Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de I'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 76 (1988)

Heft: [12]

Artikel: Marie et la Réforme : une place a retrouver
Autor: Carillo, Francine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-278881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-278881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Apparitions :
I’Eglise prudente

Une derniére forme de piété mariale trés
importante est le pélerinage aux lieux d’ap-
parition, et dans les sanctuaires dédiés a
Marie. En France on a dénombré plus de
600 lieux dédiés a la Vierge. Lourdes est le
plus important du monde avec ses plus de
4 millions de pélerins par an (cf. article en
p. 15). Depuis 1830, sept apparitions de la
Vierge ont été reconnues officiellement par
I’Eglise. Mais de 1928 a 1970 on a recensé
plus de 210 apparitions attribuées a Marie
et non reconnues par ’Eglise, qui est trés
prudente et qui affirme qu’on peut refuser
son assentiment a ces révélations a condi-
tion qu’on le fasse sans mépris. Les appa-
ritions sont des signes et non des preuves,
elles ne sont pas indispensables, mais peu-
vent aider la foi de certains.

Deux apparitions récentes occupent de
temps en temps les pages des journaux :
Medjugorge en Yougoslavie, ou la Vierge
serait apparue plus de 2000 fois déja depuis
1981, et Kibeho au Rwanda. Ces lieux
d’apparition sont populaires, avec leur lot
de conversions et de guérisons. A part
Lourdes (apparition en 1858 a Bernadette),
rue du Baca Paris (1830), La Salette (1846),
Fatima (1917), Beauraing en Belgique
(1832) sont les plus connus.

Brigitte Polonovski Vauclair

* Un dogme est I’expression ecclésiale d’un cer-
tain consensus des fidéles qui dit la foi d’une
communauté. Le dogme est au service de la
révélation, de la foi, mais ne dit pas toute la foi et
la formule dogmatique porte toujours ’em-
preinte de son temps.

ne. Marie dit alors : « Je suis la ser-
vante du Seigneur, que tout se passe
en moi comme tu I’as dit. » L’accord
est parfait et c’est pour cela surtout
que la pensée chrétienne retiendra
pour désigner cette jeune femme
I’expression « vierge et mere ».

Vierge, elle I’est précisément parce
qu'elle a en toute liberté accepté
d’étre celle qui recevait tout, non
d’un autre a son (et notre) niveau de
compréhension humaine, mais de
I’Autre, son Dieu, Pére et Créateur.
Meére, elle le devient par sa libre dis-
position d’elle méme face a la Parole
regue, non pour elle mais pour ’en-
semble de I’humanité, de tous les
temps et de tous les lieux.

La jeune femme de Nazareth d’il y
a 2000 ans est donc désormais sortie
de I’anonymat pour apparaitre pour
I’ensemble de I’humanité celle par
qui Dieu se veut sauveur du monde.
Du particulier il nous fait passer a
I’universel : nous ne pouvons jamais
dire «Jésus» sans révéler par la
méme le passage de Dieu en huma-
nité par une Femme, Marie.

Jean-Bernard Livio

Marie et la Reforme :
une place a retrouver

Les premiers réformateurs voyaient en Marie

une figure importante en tant que servante du

projet divin et modele de foi. Cette importance

s’est amenuisée au fil du développement de la

tradition réformée : elle est aujourd’hui a repen-

ser.

’il fallait résumer a I’extréme I’ensei-

gnement de la Réforme a propos de

Marie, on pourrait reprendre ce mot

d’un pasteur frangais du XVlIe sié-

cle : « Que Marie soit en honneur et que le
Seigneur soit adoré. »

On retrouve la deux motifs qui ont tra-

versé la pensée réformée jusqu’a nos jours :

« Marie, reine du Ciel », tapisserie de I'école
franco-flamande, abbaye de Royaumont : pour la
tradition protestante, cette interprétation de la
figure de Marie revient a lui donner des attributs
qui ne reviennent qu'a Dieu.

d’une part, la place toute particuliére de
Marie dans le dessein de Dieu et, d’autre
part, sa subordination au Christ, seul mé-
diateur entre Dieu et les humains.

On ne le sait peut-étre pas assez, mais
Marie a été une figure importante pour les
premiers réformateurs, notamment pour
Luther et Zwingli. Reprenant les fonde-
ments dogmatiques de I’Eglise ancienne,
ils travaillent a donner a Marie un nouveau
contenu biblique, orienté tout entier par la
christologie. Et s’ils s’élévent avec véhé-
mence contre les proliférations que con-
nait le culte marial dans le climat de juge-
ment dernier qui régne a la fin du Moyen
Age, c’est pour rendre a Marie I’honneur
qui lui est dii, non comme médiatrice des
pauvres pécheurs, mais comme humble
servante du projet divin.

Luther a beaucoup de tendresse pour

Marie, comme en témoigne son commen-
taire du Magnificat. Mais pour lui, il ne
s’agit jamais d’élever Marie, puisque
I’Evangile souligne justement sa petitesse.
C’est par grace qu’elle est devenue la
«mere de Dieu » (theotokos), non par mé-
rite. C’est pourquoi on ne doit pas faire
d’elle « la reine du ciel », ce qui revient a
attribuer a une créature ce qui ne convient
qu’a Dieu.

Zwingli est proche de Luther dans sa
perception de Marie et voit en elle un ins-
trument de I’histoire du salut et un modéle
de vie chrétienne toujours orienté au mys-
tére du Christ. Bien qu’il garde les fétes
mariales, il combat résolument la vénéra-
tion religieuse de Marie. Le vrai culte de
Marie consiste pour lui a se pencher sur les
pauvres.

Calvin est plus réservé que ses prédéces-
seurs au sujet de Marie et, bien qu’il la
célébre comme la vierge sainte, il ne parle
jamais d’elle comme « mére de Dieu». A
Geneve, toutes les fétes de Marie sont sup-
primées, car c’est a Dieu seul que les chré-
tiens doivent rendre un culte. La pensée de
Calvin sur Marie est a entendre dans un
contexte de polémique avec «les papis-
tes » pour qui Marie est devenue une « ido-
le », mais cela n’empéche pas le Réforma-
teur de célébrer la « mére de notre Sei-
gneur » comme docteur et modéle de foi.

Par la suite, Marie regoit toujours moins
de place et, chez les théologiens réformés
des XVIIe et XVIIIe siécles, I'intérét pour
la figure de Marie est bien tiéde en compa-
raison de la Réforme. Méme dans le piétis-
me allemand qui est plus attentif a la pré-
sence du féminin dans la religion, Marie
n’est pas mise en relief et le théme s’efface
encore davantage avec l'avénement de
I’« Aufkldrung », ou la raison balaie com-
me superstition tout culte marial.

C’est dans le domaine des arts et de la
littérature que le regard sur Marie va se
renouveler au XIXe siécle, non sans poser
question, car on assiste, dans le mouve-
ment romantique, a une sécularisation des
contenus bibliques qui continue a faire
probléme aujourd’hui. Il s’agit, dans cette
ligne de pensée, non plus de Marie, mais de
«I’éternel féminin», et il est significatif

11

Femmes suisses Décembre 1988




12

que chez Schleiermacher «toute mére
puisse étre appelée une Marie ». Marie
devient le symbole maternel par excellence
qui se prolonge bien en dehors des églises et
qui sera investi de tout un contenu mythi-
que.

La proclamation par I’Eglise romaine
des dogmes de I'Immaculée Conception
(1854) et de I’Assomption (1950) relance le
débat théologique au sein du protestantis-
me habité a la fois par une écoute compré-
hensive et par le net refus de la mariolo-

gie.

Aujourd’hui, I'cecuménisme et la fré-
quentation des autres sensibilités confes-
sionnelles nous font découvrir la richesse
dont nous nous sommes privés en occul-
tant une figure féminine centrale de la foi
chrétienne ; d’autre part, le féminisme
nous provoque a repenser avec Marie le
role des femmes dans I’accueil et dans la
transmission du message de I’Evangile.

Ce qu’on peut retenir de ce trés rapide
survol, c’est que la volonté d’épuration des
Réformateurs a provoqué un effet certai-
nement non voulu par eux : celui d’effacer
la figure de Marie (et, par la, I’élément
féminin) de la théologie et de la vie des
Eglises de la Réforme. En retirant & Marie
son role de consolatrice qui parle au Christ
en faveur des humains, la théologie protes-
tante a perdu au passage quelque chose de
la dimension affective liée a cette figure.
Marie s’est intellectualisée et, du méme
coup, elle est devenue moins proche des
croyants.

La contribution que le protestantisme
pourrait apporter au débat sur Marie serait
de reprendre les intuitions fondamentales
des Réformateurs qui avaient bien vu qu’il
s’agit de fonder bibliquement et christolo-
giquement la mariologie. Marie peut et
doit avoir une place dans la prédication et
dans I’'annonce du Christ. Elle est 1'occa-
sion de méditer et de célébrer la fagon dont
Dieu s’y prend pour incarner sa promesse
dans nos vies.

La théologie doit plus que jamais exercer
sa fonction critique et réformatrice pour
désencombrer Marie aussi bien de la « ma-
rioldtrie » que de la « féminolatrie », car
Marie ne peut étre ni le produit de notre
imagination pieuse, ni le fourre-tout de la
féminité. L’enjeu actuel est de retrouver la
trace de la jeune femme de Galilée, de la
Myriam de I’Ecriture, pour la libérer du
carcan idéologique dans lequel aussi bien
les hommes avec leurs peurs que les fem-
mes avec leur désir de revanche I’'ont enfer-
mée. C’est a cette condition qu’elle rede-
viendra pour les femmes et les hommes
d’aujourd’hui une compagne dans la foi et
le témoin essentiel de I'invisible présence
de Dieu venu habiter la chair des humi-
liés.

Francine Carrillo

Femmes suisses Décembre 1988

. DOSSIER 4 * *

de Dieu

En choisissant
une femme
Sans pouvoir
pour servir
ses desseins,
Dieu a donné
la preuve de
son inimagi-
nable liberté.

Piero della
Francesca :

« Annonciation »,
San Francesco,
Arezzo :

Dieu a choisi une femme
sans pouvoir.

encontrer Marie aujourd’hui,

c’est d’abord chercher a la regar-

der en face, et non de bas en haut,

pour instaurer une rencontre de
femme a femme. C’est, a ses cOtés, essayer
de saisir quelque chose de ce que fut sa vie
et sa relation avec son Fils. Cette maniére
de se situer rejoint d’abord celle des Eglises
de la réforme qui soulignent toujours, et
parfois exclusivement, la qualité humaine
de cette jeune femme de la campagne,
habitant loin de Jérusalem et des instances
qui ont alors pouvoir sur la pratique reli-
gieuse juive. Geste de folie diront cer-
tains.

Pourquoi choisir parmi les gens sans
pouvoir, de plus une femme ayant déja
renoncé au role de meére, donc aussi au
pouvoir qui lui est lié ? Pourtant c’est vers
elle que Dieu va, a elle qu’il adresse la pro-
position de collaborer a son ceuvre.

Et, chose inouie, elle consent a cet étran-
ge retournement de situation.

Folie guérisseuse que ce premier pas de
I’histoire du salut. Ne réconcilie-t-il pas
Dieu avec la fonction maternelle ? Cette
partie de I'identité féminine a laquelle s’at-
tachait la punition d’Eve dans I’histoire de
la Genése est maintenant requise comme
moyen de collaborer a ’ceuvre divine.

Cette folie de Dieu, Marie la manifeste
encore aujourd’hui en demeurant la plus
proche des étres sans pouvoir. Elle est tou-
jours un témoin de I'inimaginable liberté
de Dieu.

Meére de Jésus
ou mere de Dieu ?

Toute femme qui attend un enfant éta-
blit, avec lui, un rapport particulier, uni-
que. Le rapport de Marie a Jésus constitue
le point focal de la distinction entre la posi-
tion des Eglises de la réforme et la tradition
catholique.

Ces derniers nomment volontiers Ma-
rie : mére de Dieu. Les autres verront plu-
t6t en elle la meére de Jésus.

Sans vouloir résoudre ici toutes les ques-
tions articulées a cette relation, nous vou-
lons rappeler que Marie n'est pas seule
dans sa fonction de mére, mais qu’elle I'est
par et avec Dieu I'Esprit Saint, qu’il est
donc difficile de synthétiser son réle en une
seule formule comme celle de mére de



	Marie et la Réforme : une place à retrouver

