
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 76 (1988)

Heft: [12]

Artikel: Noël : si Marie m'était contée

Autor: Polonovski Vauclair, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-278880

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-278880
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noël:
si Marie m'était contée

Pour toutes les femmes nées et élevées dans l'aire de la civilisation
chrétienne, qu'elles soient ou non croyantes, Marie est une référence incontournable.

Nous avons voulu profiter de l'approche de Noël pour reparler de
cette figure féminine archétypale de notre culture : de sa signification dans
les traditions catholique et protestante, mais aussi,
à travers deux textes ^^^^^M^^^^te^ ^e r^ex^on[ tr&s personnels,

des résonances ^ intérieures qu'elle
éveille. àdHf\

Botticelli :

« Vierge du Magnificat »
Galerie des Offices i Florence. 9

Femmes suisses Décembre 1988



r
*

« DOSSIER + * + » * * * *
1

Les rédactrices de FS responsables du
dossier ontfait appelpour le réaliser à quatre

personnalités extérieures à la rédaction :
Jean-Bernard Livio, théologien jésuite,
Francine Carrillo, théologienne protestante,

Michèle Bolli, licenciée en sciences de
l'éducation, qui termine actuellement un
doctorat à la Faculté de théologie de
l'Université de Lausanne, et Monique Ribordy,
catholique, mère de trois enfants et grand-
mère de trois petits-enfants.

Dans
la tradition catholique, Marie

a suscité piété et superstitions, et
dans les communautés, pendant
des siècles, elle a été de toutes les

fêtes, de tous les sermons, de toutes les
prières. Mais dans le contexte théologique
de l'après-Vatican II, ce concile tenu en
1964 qui a recentré sur l'essentiel, c'est-
à-dire sur le Christ et l'engagement en
faveur des pauvres, l'Eglise et sa mission
dans le monde, il est devenu difficile de
parler de Marie.

Le dernier chapitre de la « Constitution
dogmatique sur l'Eglise » (Vatican II)
replace Marie dans le mystère du Christ et de
l'Eglise; puis le pape Paul VI, en 1974,
donne les orientations pour le culte de la
Vierge en insistant sur quatre pôles :

• l'orientation biblique : Marie n'est
nommée que 19 fois dans les Evangiles ; la
discrétion est donc de mise ; ce n'est que
peu à peu que Marie est apparue dans la
piété des communautés chrétiennes comme

la croyante par excellence ;

* l'orientation liturgique : Paul VI insiste

sur le danger de confondre liturgie et
exercices de piété et met en garde contre les
excès ou de cette piété traditionnelle ou de
sa suppression ;

• l'orientation œcuménique : la préoccupation

dominante de l'Eglise étant le
rétablissement de l'unité des chrétiens, la piété
mariale doit tenir compte des diverses
sensibilités et être le chemin qui conduit au
Christ ;

• l'orientation anthropologique : on doit
tenir compte des acquisitions des sciences
humaines et de la contribution essentiellement

positive du féminisme.

Modèle
pour les croyants

Chaque pape depuis Vatican II a ajouté
ses pierres dans cette direction, et
aujourd'hui Marie n'est plus présentée comme

le modèle de la féminité pas plus que le
féminin dans l'Eglise n'est identifié au rôle
de Marie. Paul VI l'a souligné, Marie est un
modèle pour les croyants.

La conscience et l'affirmation de la
diversité des femmes impliquent qu'il y a
plusieurs manières d'être femme, et donc
que Marie ne peut en être le modèle, avec
ces « vertus » qu'on imaginait être « féminines

», soit effacement, humilité, soumission,

passivité. Ces vertus ne correspondent
bien sûr pas à la réalité des femmes

i r\ mais elles ne correspondent pas non plus à

_ l'image de Marie donnée dans l'Evangile :

Femmes suisses Décembre 1988

Vincent Van Gogh, copie de « La Pietà » de Delacroix

: Marie, une référence incontournable.

libre, audacieuse, forte, autonome,
passionnée et solidaire de son peuple. D'autre
part, Marie n'est pas la seule femme du
Nouveau Testament. Le malentendu a
cessé.

Cela posé quant à la position du magistère,

encore affirmée et confirmée par
l'encyclique du pape Jean Paul II sur « la
bienheureuse Vierge Marie dans la vie de l'Eglise

en marche » et tout récemment dans sa
lettre sur « la dignité et la vocation de la
femme », il reste la pratique actuelle des
catholiques.

Il existe quatre dogmes mariaux.*

• Le premier dogme a été affirmé au
concile d'Ephèse en 431 : « Marie est mère
de Dieu (theotokos en grec) parce que mère
de Jésus et que Jésus est Dieu. »

La nouveauté de Jésus
• Marie est toujours vierge. Seule la

conception virginale de Jésus est attestée ; elle
ne souligne pas la virginité elle-même,
mais signifie la nouveauté de Jésus, né de
Marie. La virginité perpétuelle est une
donnée admise depuis le 2e concile de
Constantinoplè en 553.

• Le dogme de l'Immaculée Conception
qui date de 1854 est tributaire de la vision
du péché originel qu'on avait à cette époque,

mais il est discuté depuis le Ve siècle.
Thomas d'Aquin était contre le principe de
ce dogme pour éviter qu'on croie que Marie

est sauvée indépendamment du Christ.
Ce dogme proclame que Marie n'a pas le
péché originel.

• Le dernier en date, proclamé par Pie
XII en 1950, définit comme dogme de foi
que la Vierge Marie a été élevée en âme et
en corps dans la gloire céleste (Assomption).

Ce sujet de la « dormition » de Marie
était déjà discuté dès le Ve siècle.

Ces quatre dogmes sont la base de la
piété mariale actuelle.

Les fêtes liturgiques en l'honneur de
Marie sont : le 25 mars l'Annonciation, le
15 août l'Assomption, et le 8 décembre
l'Immaculée Conception.

La prière mariale se résume à la prière de
Marie : le Magnificat, devenue prière de
l'Eglise, et les prières à Marie sous forme
d'invocation, de louange ou de mémoire,
dont les plus connues sont l'Angélus et le
Rosaire.

Marie de Nazareth
A lire l'ensemble des données que

l'on peut tirer des écrits du Nouveau
Testament nous parlant de Marie,
on reste un peu déçu. Certes, elle est
présente aux moments importants
de la vie de Jésus, de sa naissance à sa

mort ; elle sera à l'origine du premier
« signe » opéré par Jésus à Cana ; elle
fera partie du groupe des femmes qui
suivent le Maître sur les routes de
Palestine, de Galilée en Judée et
jusqu'au pied de la Croix ; elle est
mentionnée encore parmi les premiers
disciples après l'Ascension et à

Pentecôte. Mais sa présence est plus que
discrète et il semble bien que certains
évangélistes (Matthieu et Marc)
tentent plutôt d'en effacer la trace.
Heureusement Luc, plus sensible à

l'entourage féminin de Jésus, nous livre
d'autres détails sur Marie et surtout
introduit son évangile par ce récit de
l'enfance riche en renseignements
sur la famille de Jésus et dans lequel
on lit le passage si connu de la Nativité.

Or c'est là précisément que s'enracine

l'affirmation extraordinaire de
l'Evangile et qui va faire de cette
« bonne nouvelle » le centre théologique

d'une nouvelle religion, le
christianisme. L'Ange dit à Marie
« Celui qui va naître de toi sera saint
et sera appelé Fils de Dieu » (Luc,
1 : 35).

Quand Dieu se fait homme, pour
entrer en humanité, Il choisit une
femme entre toutes les femmes, une
fille de Nazareth, autrement dit de
nulle part, donc... de partout.

Le lien entre la divinité et l'humanité

— l'échelle de Jacob dans la
tradition juive — Dieu choisit de le
réaliser dans l'humanité à travers ce qui
la représente le plus pleinement :

Dieu s'est fait homme par une «
femme», parce que la femme est celle
qui donne la Vie (en hébreu eve : celle

par qui la vie passe).
Cette femme de Nazareth s'appelait

Marie, accordée en mariage à un
certain Joseph de la famille de
David. Le lieu, le temps et le cadre sont
fixés : Dieu peut entrer en histoire.
Reste à faire jouer la liberté humai-



"

« DOSSIER + * » » * * »
*

1

Apparitions :

l'Eglise prudente Marie et la Réforme :

une place à retrouver

Les premiers réformateurs voyaient en Marie
une figure importante en tant que servante du
projet divin et modèle de foi. Cette importance
s'est amenuisée au fil du développement de la
tradition réformée : elle est aujourd'hui à repen-
ser.

Une dernière forme de piété mariale très
importante est le pèlerinage aux lieux
d'apparition, et dans les sanctuaires dédiés à

Marie. En France on a dénombré plus de
600 lieux dédiés à la Vierge. Lourdes est le
plus important du monde avec ses plus de
4 millions de pèlerins par an (cf. article en
p. 15). Depuis 1830, sept apparitions de la
Vierge ont été reconnues officiellement par
l'Eglise. Mais de 1928 à 1970 on a recensé
plus de 210 apparitions attribuées à Marie
et non reconnues par l'Eglise, qui est très
prudente et qui affirme qu'on peut refuser
son assentiment à ces révélations à condition

qu'on le fasse sans mépris. Les
apparitions sont des signes et non des preuves,
elles ne sont pas indispensables, mais
peuvent aider la foi de certains.

Deux apparitions récentes occupent de
temps en temps les pages des journaux :

Medjugorge en Yougoslavie, où la Vierge
serait apparue plus de 2000 fois déjà depuis
1981, et Kibeho au Rwanda. Ces lieux
d'apparition sont populaires, avec leur lot
de conversions et de guérisons. A part
Lourdes (apparition en 1 858 à Bernadette),
rue du Bac à Paris 1 830), La Salette 1 846),
Fatima (1917), Beauraing en Belgique
(1832) sont les plus connus.

Brigitte Polonovski Vauclair

* Un dogme est l'expression ecclésiale d'un
certain consensus des fidèles qui dit la foi d'une
communauté. Le dogme est au service de la
révélation, de la foi, mais ne dit pas toute la foi et
la formule dogmatique porte toujours
l'empreinte de son temps.

S'il
fallait résumer à l'extrême l'ensei¬

gnement de la Réforme à propos de
Marie, on pourrait reprendre ce mot
d'un pasteur français du XVIe siècle

: « Que Marie soit en honneur et que le
Seigneur soit adoré. »

On retrouve là deux motifs qui ont
traversé la pensée réformée jusqu'à nos jours :

« Marie, reine du Ciel », tapisserie de l'école
franco-flamande, abbaye de Royaumont : pour la

tradition protestante, cette interprétation de la

figure de Marie revient à lui donner des attributs
qui ne reviennent qu'à Dieu.

d'une part, la place toute particulière de
Marie dans le dessein de Dieu et, d'autre
part, sa subordination au Christ, seul
médiateur entre Dieu et les humains.

On ne le sait peut-être pas assez, mais
Marie a été une figure importante pour les
premiers réformateurs, notamment pour
Luther et Zwingli. Reprenant les fondements

dogmatiques de l'Eglise ancienne,
ils travaillent à donner à Marie un nouveau
contenu biblique, orienté tout entier par la
christologie. Et s'ils s'élèvent avec
véhémence contre les proliférations que connaît

le culte mariai dans le climat de
jugement dernier qui règne à la fin du Moyen
Age, c'est pour rendre à Marie l'honneur
qui lui est dû, non comme médiatrice des

pauvres pécheurs, mais comme humble
servante du projet divin.

Luther a beaucoup de tendresse pour

Marie, comme en témoigne son commentaire
du Magnificat. Mais pour lui, il ne

s'agit jamais d'élever Marie, puisque
l'Evangile souligne justement sa petitesse.
C'est par grâce qu'elle est devenue la
« mère de Dieu » (theotokos), non par
mérite. C'est pourquoi on ne doit pas faire
d'elle « la reine du ciel », ce qui revient à

attribuer à une créature ce qui ne convient
qu'à Dieu.

Zwingli est proche de Luther dans sa
perception de Marie et voit en elle un
instrument de l'histoire du salut et un modèle
de vie chrétienne toujours orienté au mystère

du Christ. Bien qu'il garde les fêtes
mariales, il combat résolument la vénération

religieuse de Marie. Le vrai culte de
Marie consiste pour lui à se pencher sur les

pauvres.
Calvin est plus réservé que ses prédécesseurs

au sujet de Marie et, bien qu'il la
célèbre comme la vierge sainte, il ne parle
jamais d'elle comme « mère de Dieu ». A
Genève, toutes les fêtes de Marie sont
supprimées, car c'est à Dieu seul que les chrétiens

doivent rendre un culte. La pensée de
Calvin sur Marie est à entendre dans un
contexte de polémique avec « les papistes

» pour qui Marie est devenue une « idole

», mais cela n'empêche pas le Réformateur

de célébrer la «mère de notre
Seigneur » comme docteur et modèle de foi.

Par la suite, Marie reçoit toujours moins
de place et, chez les théologiens réformés
des XVIIe et XVIIIe siècles, l'intérêt pour
la figure de Marie est bien tiède en comparaison

de la Réforme. Même dans le piétis-
me allemand qui est plus attentif à la
présence du féminin dans la religion, Marie
n'est pas mise en relief et le thème s'efface
encore davantage avec l'avènement de
1'« Aufklärung », où la raison balaie comme

superstition tout culte mariai.
C'est dans le domaine des arts et de la

littérature que le regard sur Marie va se
renouveler au XIXe siècle, non sans poser
question, car on assiste, dans le mouvement

romantique, à une sécularisation des
contenus bibliques qui continue à faire
problème aujourd'hui. Il s'agit, dans cette
ligne de pensée, non plus de Marie, mais de i i
« l'éternel féminin », et il est significatif _

Femmes suisses Décembre 1988

ne. Marie dit alors : « Je suis la
servante du Seigneur, que tout se passe
en moi comme tu l'as dit. » L'accord
est parfait et c'est pour cela surtout
que la pensée chrétienne retiendra
pour désigner cette jeune femme
l'expression « vierge et mère ».

Vierge, elle l'est précisément parce
qu'elle a en toute liberté accepté
d'être celle qui recevait tout, non
d'un autre à son (et notre) niveau de
compréhension humaine, mais de
l'Autre, son Dieu, Père et Créateur.
Mère, elle le devient par sa libre
disposition d'elle même face à la Parole
reçue, non pour elle mais pour
l'ensemble de l'humanité, de tous les

temps et de tous les lieux.
La jeune femme de Nazareth d'il y

a 2000 ans est donc désormais sortie
de l'anonymat pour apparaître pour
l'ensemble de l'humanité celle par
qui Dieu se veut sauveur du monde.
Du particulier il nous fait passer à

l'universel : nous ne pouvons jamais
dire «Jésus» sans révéler par là
même le passage de Dieu en humanité

par une Femme, Marie.
Jean-Bernard Livio


	Noël : si Marie m'était contée

