
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 76 (1988)

Heft: [12]

Rubrik: Dossier

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noël:
si Marie m'était contée

Pour toutes les femmes nées et élevées dans l'aire de la civilisation
chrétienne, qu'elles soient ou non croyantes, Marie est une référence incontournable.

Nous avons voulu profiter de l'approche de Noël pour reparler de
cette figure féminine archétypale de notre culture : de sa signification dans
les traditions catholique et protestante, mais aussi,
à travers deux textes ^^^^^M^^^^te^ ^e r^ex^on[ tr&s personnels,

des résonances ^ intérieures qu'elle
éveille. àdHf\

Botticelli :

« Vierge du Magnificat »
Galerie des Offices i Florence. 9

Femmes suisses Décembre 1988



r
*

« DOSSIER + * + » * * * *
1

Les rédactrices de FS responsables du
dossier ontfait appelpour le réaliser à quatre

personnalités extérieures à la rédaction :
Jean-Bernard Livio, théologien jésuite,
Francine Carrillo, théologienne protestante,

Michèle Bolli, licenciée en sciences de
l'éducation, qui termine actuellement un
doctorat à la Faculté de théologie de
l'Université de Lausanne, et Monique Ribordy,
catholique, mère de trois enfants et grand-
mère de trois petits-enfants.

Dans
la tradition catholique, Marie

a suscité piété et superstitions, et
dans les communautés, pendant
des siècles, elle a été de toutes les

fêtes, de tous les sermons, de toutes les
prières. Mais dans le contexte théologique
de l'après-Vatican II, ce concile tenu en
1964 qui a recentré sur l'essentiel, c'est-
à-dire sur le Christ et l'engagement en
faveur des pauvres, l'Eglise et sa mission
dans le monde, il est devenu difficile de
parler de Marie.

Le dernier chapitre de la « Constitution
dogmatique sur l'Eglise » (Vatican II)
replace Marie dans le mystère du Christ et de
l'Eglise; puis le pape Paul VI, en 1974,
donne les orientations pour le culte de la
Vierge en insistant sur quatre pôles :

• l'orientation biblique : Marie n'est
nommée que 19 fois dans les Evangiles ; la
discrétion est donc de mise ; ce n'est que
peu à peu que Marie est apparue dans la
piété des communautés chrétiennes comme

la croyante par excellence ;

* l'orientation liturgique : Paul VI insiste

sur le danger de confondre liturgie et
exercices de piété et met en garde contre les
excès ou de cette piété traditionnelle ou de
sa suppression ;

• l'orientation œcuménique : la préoccupation

dominante de l'Eglise étant le
rétablissement de l'unité des chrétiens, la piété
mariale doit tenir compte des diverses
sensibilités et être le chemin qui conduit au
Christ ;

• l'orientation anthropologique : on doit
tenir compte des acquisitions des sciences
humaines et de la contribution essentiellement

positive du féminisme.

Modèle
pour les croyants

Chaque pape depuis Vatican II a ajouté
ses pierres dans cette direction, et
aujourd'hui Marie n'est plus présentée comme

le modèle de la féminité pas plus que le
féminin dans l'Eglise n'est identifié au rôle
de Marie. Paul VI l'a souligné, Marie est un
modèle pour les croyants.

La conscience et l'affirmation de la
diversité des femmes impliquent qu'il y a
plusieurs manières d'être femme, et donc
que Marie ne peut en être le modèle, avec
ces « vertus » qu'on imaginait être « féminines

», soit effacement, humilité, soumission,

passivité. Ces vertus ne correspondent
bien sûr pas à la réalité des femmes

i r\ mais elles ne correspondent pas non plus à

_ l'image de Marie donnée dans l'Evangile :

Femmes suisses Décembre 1988

Vincent Van Gogh, copie de « La Pietà » de Delacroix

: Marie, une référence incontournable.

libre, audacieuse, forte, autonome,
passionnée et solidaire de son peuple. D'autre
part, Marie n'est pas la seule femme du
Nouveau Testament. Le malentendu a
cessé.

Cela posé quant à la position du magistère,

encore affirmée et confirmée par
l'encyclique du pape Jean Paul II sur « la
bienheureuse Vierge Marie dans la vie de l'Eglise

en marche » et tout récemment dans sa
lettre sur « la dignité et la vocation de la
femme », il reste la pratique actuelle des
catholiques.

Il existe quatre dogmes mariaux.*

• Le premier dogme a été affirmé au
concile d'Ephèse en 431 : « Marie est mère
de Dieu (theotokos en grec) parce que mère
de Jésus et que Jésus est Dieu. »

La nouveauté de Jésus
• Marie est toujours vierge. Seule la

conception virginale de Jésus est attestée ; elle
ne souligne pas la virginité elle-même,
mais signifie la nouveauté de Jésus, né de
Marie. La virginité perpétuelle est une
donnée admise depuis le 2e concile de
Constantinoplè en 553.

• Le dogme de l'Immaculée Conception
qui date de 1854 est tributaire de la vision
du péché originel qu'on avait à cette époque,

mais il est discuté depuis le Ve siècle.
Thomas d'Aquin était contre le principe de
ce dogme pour éviter qu'on croie que Marie

est sauvée indépendamment du Christ.
Ce dogme proclame que Marie n'a pas le
péché originel.

• Le dernier en date, proclamé par Pie
XII en 1950, définit comme dogme de foi
que la Vierge Marie a été élevée en âme et
en corps dans la gloire céleste (Assomption).

Ce sujet de la « dormition » de Marie
était déjà discuté dès le Ve siècle.

Ces quatre dogmes sont la base de la
piété mariale actuelle.

Les fêtes liturgiques en l'honneur de
Marie sont : le 25 mars l'Annonciation, le
15 août l'Assomption, et le 8 décembre
l'Immaculée Conception.

La prière mariale se résume à la prière de
Marie : le Magnificat, devenue prière de
l'Eglise, et les prières à Marie sous forme
d'invocation, de louange ou de mémoire,
dont les plus connues sont l'Angélus et le
Rosaire.

Marie de Nazareth
A lire l'ensemble des données que

l'on peut tirer des écrits du Nouveau
Testament nous parlant de Marie,
on reste un peu déçu. Certes, elle est
présente aux moments importants
de la vie de Jésus, de sa naissance à sa

mort ; elle sera à l'origine du premier
« signe » opéré par Jésus à Cana ; elle
fera partie du groupe des femmes qui
suivent le Maître sur les routes de
Palestine, de Galilée en Judée et
jusqu'au pied de la Croix ; elle est
mentionnée encore parmi les premiers
disciples après l'Ascension et à

Pentecôte. Mais sa présence est plus que
discrète et il semble bien que certains
évangélistes (Matthieu et Marc)
tentent plutôt d'en effacer la trace.
Heureusement Luc, plus sensible à

l'entourage féminin de Jésus, nous livre
d'autres détails sur Marie et surtout
introduit son évangile par ce récit de
l'enfance riche en renseignements
sur la famille de Jésus et dans lequel
on lit le passage si connu de la Nativité.

Or c'est là précisément que s'enracine

l'affirmation extraordinaire de
l'Evangile et qui va faire de cette
« bonne nouvelle » le centre théologique

d'une nouvelle religion, le
christianisme. L'Ange dit à Marie
« Celui qui va naître de toi sera saint
et sera appelé Fils de Dieu » (Luc,
1 : 35).

Quand Dieu se fait homme, pour
entrer en humanité, Il choisit une
femme entre toutes les femmes, une
fille de Nazareth, autrement dit de
nulle part, donc... de partout.

Le lien entre la divinité et l'humanité

— l'échelle de Jacob dans la
tradition juive — Dieu choisit de le
réaliser dans l'humanité à travers ce qui
la représente le plus pleinement :

Dieu s'est fait homme par une «
femme», parce que la femme est celle
qui donne la Vie (en hébreu eve : celle

par qui la vie passe).
Cette femme de Nazareth s'appelait

Marie, accordée en mariage à un
certain Joseph de la famille de
David. Le lieu, le temps et le cadre sont
fixés : Dieu peut entrer en histoire.
Reste à faire jouer la liberté humai-



"

« DOSSIER + * » » * * »
*

1

Apparitions :

l'Eglise prudente Marie et la Réforme :

une place à retrouver

Les premiers réformateurs voyaient en Marie
une figure importante en tant que servante du
projet divin et modèle de foi. Cette importance
s'est amenuisée au fil du développement de la
tradition réformée : elle est aujourd'hui à repen-
ser.

Une dernière forme de piété mariale très
importante est le pèlerinage aux lieux
d'apparition, et dans les sanctuaires dédiés à

Marie. En France on a dénombré plus de
600 lieux dédiés à la Vierge. Lourdes est le
plus important du monde avec ses plus de
4 millions de pèlerins par an (cf. article en
p. 15). Depuis 1830, sept apparitions de la
Vierge ont été reconnues officiellement par
l'Eglise. Mais de 1928 à 1970 on a recensé
plus de 210 apparitions attribuées à Marie
et non reconnues par l'Eglise, qui est très
prudente et qui affirme qu'on peut refuser
son assentiment à ces révélations à condition

qu'on le fasse sans mépris. Les
apparitions sont des signes et non des preuves,
elles ne sont pas indispensables, mais
peuvent aider la foi de certains.

Deux apparitions récentes occupent de
temps en temps les pages des journaux :

Medjugorge en Yougoslavie, où la Vierge
serait apparue plus de 2000 fois déjà depuis
1981, et Kibeho au Rwanda. Ces lieux
d'apparition sont populaires, avec leur lot
de conversions et de guérisons. A part
Lourdes (apparition en 1 858 à Bernadette),
rue du Bac à Paris 1 830), La Salette 1 846),
Fatima (1917), Beauraing en Belgique
(1832) sont les plus connus.

Brigitte Polonovski Vauclair

* Un dogme est l'expression ecclésiale d'un
certain consensus des fidèles qui dit la foi d'une
communauté. Le dogme est au service de la
révélation, de la foi, mais ne dit pas toute la foi et
la formule dogmatique porte toujours
l'empreinte de son temps.

S'il
fallait résumer à l'extrême l'ensei¬

gnement de la Réforme à propos de
Marie, on pourrait reprendre ce mot
d'un pasteur français du XVIe siècle

: « Que Marie soit en honneur et que le
Seigneur soit adoré. »

On retrouve là deux motifs qui ont
traversé la pensée réformée jusqu'à nos jours :

« Marie, reine du Ciel », tapisserie de l'école
franco-flamande, abbaye de Royaumont : pour la

tradition protestante, cette interprétation de la

figure de Marie revient à lui donner des attributs
qui ne reviennent qu'à Dieu.

d'une part, la place toute particulière de
Marie dans le dessein de Dieu et, d'autre
part, sa subordination au Christ, seul
médiateur entre Dieu et les humains.

On ne le sait peut-être pas assez, mais
Marie a été une figure importante pour les
premiers réformateurs, notamment pour
Luther et Zwingli. Reprenant les fondements

dogmatiques de l'Eglise ancienne,
ils travaillent à donner à Marie un nouveau
contenu biblique, orienté tout entier par la
christologie. Et s'ils s'élèvent avec
véhémence contre les proliférations que connaît

le culte mariai dans le climat de
jugement dernier qui règne à la fin du Moyen
Age, c'est pour rendre à Marie l'honneur
qui lui est dû, non comme médiatrice des

pauvres pécheurs, mais comme humble
servante du projet divin.

Luther a beaucoup de tendresse pour

Marie, comme en témoigne son commentaire
du Magnificat. Mais pour lui, il ne

s'agit jamais d'élever Marie, puisque
l'Evangile souligne justement sa petitesse.
C'est par grâce qu'elle est devenue la
« mère de Dieu » (theotokos), non par
mérite. C'est pourquoi on ne doit pas faire
d'elle « la reine du ciel », ce qui revient à

attribuer à une créature ce qui ne convient
qu'à Dieu.

Zwingli est proche de Luther dans sa
perception de Marie et voit en elle un
instrument de l'histoire du salut et un modèle
de vie chrétienne toujours orienté au mystère

du Christ. Bien qu'il garde les fêtes
mariales, il combat résolument la vénération

religieuse de Marie. Le vrai culte de
Marie consiste pour lui à se pencher sur les

pauvres.
Calvin est plus réservé que ses prédécesseurs

au sujet de Marie et, bien qu'il la
célèbre comme la vierge sainte, il ne parle
jamais d'elle comme « mère de Dieu ». A
Genève, toutes les fêtes de Marie sont
supprimées, car c'est à Dieu seul que les chrétiens

doivent rendre un culte. La pensée de
Calvin sur Marie est à entendre dans un
contexte de polémique avec « les papistes

» pour qui Marie est devenue une « idole

», mais cela n'empêche pas le Réformateur

de célébrer la «mère de notre
Seigneur » comme docteur et modèle de foi.

Par la suite, Marie reçoit toujours moins
de place et, chez les théologiens réformés
des XVIIe et XVIIIe siècles, l'intérêt pour
la figure de Marie est bien tiède en comparaison

de la Réforme. Même dans le piétis-
me allemand qui est plus attentif à la
présence du féminin dans la religion, Marie
n'est pas mise en relief et le thème s'efface
encore davantage avec l'avènement de
1'« Aufklärung », où la raison balaie comme

superstition tout culte mariai.
C'est dans le domaine des arts et de la

littérature que le regard sur Marie va se
renouveler au XIXe siècle, non sans poser
question, car on assiste, dans le mouvement

romantique, à une sécularisation des
contenus bibliques qui continue à faire
problème aujourd'hui. Il s'agit, dans cette
ligne de pensée, non plus de Marie, mais de i i
« l'éternel féminin », et il est significatif _

Femmes suisses Décembre 1988

ne. Marie dit alors : « Je suis la
servante du Seigneur, que tout se passe
en moi comme tu l'as dit. » L'accord
est parfait et c'est pour cela surtout
que la pensée chrétienne retiendra
pour désigner cette jeune femme
l'expression « vierge et mère ».

Vierge, elle l'est précisément parce
qu'elle a en toute liberté accepté
d'être celle qui recevait tout, non
d'un autre à son (et notre) niveau de
compréhension humaine, mais de
l'Autre, son Dieu, Père et Créateur.
Mère, elle le devient par sa libre
disposition d'elle même face à la Parole
reçue, non pour elle mais pour
l'ensemble de l'humanité, de tous les

temps et de tous les lieux.
La jeune femme de Nazareth d'il y

a 2000 ans est donc désormais sortie
de l'anonymat pour apparaître pour
l'ensemble de l'humanité celle par
qui Dieu se veut sauveur du monde.
Du particulier il nous fait passer à

l'universel : nous ne pouvons jamais
dire «Jésus» sans révéler par là
même le passage de Dieu en humanité

par une Femme, Marie.
Jean-Bernard Livio



r _
« DOSSIER + * * » * * +

*

que chez Schleiermacher «toute mère
puisse être appelée une Marie». Marie
devient le symbole maternel par excellence
qui se prolonge bien en dehors des églises et
qui sera investi de tout un contenu mythique.

La proclamation par l'Eglise romaine
des dogmes de l'Immaculée Conception
(1854) et de l'Assomption (1950) relance le
débat théologique au sein du protestantisme

habité à la fois par une écoute compré-
hensive et par le net refus de la mariolo-
gie.

Aujourd'hui, l'œcuménisme et la
fréquentation des autres sensibilités
confessionnelles nous font découvrir la richesse
dont nous nous sommes privés en occultant

une figure féminine centrale de la foi
chrétienne; d'autre part, le féminisme
nous provoque à repenser avec Marie le
rôle des femmes dans l'accueil et dans la
transmission du message de l'Evangile.

Ce qu'on peut retenir de ce très rapide
survol, c'est que la volonté d'épuration des
Réformateurs a provoqué un effet
certainement non voulu par eux : celui d'effacer
la figure de Marie (et, par là, l'élément
féminin) de la théologie et de la vie des
Eglises de la Réforme. En retirant à Marie
son rôle de consolatrice qui parle au Christ
en faveur des humains, la théologie protestante

a perdu au passage quelque chose de
la dimension affective liée à cette figure.
Marie s'est intellectualisée et, du même
coup, elle est devenue moins proche des

croyants.

La contribution que le protestantisme
pourrait apporter au débat sur Marie serait
de reprendre les intuitions fondamentales
des Réformateurs qui avaient bien vu qu'il
s'agit de fonder bibliquement et christolo-
giquement la mariologie. Marie peut et
doit avoir une place dans la prédication et
dans l'annonce du Christ. Elle est l'occasion

de méditer et de célébrer la façon dont
Dieu s'y prend pour incarner sa promesse
dans nos vies.

La théologie doit plus que jamais exercer
sa fonction critique et réformatrice pour
désencombrer Marie aussi bien de la « ma-
riolâtrie » que de la « féminolâtrie », car
Marie ne peut être ni le produit de notre
imagination pieuse, ni le fourre-tout de la
féminité. L'enjeu actuel est de retrouver la
trace de la jeune femme de Galilée, de la
Myriam de l'Ecriture, pour la libérer du
carcan idéologique dans lequel aussi bien
les hommes avec leurs peurs que les femmes

avec leur désir de revanche l'ont enfermée.

C'est à cette condition qu'elle
redeviendra pour les femmes et les hommes
d'aujourd'hui une compagne dans la foi et
le témoin essentiel de l'invisible présence
de Dieu venu habiter la chair des humiliés.

Marie, témoin privilégié
de la folie
de Dieu i

En choisissant
une femme
sans pouvoir
pour servir
ses desseins,
Dieu a donné -r-^
la preuve de
son inimagi-
nable liberté

Francine Carrillo

Piero della
Francesca :

« Annonciation »,
San Francesco,
Arezzo :

Dieu a choisi une femme
sans pouvoir.

Rencontrer
Marie aujourd'hui,

c'est d'abord chercher à la regarder

en face, et non de bas en haut,
pour instaurer une rencontre de

femme à femme. C'est, à ses côtés, essayer
de saisir quelque chose de ce que fut sa vie
et sa relation avec son Fils. Cette manière
de se situer rejoint d'abord celle des Eglises
de la réforme qui soulignent toujours, et
parfois exclusivement, la qualité humaine
de cette jeune femme de la campagne,
habitant loin de Jérusalem et des instances
qui ont alors pouvoir sur la pratique
religieuse juive. Geste de folie diront
certains.

Pourquoi choisir parmi les gens sans
pouvoir, de plus une femme ayant déjà
renoncé au rôle de mère, donc aussi au
pouvoir qui lui est lié Pourtant c'est vers
elle que Dieu va, à elle qu'il adresse la
proposition de collaborer à son œuvre.

Et, chose inouïe, elle conseni à cet étrange

retournement de situation.
Folie guérisseuse que ce premier pas de

l'histoire du salut. Ne réconcilie-t-il pas
Dieu avec la fonction maternelle? Cette
partie de l'identité féminine à laquelle
s'attachait la punition d'Eve dans l'histoire de
la Genèse est maintenant requise comme
moyen de collaborer à l'œuvre divine.

Cette folie de Dieu, Marie la manifeste
encore aujourd'hui en demeurant la plus
proche des êtres sans pouvoir. Elle est
toujours un témoin de l'inimaginable liberté
de Dieu.

Mère de Jésus
ou mère de Dieu

Toute femme qui attend un enfant
établit, avec lui, un rapport particulier,
unique. Le rapport de Marie à Jésus constitue
le point focal de la distinction entre la position

des Eglises de la réforme et la tradition
catholique.

Ces derniers nomment volontiers Marie

: mère de Dieu. Les autres verront plutôt

en elle la mère de Jésus.
Sans vouloir résoudre ici toutes les questions

articulées à cette relation, nous voulons

rappeler que Marie n'est pas seule
dans sa fonction de mère, mais qu'elle l'est
par et avec Dieu l'Esprit Saint, qu'il est
donc difficile de synthétiser son rôle en une
seule formule comme celle de mère de

Femmes suisses Décembre 1988



Icône de Notre-Dame de Wladimir, couvent des bénédictines du Mont des Oliviers à Jérusalem :

Marie, la maman de Jésus...

Marie, ma sœur
Ou comment, à travers l'itinéraire intérieur
d'une croyante, Marie est devenue, de maman
universelle, une femme «debout».

Dieu, puisqu'elle n'est bien évidemment
pas la mère de Dieu l'Esprit Saint. C'est
aussi se demander si elle est restée la simple

femme qu'elle était à l'annonciation, ou
si l'expérience vécue (de cette si grande et si
particulière intimité avec l'Esprit Saint et
le Verbe divin, en et avec elle formant
Jésus-Christ) ne l'aurait pas, peu à peu,
amenée à comprendre son enfant, ce fils
comme le Seigneur Au-delà de la rupture
qu'il opéra avec sa famille, ne le retrouve-
t-elle pas en se mettant à le suivre comme
une de ses disciples N'est-ce pas là une
trace de son déplacement? Trace d'une
Marie qui agit comme personne
vivante

C'est ici que nous rejoignons Julienne de
Norwich* qui, beaucoup plus tard, nous
parle de Jésus comme de « notre mère ».
Parole surprenante. Parole qui ouvre sur
l'identité complexe d'un homme apparemment

tout simple. Qu'est-ce à dire du lien à
Marie L'aurait-il concurrencée, en cette
fonction maternelle Ou n'y a-t-il pas là
l'indice d'une voie éclairant leurs possibilités

respectives de vivre ce rôle Une telle
expression n'indique-t-elle pas une part du
lien entre Jésus et sa mère Ne dit-elle pas
que Jésus aurait pu comprendre son oeuvre,

de l'intérieur de sa personne, de son
corps, comme celle d'une mère qui porte
en elle une nouvelle vie, mais en lui,
nouvelle vie pour toute l'humanité

Image
de l'œuvre divine

La mère a mis au monde son fils, elle
accompagne son enfance le formant à être
en relation avec son entourage. Le fils a
amené sa mère, non sans conflit (Marc 3 :

31-35), à reconnaître sa divinité et à le
suivre.

Par son expression, Julienne nous invite
à découvrir en Jésus la trace de sa relation
avec l'expérience de la maternité. Elle nous
conduit à comprendre la relation de Marie
à son Fils et du Fils à sa mère comme
importante dès son niveau simplement
humain. A travers sa vie de femme, ne lui
offre-t-elle pas à saisir une situation
humaine, de mère, de laquelle il puisse
former une partie des mots et des images pour
communiquer son projet à autrui N'est-
ce pas ce rôle que joueront toujours les gens
simples dans la prédication, en forme de
parabole, de Jésus Dès lors, la maternité
de sa mère peut-elle aussi être comprise
dans un registre symbolique beaucoup plus
ample, comme une image de son œuvre à
lui.

Enfin, la figure de Marie ne récapitule
pas toutes les formes possibles de la relation

entre Jésus-Christ et les femmes. De
récentes recherches ont conduit à redécouvrir

Marie de Magdala (Jean 20, 16-18),
qui en signale un autre aspect important (et
l'une ne doit être jouée qu'avec l'autre).

Michèle Bolli
* Julienne de Norwich, théologienne anglaise

du Moyen Age, l'une des mères de la théologie
féministe.

Ma
relation à Marie Comment

l'exprimer dans toutes ses
nuances et ses complexités

Comme toute relation
humaine, et spécialement toute relation
affective, elle a traversé bien des évolutions.

Dans mon enfance, Marie a été la
maman de Jésus et ma maman du Ciel, ou
plutôt notre maman, car, vivant dans une
famille nombreuse, le « ma » était très atténué

et le « nôtre » était le possessif habituel.

Dans ma naïveté je ne m'étonnais pas
qu'elle puisse être à la fois ma mère, celle
de mon père, de ma mère, celle de M. le

curé et celle des « pauvres pécheurs ». La
génétique ne me troublait pas ; j'étais
surtout émerveillée d'un amour si vaste.

Dans mon adolescence, Marie devint
pour moi le modèle de la femme accomplie,

selon le dessein de Dieu. Si le chapelet
me gênait par la difficulté de penser à ce

qu'on dit quand on le répète 50 fois, j'étais
pourtant gourmande des vertus qui
s'attachaient aux mystères... joyeux... douloureux...

glorieux : l'humilité, la charité,
l'espérance, la patience, la foi... Cela m'a donné

le goût de la lecture de la Bible :

l'annonciation, la Visitation, la naissance dans
une étable... l'agonie, la crucifixion... la i -j
résurrection, l'ascension, la Pentecôte. _

Femmes suisses Décembre 1988



r
w

* DOSSIER + * * « * * g
* ]

Puis ma passion intellectuelle éclipsa
pour un temps mon sentiment filial. Je
dévorais tous les livres d'exégèse et de
spiritualité que je pouvais emprunter ou acheter.

Ma relation au Dieu trinitaire demeurant

dans mon cœur... au Père de tendresse,
au Fils sauveur, à l'Esprit, premier don fait
aux croyants, devint si profonde et peu à

peu si habituelle que je ne savais plus où
« loger » Marie. J'en avais honte, je me
sentais ingrate, et en même temps sûre que
c'était elle qui m'avait conduite sur le chemin

où je l'oubliais.
Devenue épouse, mère, responsable

dans les structures de l'Eglise, le modèle
« Marie » me parut dépassé, inutilisable au
XXe siècle. Marie, servante et pauvre...
humble et silencieuse... comme promotion
du laïcat et particulièrement de la femme

j'avais de la peine à faire le lien.
J'ai traversé alors une assez longue

période de combats, dans l'Eglise et dans la
société, pour le respect de l'identité féminine

: la femme égale en droits et en dignité
à l'homme, mais non pas sa copie ;

différente, et par cela même indispensable à

leur développement respectif. Période
d'épreuves, mais aussi de solidarité féconde

; période de formation intellectuelle,
biblique, pastorale, sociale... traversée de
grands rubans d'enthousiasme, mais aussi
de sombres poches de désillusion.

La messe et la communion quotidiennes
m'ont alors construit une personnalité
adulte, un cœur de femme et un esprit
fraternel.

Marie, que je ne voyais pas dans la peau
d'une lutteuse, est restée à l'arrière-plan.

Puis, subitement, grâce à l'AOT (atelier
œcuménique de théologie) je l'ai redécouverte,

non plus comme ma mère, mais
comme ma sœur, dans l'intime de ma
vocation.

Une théologienne protestante, nous
donnant un cours sur Marie, nous la
présenta comme première croyante du Nouveau

Testament, la comparant à l'immense
figure d'Abraham, premier croyant de

l'Ancien Testament. Cela m'a bouleversée

; j'ai continué la réflexion dans le silence

de ma prière, et j'ai entrevu une remarquable

personnalité : une femme courageuse,

forte, réaliste, libre, audacieuse,
aimante, respectueuse d'autrui, une femme
debout...

Voici une jeune fille qui apprend
brusquement qu'elle va concevoir... un peu
d'émotion mais pas de panique, pas de
soumission peureuse non plus. Elle n'ignore

pas la nécessité du « mâle » dans ce
phénomène, et elle raisonne... et elle fait
préciser : « Comment cela se fera-t-il puisque
je suis vierge » On lui annonce deux
événements incroyables : l'Esprit Saint la
couvrira de son ombre... et son fils sera le Fils
du Très-Haut. Pas d'effroi... pas de rire
incrédule comme Sara, l'épouse d'Abraham.

Silence... et probablement souvenir
de tous les textes sacrés où Dieu promet un
Messie à son peuple. Et Marie croit... Elle
croit à la puissance de l'Esprit ; elle croit

a que ce bébé, qu'elle va porter pendant neuf

_ mois dans son ventre, sera le Fils de Dieu,

du Dieu unique C'est inimaginable, c'est

presque un blasphème... et pourtant elle
croit. Comme Abraham, elle quitte ses cer-
titudes.elle part sans savoir où elle va, là où
Yahvé la conduira. Plus de question, plus
d'opposition : « Qu'il me soit fait selon ta
parole. » Un abandon total au Seigneur,
tout en sachant bien que les nausées et les
ennuis avec Joseph et son entourage, c'est
elle qui les aura! Une femme forte, qui
assume son choix, qui prend les risques des
ironies, des incompréhensions, des
jugements.

Une femme aimante, solidaire des autres
femmes. Ayant appris que sa cousine
Elisabeth « en est à son sixième mois », en
toute hâte elle va la rejoindre pour l'aider
en cette fin de grossesse. Adieu famille,
fiancé, préparation de layette, soucis
personnels de toutes sortes... Marie
servante.

sagesse, mais lui reproche d'avoir laissé ses

parents dans l'inquiétude.
Marie audacieuse à Cana, qui, pour éviter

à un jeune couple la honte d'un repas de
noces sans vin, interpelle son fils, lui
demandant l'impossible... Passant par-dessus

la rebuffade, ignorant son pouvoir (il
n'a encore donné aucun signe) elle conseille

tout de même : « Faites tout ce qu'il vous
dira. »

Marie heureuse, selon le cœur de Dieu,
non pas parce qu'elle a porté et allaité son
Fils, mais parce qu'elle « écoute sa Parole
et la met en. pratique ».

Marie silencieuse, mais fidèle et présente,

DEBOUT au pied de la Croix ; Marie
forte, acceptant cette fois sans question la
maternité douloureuse de tous les hommes,

de tous les siècles.
Et Marie priante, au Cénacle, au milieu

des Apôtres, sûre de la résurrection annon-

Marie, une femme «debout»
Padoue.

Giotto, « Le cortàge nuptial » (détail), chapelle des Scrovegni à

Lors de sa rencontre avec sa cousine,
dans la même ambiguïté qu'elle (une vieille

femme et une vierge enceintes pas de
confidences, pas de lamentations, pas de
conseils... mais un cantique d'action de
grâces : « Le Seigneur fit pour moi des
merveilles. » Marie pauvre, ne comptant que
sur Dieu, Marie humble, sans stratégie,
sans vanité, ne considérant nullement son
privilège, mais toute tournée vers Dieu.

Marie courageuse, qui affronte les doutes

et la souffrance de Joseph, un long
voyage à son neuvième mois, un accouchement

sans confort, une fuite et un exil
angoissants... Pauvre « Mère de Dieu »

Marie éducatrice responsable; retrouvant

son fils dans le Temple parmi les
docteurs, elle ne s'émerveille pas d'abord de sa

cée, disponible à l'Esprit Saint qu'elle avait
accueilli dans l'obscurité de l'annoncia-
tion, et qu'elle reçoit dans la lumière de la
Pentecôte.

Même si l'on m'assurait que tout cela n'a
rien d'historique, qu'il n'est pas du tout
certain que Marie ait dit cela et agi ainsi, je
n'en serais que plus convaincue que l'évan-
géliste a voulu, par ce portrait à peine
silhouetté, exprimer la beauté d'un être
humain féminin parvenu à sa pleine stature
de fille de Dieu.

C'est pourquoi j'aime Marie comme ma
sœur et ma maîtresse d'apprentissage.
Jésus est homme (masculin) et Dieu ; Marie
est femme, n'est que femme, mais une femme

réussie à laquelle j'aimerais ressembler...

Monique Ribordy
Femmes suisses Décembre 1988



DOSSIER

Lourdes :

je vous salue Marie

Haut lieu du culte mariai, Lourdes
exerce depuis cent ans un attrait
toujours croissant : pas moins de quatre millions
de pèlerins s'y sont rendus l'an dernier. Chefde
clinique à l'Hôpital cantonal de Genève, Catherine Fiancherei
accompagne chaque année depuis treize ans plusieurs centaines
de malades lors du pèlerinage suisse romand de l'Ascension.

Photo J.-D. Bloesch

FS : Est-ce d'abord comme médecin, ou
d'abord comme pèlerin que vous entreprenez

chaque année le voyage de Lourdes
Catherine Plancherel : Au début, j'y

allais essentiellement comme médecin. Puis
au cours des années, je suis devenue plus
modeste : en découvrant la valeur intrinsèque

du pèlerinage, j'ai fait une démarche
personnelle, indépendamment de mon
engagement professionnel. Aujourd'hui, je
vais à Lourdes comme pèlerin autant que
comme médecin.

Comme médecin, le « pèlerinage »
commence pour moi en janvier, et se termine
en été, par l'énorme travail d'organisation
qu'il requiert. Mais comme pèlerin, le
voyage de Lourdes déborde également sur
le reste de l'année : le pèlerinage est une
démarche de vie.

FS : Dans cette démarche, quelle place a

Marie, dont on sait l'importance pour les
pèlerins

CP. : Quand je parle d'une démarche de
vie, cela signifie qu'on ne fait pas un
pèlerinage à la seule recherche de Marie, ou de
saint Jacques de Compostene, mais aussi à

la recherche de soi. Dans ma propre
démarche, toutefois, Marie a favorisé cette
recherche au moment où s'est posée pour
moi la question de continuer ou non
l'accompagnement des malades à Lourdes.
Après un certain nombre d'années, une
routine s'installe inévitablement. Pour
moi, il s'agissait avant tout d'un train,
transportant 250 malades, qui suivaient
mécaniquement un pèlerinage, répondaient

mécaniquement aux injonctions
tant pratiques que religieuses, automatismes

auxquels la répétition, année après
année, me rendait encore plus sensible.

C'est alors que j'ai été obligée de remettre

en question ma propre démarche. J'ai
repensé à la vie de Marie, qui devait plus
que d'autres être assaillie de questions, de
doutes et d'angoisses : sur le sens de sa vie,
de sa grâce mais aussi de ses souffrances, de
la simple angoisse de ne pas trouver son
fils, encore enfant, quand il était au temple,
à l'angoisse de la persécution qui menaçait
son fils devenu homme. Son exemple n'a

pas été étranger à ma décision de continuer.

FS : Cette image de Marie n'est sans
doute pas celle qui motive les malades à
retourner plusieurs fois à Lourdes, comme
c'est le cas de la plupart d'entre eux...

CP. : Avant de parler de la motivation
des malades, sans doute faut-il préciser
qu'un tiers d'entre eux ne sont pas
véritablement conscients d'être à Lourdes. Sur
les deux tiers restants, ceux qui y retournent

régulièrement sont à la recherche
d'une sorte de société perdue qui, là-bas,
semble revenir à leur portée : ce que suggère

bien d'ailleurs l'un des clichés les plus
tenaces de Lourdes, « la ville où le malade
est roi. »

L'autre motivation est évidemment
l'hypothèse d'un miracle, auquel pensent,
je crois, tous les passagers du «train
blanc» (le train réservé aux malades),
qu'ils s'en supposent ou non les bénéficiaires.

La notion de mérite est fortement liée à

celle du miracle : c'est une réflexion
courante, parmi les malades, d'estimer qu'un
autre qu'eux « mérite » un miracle.

F.S. : Et dans l'attribution de ce miracle,
quelle part a Marie On ne peut qu'être
frappé, à Lourdes, par la ferveur des prières
à la Vierge, en qui la confiance semble se
placer au-delà de la simple médiation, ou de
l'intercession.

CP. : Il m'est difficile de répondre, si ce
n'est par les entretiens que j'ai avec les
malades. C'est vrai que dans l'attente du
miracle, le nom de Marie est celui qui vient
spontanément aux lèvres ; c'est avant tout
sa présence que les malades perçoivent à
Lourdes. Il leur faut plus d'effort, je crois,
pour s'adresser à Dieu. Aux célébrations
devant la grotte, il est également frappant
de voir la moitié des fidèles égrener leur
chapelet pendant la messe. C'est un des
problèmes de Lourdes, dont les autorités
religieuses sont conscientes, qui ne cessent
de rappeler que notre religion est celle du
Christ...

Mais la ferveur à l'égard de la Vierge
s'explique de plusieurs manières. Les gens
qui sont à Lourdes sont pour la plupart de

milieu simple. Or la religion développée
autour de la figure de Marie est une religion
simple. C'est à une fillette humble,
ignorante, qu'est apparue la Vierge ; les processions

et les chants, qui ont une large part
dans le pèlerinage, requièrent moins de
réflexion intellectuelle que les célébrations

; le « Je vous salue Marie », enfin, est
beaucoup moins long et moins ardu que le
« Notre Père », que beaucoup de handicapés

ne pourraient sans doute pas réciter en
entier.

Mais surtout, Marie représente une
religion d'accueil et d'écoute : les malades
s'adressent à elle en tant que figure
foncièrement humaine, qui a enfanté, qui a connu

la souffrance, et qui est aussi un rappel
de la mère, comme figure rassurante. Nulle
part, on ne l'a vue juger, pas même les
bourreaux de son fils ; les malades se libèrent

plus facilement de leurs problèmes
quotidiens auprès d'elle. En tant que figure
féminine et maternelle, ils ont la certitude
de son indulgence. Propos recueillis

par Corinne Chaponnière

La cité mariale
Lourdes est devenue « cité mariale
» au cours de la deuxième moitié

du XIXe siècle, suite aux apparitions
de la Vierge à une jeune fille du pays,
Bernadette Soubirous. Née à Lourdes

en 1 844, Bernadette appartient à

une famille de meuniers vivant dans
la plus extrême pauvreté. En 1 858, la
Vierge lui apparaît dix-huit fois entre

le mois de février et le mois de
juillet. Lors de la seizième apparition

— le jour de la fête de l'annon-
ciation de Marie, le 25 mars —
Bernadette entend la Vierge lui révéler
son nom : « Je suis l'Immaculée
Conception. » Après une enquête de
quatre ans, l'évêque de Tarbes
reconnaît, en 1862, l'authenticité du
témoignage de Bernadette, et donc la
réalité des apparitions.

15

Femmes suisses Décembre 1988


	Dossier
	Noël : si Marie m'était contée
	Marie et la Réforme : une place à retrouver
	Marie, témoin privilégié de la folie de Dieu
	Marie, ma soeur
	Lourdes : je vous salue Marie


