Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de I'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 76 (1988)
Heft: [12]
Rubrik: Dossier
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. DOSSIER 4 *

Noél :
si Marie m’était contee

Pour toutes les femmes nées et élevées dans 'aire de la civilisation chré-
tienne, qu’elles soient ou non croyantes, Marie est une référence incontour-
nable. Nous avons voulu profiter de 'approche de Noél pour reparler de
cette figure féminine archétypale de notre culture : de sa signification dans
les traditions catholique et protestante, mais aussi,
a travers deux textes de réflexion tres person-
nels, des résonances intérieures qu’elle
éveille.

Botticelli :
« Vierge du Magnificat »
Galerie des Offices a Florence.

9

Femmes suisses Décembre 1988




10

Les rédactrices de FS responsables du
dossier ont fait appel pour le réaliser a qua-
tre personnalités extérieures a la rédaction :
Jean-Bernard Livio, théologien jésuite,
Francine Carrillo, théologienne protestan-
te, Michéle Bolli, licenciée en sciences de
l'éducation, qui termine actuellement un
doctorat a la Faculté de théologie de I’'Uni-
versité de Lausanne, et Monique Ribordy,
catholique, mére de trois enfants et grand-
mére de trois petits-enfants.

ans la tradition catholique, Marie

a suscité piété et superstitions, et

dans les communautés, pendant

des siécles, elle a été de toutes les
fétes, de tous les sermons, de toutes les
priéres. Mais dans le contexte théologique
de I’aprés-Vatican II, ce concile tenu en
1964 qui a recentré sur I’essentiel, c’est-
a-dire sur le Christ et ’engagement en
faveur des pauvres, I’Eglise et sa mission
dans le monde, il est devenu difficile de
parler de Marie.

Le dernier chapitre de la « Constitution
dogmatique sur I'Eglise » (Vatican II) re-
place Marie dans le mystére du Christ et de
I’Eglise ; puis le pape Paul VI, en 1974,
donne les orientations pour le culte de la
Vierge en insistant sur quatre poles :

® P’orientation biblique: Marie n’est
nommeée que 19 fois dans les Evangiles ; la
discrétion est donc de mise ; ce n’est que
peu a peu que Marie est apparue dans la
piété des communautés chrétiennes com-
me la croyante par excellence ;

® orientation liturgique : Paul VI insis-
te sur le danger de confondre liturgie et
exercices de piété et met en garde contre les
excés ou de cette piété traditionnelle ou de
sa suppression ;

@ I’orientation cecuménique : la préoccu-
pation dominante de I’Eglise étant le réta-
blissement de I'unité des chrétiens, la piété
mariale doit tenir compte des diverses sen-
sibilités et étre le chemin qui conduit au
Christ ;

@ I’orientation anthropologique : on doit
tenir compte des acquisitions des sciences
humaines et de la contribution essentielle-
ment positive du féminisme.

Modéle
pour les croyants

Chaque pape depuis Vatican II a ajouté
ses pierres dans cette direction, et au-
jourd’hui Marie n’est plus présentée com-
me le modéle de la féminité pas plus que le
féminin dans I’Eglise n’est identifié au role
de Marie. Paul VII'a souligné, Marie est un
modele pour les croyants.

La conscience et I'affirmation de la di-
versité des femmes impliquent qu’il y a
plusieurs maniéres d’étre femme, et donc
que Marie ne peut en étre le modéle, avec
ces « vertus » qu’on imaginait étre « fémi-
nines », soit effacement, humilité, soumis-
sion, passivité. Ces vertus ne correspon-
dent bien siir pas a la réalité des femmes
mais elles ne correspondent pas non plus a
I'image de Marie donnée dans I’Evangile :

Femmes suisses Décembre 1988

Vincent Van Gogh, copie de « La Pieta » de Dela-
croix : Marie, une référence incontournable.

libre, audacieuse, forte, autonome, pas-
sionnée et solidaire de son peuple. D’autre
part, Marie n’est pas la seule femme du
Nouveau Testament. Le malentendu a
cessé.

Cela posé quant a la position du magis-
tére, encore affirmée et confirmée par I'en-
cyclique du pape Jean Paul II sur « la bien-
heureuse Vierge Marie dans la vie de ’Egli-
se en marche » et tout récemment dans sa
lettre sur «la dignité et la vocation de la
femme », il reste la pratique actuelle des
catholiques.

Il existe quatre dogmes mariaux.*

® ] e premier dogme a été affirmé au
concile d’Ephése en 431 : « Marie est mére
de Dieu (theotokos en grec) parce que meére
de Jésus et que Jésus est Dieu. »

La nouveauté de Jésus

® Marie est toujours vierge. Seule la con-
ception virginale de Jésus est attestée ; elle
ne souligne pas la virginité elle-méme,
mais signifie la nouveauté de Jésus, né de
Marie. La virginité perpétuelle est une
donnée admise depuis le 2e concile de
Constantinople en 553.

® e dogme de 'Immaculée Conception
qui date de 1854 est tributaire de la vision
du péché originel qu’on avait a cette épo-
que, mais il est discuté depuis le V¢ siécle.
Thomas d’Aquin était contre le principe de
ce dogme pour éviter qu’on croie que Ma-
rie est sauvée indépendamment du Christ.
Ce dogme proclame que Marie n’a pas le
péché originel.

® L e dernier en date, proclamé par Pie
XII en 1950, définit comme dogme de foi
que la Vierge Marie a été élevée en ame et
en corps dans la gloire céleste (Assomp-
tion). Ce sujet de la « dormition » de Marie
était déja discuté dés le Ve siécle.

Ces quatre dogmes sont la base de la
piété mariale actuelle.

Les fétes liturgiques en I’honneur de
Marie sont : le 25 mars I’Annonciation, le
15 aoiit ’Assomption, et le 8 décembre
I’Immaculée Conception.

La priére mariale se résume a la priére de
Marie : le Magnificat, devenue priére de
I’Eglise, et les priéres & Marie sous forme
d’invocation, de louange ou de mémoire,
dont les plus connues sont I’Angélus et le
Rosaire.

Marie de Nazareth

A lire I’ensemble des données que
I’on peut tirer des écrits du Nouveau
Testament nous parlant de Marie,
on reste un peu dégu. Certes, elle est
présente aux moments importants
dela viede Jésus, de sa naissance a sa
mort ; elle sera a 'origine du premier
« signe » opéré par Jésus a Cana ; elle
fera partie du groupe des femmes qui
suivent le Maitre sur les routes de
Palestine, de Galilée en Judée et jus-
qu’au pied de la Croix ; elle est men-
tionnée encore parmi les premiers
disciples aprés I’Ascension et a Pen-
tecote. Mais sa présence est plus que
discréte etil semble bien que certains
évangélistes (Matthieu et Marc) ten-
tent plutot d’en effacer la trace. Heu-
reusement Luc, plus sensible a I’en-
tourage féminin de Jésus, nous livre
d’autres détails sur Marie et surtout
introduit son évangile par ce récit de
I’enfance riche en renseignements
sur la famille de Jésus et dans lequel
on lit le passage si connu de la Nati-
vité.

Or c’est la précisément que s’enra-
cine I'affirmation extraordinaire de
I’Evangile et qui va faire de cette
« bonne nouvelle » le centre théolo-
gique d’une nouvelle religion, le
christianisme. L’Ange dit & Marie
« Celui qui va naitre de toi sera saint
et sera appelé Fils de Dieu» (Luc,
1:::35):

Quand Dieu se fait homme, pour
entrer en humanité, Il choisit une
femme entre toutes les femmes, une
fille de Nazareth, autrement dit de
nulle part, donc... de partout.

Le lien entre la divinité et ’huma-
nité — I’échelle de Jacob dans la tra-
dition juive — Dieu choisit de le réa-
liser dans ’humanité a travers ce qui
la représente le plus pleinement :
Dieu s’est fait homme par une « fem-
me », parce que la femme est celle
qui donne la Vie (en hébreu eve : cel-
le par qui la vie passe).

Cette femme de Nazareth s’appe-
lait Marie, accordée en mariage a un
certain Joseph de la famille de Da-
vid. Le lieu, le temps et le cadre sont
fixés : Dieu peut entrer en histoire.
Reste a faire jouer la liberté humai-




Apparitions :
I’Eglise prudente

Une derniére forme de piété mariale trés
importante est le pélerinage aux lieux d’ap-
parition, et dans les sanctuaires dédiés a
Marie. En France on a dénombré plus de
600 lieux dédiés a la Vierge. Lourdes est le
plus important du monde avec ses plus de
4 millions de pélerins par an (cf. article en
p. 15). Depuis 1830, sept apparitions de la
Vierge ont été reconnues officiellement par
I’Eglise. Mais de 1928 a 1970 on a recensé
plus de 210 apparitions attribuées a Marie
et non reconnues par ’Eglise, qui est trés
prudente et qui affirme qu’on peut refuser
son assentiment a ces révélations a condi-
tion qu’on le fasse sans mépris. Les appa-
ritions sont des signes et non des preuves,
elles ne sont pas indispensables, mais peu-
vent aider la foi de certains.

Deux apparitions récentes occupent de
temps en temps les pages des journaux :
Medjugorge en Yougoslavie, ou la Vierge
serait apparue plus de 2000 fois déja depuis
1981, et Kibeho au Rwanda. Ces lieux
d’apparition sont populaires, avec leur lot
de conversions et de guérisons. A part
Lourdes (apparition en 1858 a Bernadette),
rue du Baca Paris (1830), La Salette (1846),
Fatima (1917), Beauraing en Belgique
(1832) sont les plus connus.

Brigitte Polonovski Vauclair

* Un dogme est I’expression ecclésiale d’un cer-
tain consensus des fidéles qui dit la foi d’une
communauté. Le dogme est au service de la
révélation, de la foi, mais ne dit pas toute la foi et
la formule dogmatique porte toujours ’em-
preinte de son temps.

ne. Marie dit alors : « Je suis la ser-
vante du Seigneur, que tout se passe
en moi comme tu I’as dit. » L’accord
est parfait et c’est pour cela surtout
que la pensée chrétienne retiendra
pour désigner cette jeune femme
I’expression « vierge et mere ».

Vierge, elle I’est précisément parce
qu'elle a en toute liberté accepté
d’étre celle qui recevait tout, non
d’un autre a son (et notre) niveau de
compréhension humaine, mais de
I’Autre, son Dieu, Pére et Créateur.
Meére, elle le devient par sa libre dis-
position d’elle méme face a la Parole
regue, non pour elle mais pour ’en-
semble de I’humanité, de tous les
temps et de tous les lieux.

La jeune femme de Nazareth d’il y
a 2000 ans est donc désormais sortie
de I’anonymat pour apparaitre pour
I’ensemble de I’humanité celle par
qui Dieu se veut sauveur du monde.
Du particulier il nous fait passer a
I’universel : nous ne pouvons jamais
dire «Jésus» sans révéler par la
méme le passage de Dieu en huma-
nité par une Femme, Marie.

Jean-Bernard Livio

Marie et la Reforme :
une place a retrouver

Les premiers réformateurs voyaient en Marie

une figure importante en tant que servante du

projet divin et modele de foi. Cette importance

s’est amenuisée au fil du développement de la

tradition réformée : elle est aujourd’hui a repen-

ser.

’il fallait résumer a I’extréme I’ensei-

gnement de la Réforme a propos de

Marie, on pourrait reprendre ce mot

d’un pasteur frangais du XVlIe sié-

cle : « Que Marie soit en honneur et que le
Seigneur soit adoré. »

On retrouve la deux motifs qui ont tra-

versé la pensée réformée jusqu’a nos jours :

« Marie, reine du Ciel », tapisserie de I'école
franco-flamande, abbaye de Royaumont : pour la
tradition protestante, cette interprétation de la
figure de Marie revient a lui donner des attributs
qui ne reviennent qu'a Dieu.

d’une part, la place toute particuliére de
Marie dans le dessein de Dieu et, d’autre
part, sa subordination au Christ, seul mé-
diateur entre Dieu et les humains.

On ne le sait peut-étre pas assez, mais
Marie a été une figure importante pour les
premiers réformateurs, notamment pour
Luther et Zwingli. Reprenant les fonde-
ments dogmatiques de I’Eglise ancienne,
ils travaillent a donner a Marie un nouveau
contenu biblique, orienté tout entier par la
christologie. Et s’ils s’élévent avec véhé-
mence contre les proliférations que con-
nait le culte marial dans le climat de juge-
ment dernier qui régne a la fin du Moyen
Age, c’est pour rendre a Marie I’honneur
qui lui est dii, non comme médiatrice des
pauvres pécheurs, mais comme humble
servante du projet divin.

Luther a beaucoup de tendresse pour

Marie, comme en témoigne son commen-
taire du Magnificat. Mais pour lui, il ne
s’agit jamais d’élever Marie, puisque
I’Evangile souligne justement sa petitesse.
C’est par grace qu’elle est devenue la
«mere de Dieu » (theotokos), non par mé-
rite. C’est pourquoi on ne doit pas faire
d’elle « la reine du ciel », ce qui revient a
attribuer a une créature ce qui ne convient
qu’a Dieu.

Zwingli est proche de Luther dans sa
perception de Marie et voit en elle un ins-
trument de I’histoire du salut et un modéle
de vie chrétienne toujours orienté au mys-
tére du Christ. Bien qu’il garde les fétes
mariales, il combat résolument la vénéra-
tion religieuse de Marie. Le vrai culte de
Marie consiste pour lui a se pencher sur les
pauvres.

Calvin est plus réservé que ses prédéces-
seurs au sujet de Marie et, bien qu’il la
célébre comme la vierge sainte, il ne parle
jamais d’elle comme « mére de Dieu». A
Geneve, toutes les fétes de Marie sont sup-
primées, car c’est a Dieu seul que les chré-
tiens doivent rendre un culte. La pensée de
Calvin sur Marie est a entendre dans un
contexte de polémique avec «les papis-
tes » pour qui Marie est devenue une « ido-
le », mais cela n’empéche pas le Réforma-
teur de célébrer la « mére de notre Sei-
gneur » comme docteur et modéle de foi.

Par la suite, Marie regoit toujours moins
de place et, chez les théologiens réformés
des XVIIe et XVIIIe siécles, I'intérét pour
la figure de Marie est bien tiéde en compa-
raison de la Réforme. Méme dans le piétis-
me allemand qui est plus attentif a la pré-
sence du féminin dans la religion, Marie
n’est pas mise en relief et le théme s’efface
encore davantage avec l'avénement de
I’« Aufkldrung », ou la raison balaie com-
me superstition tout culte marial.

C’est dans le domaine des arts et de la
littérature que le regard sur Marie va se
renouveler au XIXe siécle, non sans poser
question, car on assiste, dans le mouve-
ment romantique, a une sécularisation des
contenus bibliques qui continue a faire
probléme aujourd’hui. Il s’agit, dans cette
ligne de pensée, non plus de Marie, mais de
«I’éternel féminin», et il est significatif

11

Femmes suisses Décembre 1988




12

que chez Schleiermacher «toute mére
puisse étre appelée une Marie ». Marie
devient le symbole maternel par excellence
qui se prolonge bien en dehors des églises et
qui sera investi de tout un contenu mythi-
que.

La proclamation par I’Eglise romaine
des dogmes de I'Immaculée Conception
(1854) et de I’Assomption (1950) relance le
débat théologique au sein du protestantis-
me habité a la fois par une écoute compré-
hensive et par le net refus de la mariolo-

gie.

Aujourd’hui, I'cecuménisme et la fré-
quentation des autres sensibilités confes-
sionnelles nous font découvrir la richesse
dont nous nous sommes privés en occul-
tant une figure féminine centrale de la foi
chrétienne ; d’autre part, le féminisme
nous provoque a repenser avec Marie le
role des femmes dans I’accueil et dans la
transmission du message de I’Evangile.

Ce qu’on peut retenir de ce trés rapide
survol, c’est que la volonté d’épuration des
Réformateurs a provoqué un effet certai-
nement non voulu par eux : celui d’effacer
la figure de Marie (et, par la, I’élément
féminin) de la théologie et de la vie des
Eglises de la Réforme. En retirant & Marie
son role de consolatrice qui parle au Christ
en faveur des humains, la théologie protes-
tante a perdu au passage quelque chose de
la dimension affective liée a cette figure.
Marie s’est intellectualisée et, du méme
coup, elle est devenue moins proche des
croyants.

La contribution que le protestantisme
pourrait apporter au débat sur Marie serait
de reprendre les intuitions fondamentales
des Réformateurs qui avaient bien vu qu’il
s’agit de fonder bibliquement et christolo-
giquement la mariologie. Marie peut et
doit avoir une place dans la prédication et
dans I’'annonce du Christ. Elle est 1'occa-
sion de méditer et de célébrer la fagon dont
Dieu s’y prend pour incarner sa promesse
dans nos vies.

La théologie doit plus que jamais exercer
sa fonction critique et réformatrice pour
désencombrer Marie aussi bien de la « ma-
rioldtrie » que de la « féminolatrie », car
Marie ne peut étre ni le produit de notre
imagination pieuse, ni le fourre-tout de la
féminité. L’enjeu actuel est de retrouver la
trace de la jeune femme de Galilée, de la
Myriam de I’Ecriture, pour la libérer du
carcan idéologique dans lequel aussi bien
les hommes avec leurs peurs que les fem-
mes avec leur désir de revanche I’'ont enfer-
mée. C’est a cette condition qu’elle rede-
viendra pour les femmes et les hommes
d’aujourd’hui une compagne dans la foi et
le témoin essentiel de I'invisible présence
de Dieu venu habiter la chair des humi-
liés.

Francine Carrillo

Femmes suisses Décembre 1988

. DOSSIER 4 * *

de Dieu

En choisissant
une femme
Sans pouvoir
pour servir
ses desseins,
Dieu a donné
la preuve de
son inimagi-
nable liberté.

Piero della
Francesca :

« Annonciation »,
San Francesco,
Arezzo :

Dieu a choisi une femme
sans pouvoir.

encontrer Marie aujourd’hui,

c’est d’abord chercher a la regar-

der en face, et non de bas en haut,

pour instaurer une rencontre de
femme a femme. C’est, a ses cOtés, essayer
de saisir quelque chose de ce que fut sa vie
et sa relation avec son Fils. Cette maniére
de se situer rejoint d’abord celle des Eglises
de la réforme qui soulignent toujours, et
parfois exclusivement, la qualité humaine
de cette jeune femme de la campagne,
habitant loin de Jérusalem et des instances
qui ont alors pouvoir sur la pratique reli-
gieuse juive. Geste de folie diront cer-
tains.

Pourquoi choisir parmi les gens sans
pouvoir, de plus une femme ayant déja
renoncé au role de meére, donc aussi au
pouvoir qui lui est lié ? Pourtant c’est vers
elle que Dieu va, a elle qu’il adresse la pro-
position de collaborer a son ceuvre.

Et, chose inouie, elle consent a cet étran-
ge retournement de situation.

Folie guérisseuse que ce premier pas de
I’histoire du salut. Ne réconcilie-t-il pas
Dieu avec la fonction maternelle ? Cette
partie de I'identité féminine a laquelle s’at-
tachait la punition d’Eve dans I’histoire de
la Genése est maintenant requise comme
moyen de collaborer a ’ceuvre divine.

Cette folie de Dieu, Marie la manifeste
encore aujourd’hui en demeurant la plus
proche des étres sans pouvoir. Elle est tou-
jours un témoin de I'inimaginable liberté
de Dieu.

Meére de Jésus
ou mere de Dieu ?

Toute femme qui attend un enfant éta-
blit, avec lui, un rapport particulier, uni-
que. Le rapport de Marie a Jésus constitue
le point focal de la distinction entre la posi-
tion des Eglises de la réforme et la tradition
catholique.

Ces derniers nomment volontiers Ma-
rie : mére de Dieu. Les autres verront plu-
t6t en elle la meére de Jésus.

Sans vouloir résoudre ici toutes les ques-
tions articulées a cette relation, nous vou-
lons rappeler que Marie n'est pas seule
dans sa fonction de mére, mais qu’elle I'est
par et avec Dieu I'Esprit Saint, qu’il est
donc difficile de synthétiser son réle en une
seule formule comme celle de mére de



Dieu, puisqu’elle n’est bien évidemment
pas la mére de Dieu I’Esprit Saint. C’est
aussi se demander si elle est restée la sim-
ple femme qu’elle était a ’annonciation, ou
sil’expérience vécue (de cette si grande et si
particuliére intimité avec I’Esprit Saint et
le Verbe divin, en et avec elle formant
Jésus-Christ) ne ’aurait pas, peu a peu,
amenée a comprendre son enfant, ce fils
comme le Seigneur ? Au-dela de la rupture
qu’il opéra avec sa famille, ne le retrouve-
t-elle pas en se mettant a le suivre comme
une de ses disciples ? N’est-ce pas la une
trace de son déplacement ? Trace d’une
Marie qui agit comme personne Vi-
vante ?

C’est ici que nous rejoignons Julienne de
Norwich* qui, beaucoup plus tard, nous
parle de Jésus comme de « notre mére ».
Parole surprenante. Parole qui ouvre sur
I’identité complexe d’un homme apparem-
ment tout simple. Qu’est-ce a dire du lien a
Marie ? L’aurait-il concurrencée, en cette
fonction maternelle ? Ou n’y a-t-il pas la
I’indice d’une voie éclairant leurs possibi-
lités respectives de vivre ce role ? Une telle
expression n’indique-t-elle pas une part du
lien entre Jésus et sa mére ? Ne dit-elle pas
que Jésus aurait pu comprendre son ceu-
vre, de I'intérieur de sa personne, de son
corps, comme celle d’une mére qui porte
en elle une nouvelle vie, mais en lui, nou-
velle vie pour toute I’humanité ?

Image
de ’ceuvre divine

La mére a mis au monde son fils, elle
accompagne son enfance le formant a étre
en relation avec son entourage. Le fils a
amené sa mére, non sans conflit (Marc 3:
31-35), a reconnaitre sa divinité et a le sui-
vre.

Par son expression, Julienne nous invite
a découvrir en Jésus la trace de sa relation
avec I’expérience de la maternité. Elle nous
conduit a comprendre la relation de Marie
a son Fils et du Fils a sa mére comme
importante dés son niveau simplement
humain. A travers sa vie de femme, ne lui
offre-t-elle pas a saisir une situation hu-
maine, de mére, de laquelle il puisse for-
mer une partie des mots et des images pour
communiquer son projet a autrui ? N’est-
ce pas ce role que joueront toujours les gens
simples dans la prédication, en forme de
parabole, de Jésus ? Dés lors, la maternité
de sa mére peut-elle aussi étre comprise
dans un registre symbolique beaucoup plus
ample, comme une image de son ceuvre a
lui.

Enfin, la figure de Marie ne récapitule
pas toutes les formes possibles de la rela-
tion entre Jésus-Christ et les femmes. De
récentes recherches ont conduit a redécou-
vrir Marie de Magdala (Jean 20, 16-18),
qui en signale un autre aspect important (et
I’'une ne doit étre jouée qu’avec 'autre).

Michele Bolli

* Julienne de Norwich, théologienne anglaise

du Moyen Age, I'une des méres de la théologie
féministe.

~ DOSSIER

Icdne de Notre-Dame de Wladimir, couvent des hénédictines du Mont des Oliviers a Jérusalem :
Marie, la maman de Jésus...

Marie, ma sceur

Ou comment, a travers l’itinéraire intérieur

d’une croyante, Marie est devenue, de maman

universelle, une femme « debout ».

arelation a Marie ?... Comment
I’exprimer dans toutes ses
nuances et ses complexités ?
Comme toute relation hu-
maine, et spécialement toute relation af-
fective, elle a traversé bien des évolu-
tions.

Dans mon enfance, Marie a été la ma-
man de Jésus et ma maman du Ciel, ou
plut6t notre maman, car, vivant dans une
famille nombreuse, le « ma » était trés atté-
nué et le « notre » était le possessif habi-
tuel. Dans ma naiveté je ne m’étonnais pas
qu’elle puisse étre a la fois ma meére, celle
de mon pére, de ma mére, celle de M. le

curé et celle des « pauvres pécheurs ». La
génétique ne me troublait pas ; j’étais sur-
tout émerveillée d’'un amour si vaste.
Dans mon adolescence, Marie devint
pour moi le modéle de la femme accom-
plie, selon le dessein de Dieu. Si le chapelet
me génait par la difficulté de penser a ce
qu’on dit quand on le répéte 50 fois, j’étais
pourtant gourmande des vertus qui s’atta-
chaient aux mystéres... joyeux... doulou-
reux... glorieux : ’humilité, la charité, I’es-
pérance, la patience, la foi... Cela m’a don-
né le goit de la lecture de la Bible : I'an-
nonciation, la visitation, la naissance dans
une étable... I’agonie, la crucifixion... la
résurrection, ’ascension, la Pentecote.

13

Femmes suisses Décembre 1988




Puis ma passion intellectuelle éclipsa
pour un temps mon sentiment filial. Je
dévorais tous les livres d’exégése et de spi-
ritualité que je pouvais emprunter ou ache-
ter. Ma relation au Dieu trinitaire demeu-
rant dans mon cceur... au Pére de tendresse,
au Fils sauveur, a ’Esprit, premier don fait
aux croyants, devint si profonde et peu a
peu si habituelle que je ne savais plus ou
«loger » Marie. J’en avais honte, je me
sentais ingrate, et en méme temps sire que
c’était elle qui m’avait conduite sur le che-
min ou je I'oubliais.

Devenue épouse, mére, responsable
dans les structures de I’Eglise, le modéle
« Marie » me parut dépassé, inutilisable au
XXe siécle. Marie, servante et pauvre...
humble et silencieuse... comme promotion
du laicat et particuliérement de la fem-
me ?... j’avais de la peine a faire le lien.

Jai traversé alors une assez longue pé-
riode de combats, dans I’Eglise et dans la
société, pour le respect de I'identité fémi-
nine : la femme égale en droits et en dignité
a ’homme, mais non pas sa copie ; diffé-
rente, et par cela méme indispensable a
leur développement respectif. Période
d’épreuves, mais aussi de solidarité fécon-
de; période de formation intellectuelle,
biblique, pastorale, sociale... traversée de
grands rubans d’enthousiasme, mais aussi
de sombres poches de désillusion.

La messe et la communion quotidiennes
m’ont alors construit une personnalité
adulte, un cceur de femme et un esprit fra-
ternel.

Marie, que je ne voyais pas dans la peau
d’une lutteuse, est restée a I’arriére-plan.

Puis, subitement, grace a 'AOT (atelier
cecuménique de théologie) je I'ai redécou-
verte, non plus comme ma meére, mais
comme ma sceur, dans I'intime de ma vo-
cation.

Une théologienne protestante, nous
donnant un cours sur Marie, nous la pré-
senta comme premiére croyante du Nou-
veau Testament, la comparant a 'immen-
se figure d’Abraham, premier croyant de
I’Ancien Testament. Cela m’a boulever-
sée ; j’ai continué la réflexion dans le silen-
ce de ma priére, et j’ai entrevu une remar-
quable personnalité: une femme coura-
geuse, forte, réaliste, libre, audacieuse, ai-
mante, respectueuse d’autrui, une femme
debout...

Voici une jeune fille qui apprend brus-
quement qu’elle va concevoir... un peu
d’émotion mais pas de panique, pas de
soumission peureuse non plus. Elle n’igno-
re pas la nécessité du « male » dans ce phé-
nomeéne, et elle raisonne... et elle fait pré-
ciser : « Comment cela se fera-t-il puisque
je suis vierge ? » On lui annonce deux évé-
nements incroyables : I’Esprit Saint la cou-
vrira de son ombre... et son fils sera le Fils
du Trés-Haut. Pas d’effroi... pas de rire
incrédule comme Sara, 1’épouse d’Abra-
ham. Silence... et probablement souvenir
de tous les textes sacrés ou Dieu promet un
Messie a son peuple. Et Marie croit... Elle
croit a la puissance de I’Esprit ; elle croit
que ce bébé, qu’elle va porter pendant neuf
mois dans son ventre, sera le Fils de Dieu,

Femmes suisses Décembre 1988

du Dieu unique ! C’est inimaginable, c’est
presque un blasphéme... et pourtant elle
croit. Comme Abraham, elle quitte ses cer-
titudes,elle part sans savoir ou elle va, 1a ou
Yahvé la conduira. Plus de question, plus
d’opposition : « Qu’il me soit fait selon ta
parole. » Un abandon total au Seigneur,
tout en sachant bien que les nausées et les
ennuis avec Joseph et son entourage, c’est
elle qui les aura! Une femme forte, qui
assume son choix, qui prend les risques des
ironies, des incompréhensions, des juge-
ments.

Une femme aimante, solidaire des autres
femmes. Ayant appris que sa cousine Eli-
sabeth «en est 4 son sixiéme mois », en
toute hate elle va la rejoindre pour I'aider
en cette fin de grossesse. Adieu famille,
flancé, préparation de layette, soucis
personnels de toutes sortes... Marie ser-
vante.

-
P

sagesse, mais lui reproche d’avoir laissé ses
parents dans 'inquiétude.

Marie audacieuse a Cana, qui, pour évi-
ter a un jeune couple la honte d’un repas de
noces sans vin, interpelle son fils, lui de-
mandant 'impossible... Passant par-des-
sus la rebuffade, ignorant son pouvoir (il
n’a encore donné aucun signe) elle conseil-
le tout de méme : « Faites tout ce qu’il vous
dira. »

Marie heureuse, selon le cceur de Dieu,
non pas parce qu’elle a porté et allaité son
Fils, mais parce qu’elle « écoute sa Parole
et la met en. pratique ».

Marie silencieuse, mais fidéle et présen-
te, DEBOUT au pied de la Croix ; Marie
forte, acceptant cette fois sans question la
maternité douloureuse de tous les hom-
mes, de tous les siécles.

Et Marie priante, au Cénacle, au milieu
des Apodtres, stire de la résurrection annon-

... Marie, une femme « debout » : Giotto, « Le cortége nuptial » (détail), chapelleﬂ des Scrovegni ‘&

Padoue.

Lors de sa rencontre avec sa cousine,
dans la méme ambiguité qu’elle (une vieil-
le femme et une vierge enceintes !), pas de
confidences, pas de lamentations, pas de
conseils... mais un cantique d’action de
grices : « Le Seigneur fit pour moi des mer-
veilles. » Marie pauvre, ne comptant que
sur Dieu, Marie humble, sans stratégie,
sans vanité, ne considérant nullement son
privilége, mais toute tournée vers Dieu.

Marie courageuse, qui affronte les dou-
tes et la souffrance de Joseph, un long
voyage a son neuviéme mois, un accouche-
ment sans confort, une fuite et un exil
angoissants... Pauvre « Mére de Dieu» !

Marie éducatrice responsable; retrou-
vant son fils dans le Temple parmi les doc-
teurs, elle ne s’émerveille pas d’abord de sa

cée, disponible a I'Esprit Saint qu’elle avait
accueilli dans I'obscurité de l'annoncia-
tion, et qu’elle regoit dans la lumiére de la
Pentecote.

Méme si I’'on m’assurait que tout celan’a
rien d’historique, qu’il n’est pas du tout
certain que Marie ait dit cela et agi ainsi, je
n’en serais que plus convaincue que I’évan-
géliste a voulu, par ce portrait a peine sil-
houetté, exprimer la beauté d’un étre hu-
main féminin parvenu a sa pleine stature
de fille de Dieu.

C’est pourquoi j'aime Marie comme ma
sceur et ma maitresse d’apprentissage. Jé-
sus est homme (masculin) et Dieu ; Marie
est femme, n’est que femme, mais une fem-
me réussie a laquelle j'aimerais ressem-
bler... Monique Ribordy



Haut lieu du culte marial, Lourdes

Lourdes :
Je vous salue Marie

~ DOSSIER

exerce depuis cent ans un attrait tou-

Jjours croissant : pas moins de quatre millions

de pelerms s’y sont rendus [’an dernier. Chef de

clinique a I’'Hopital cantonal de Genéve, Catherine Plancherel

accompagne chaque année depuzs treize ans pluszeurs CENtAINes Photo J.-D. Bloesch

de malades lors du pélerinage suisse romand de [’Ascension.

FS: Est-ce d’abord comme médecin, ou
d’abord comme pelerin que vous entrepre-
nez chaque année le voyage de Lourdes ?

Catherine Plancherel : Au début, j’y al-
lais essentiellement comme médecin. Puis
au cours des années, je suis devenue plus
modeste : en découvrant la valeur intrinseé-
que du pélerinage, j’ai fait une démarche
personnelle, indépendamment de mon en-
gagement professionnel. Aujourd’hui, je
vais a Lourdes comme pélerin autant que
comme médecin.

Comme médecin, le « pélerinage » com-
mence pour moi en janvier, et se termine
en été, par I’énorme travail d’organisation
qu’il requiert. Mais comme pélerin, le
voyage de Lourdes déborde également sur
le reste de I’année : le pélerinage est une
démarche de vie.

FS : Dans cette démarche, quelle place a
Marie, dont on sait I'importance pour les
pelerins ?

C.P.: Quand je parle d’une démarche de
vie, cela signifie qu’on ne fait pas un péle-
rinage a la seule recherche de Marie, ou de
saint Jacques de Compostelle, mais aussi a
la recherche de soi. Dans ma propre dé-
marche, toutefois, Marie a favorisé cette
recherche au moment ou s’est posée pour
moi la question de continuer ou non I’ac-
compagnement des malades a Lourdes.
Aprés un certain nombre d’années, une
routine s’installe inévitablement. Pour
moi, il s’agissait avant tout d’un train,
transportant 250 malades, qui suivaient
mécaniquement un pélerinage, répon-
daient mécaniquement aux injonctions
tant pratiques que religieuses, automatis-
mes auxquels la répétition, année aprés
année, me rendait encore plus sensible.

C’est alors que j’ai été obligée de remet-
tre en question ma propre démarche. J’ai
repensé a la vie de Marie, qui devait plus
que d’autres étre assaillie de questions, de
doutes et d’angoisses : sur le sens de sa vie,
de sa grace mais aussi de ses souffrances, de
la simple angoisse de ne pas trouver son
fils, encore enfant, quand il était au temple,
aI’angoisse de la persécution qui menagait
son fils devenu homme. Son exemple n’a

pas été étranger a ma décision de conti-
nuer.

FS: Cette image de Marie n’est sans
doute pas celle qui motive les malades a
retourner plusieurs fois a Lourdes, comme
c’est le cas de la plupart d’entre eux...

C.P.: Avant de parler de la motivation
des malades, sans doute faut-il préciser
qu’un tiers d’entre eux ne sont pas vérita-
blement conscients d’étre a Lourdes. Sur
les deux tiers restants, ceux qui y retour-
nent réguliérement sont a la recherche
d’une sorte de société perdue qui, la-bas,
semble revenir a leur portée : ce que suggé-
re bien d’ailleurs I'un des clichés les plus
tenaces de Lourdes, « la ville ou le malade
est roi. »

L’autre motivation est évidemment
I’hypothése d’un miracle, auquel pensent,
je crois, tous les passagers du «train
blanc» (le train réservé aux malades),
qu’ils s’en supposent ou non les bénéficiai-
res. La notion de mérite est fortement liée a
celle du miracle : c’est une réflexion cou-
rante, parmi les malades, d’estimer qu’un
autre qu’eux « mérite » un miracle.

F.S. : Et dans P’attribution de ce miracle,
quelle part a Marie ? On ne peut qu’étre
frappé, a Lourdes, par la ferveur des priéres
a la Vierge, en qui la confiance semble se
placer au-dela de la simple médiation, ou de
I’intercession.

C.P.: Il m’est difficile de répondre, si ce
n’est par les entretiens que j’ai avec les
malades. C’est vrai que dans I’attente du
miracle, le nom de Marie est celui qui vient
spontanément aux lévres ; c’est avant tout
sa présence que les malades pergoivent a
Lourdes. Il leur faut plus d’effort, je crois,
pour s’adresser a Dieu. Aux célébrations
devant la grotte, il est également frappant
de voir la moitié des fidéles égrener leur
chapelet pendant la messe. C’est un des
problémes de Lourdes, dont les autorités
religieuses sont conscientes, qui ne cessent
de rappeler que notre religion est celle du
Christ...

Mais la ferveur a I’égard de la Vierge
s’explique de plusieurs maniéres. Les gens
qui sont @ Lourdes sont pour la plupart de

milieu simple. Or la religion développée
autour de la figure de Marie est une religion
simple. C’est a une fillette humble, igno-
rante, qu’est apparue la Vierge ; les proces-
sions et les chants, qui ont une large part
dans le pélerinage, requiérent moins de
réflexion intellectuelle que les célébra-
tions ; le « Je vous salue Marie », enfin, est
beaucoup moins long et moins ardu que le
« Notre Pére », que beaucoup de handica-
pés ne pourraient sans doute pas réciter en
entier.

Mais surtout, Marie représente une reli-
gion d’accueil et d’écoute: les malades
s’adressent a elle en tant que figure foncié-
rement humaine, qui a enfanté, qui a con-
nu la souffrance, et qui est aussi un rappel
de la mére, comme figure rassurante. Nulle
part, on ne I’a vue juger, pas méme les
bourreaux de son fils ; les malades se libé-
rent plus facilement de leurs problémes
quotidiens auprés d’elle. En tant que figure
féminine et maternelle, ils ont la certitude
de son indulgence. Propos recueillis

par Corinne Chaponniére

La cité mariale

Lourdes est devenue « cité maria-
le » au cours de la deuxiéme moitié
du XIXe siécle, suite aux apparitions
de la Vierge a une jeune fille du pays,
Bernadette Soubirous. Née a Lour-
des en 1844, Bernadette appartient a
une famille de meuniers vivant dans
la plus extréme pauvreté. En 1858, la
Vierge lui apparait dix-huit fois en-
tre le mois de février et le mois de
juillet. Lors de la seiziéme appari-
tion — le jour de la féte de I’'annon-
ciation de Marie, le 25 mars — Ber-
nadette entend la Vierge lui révéler
son nom: «Je suis I'Immaculée
Conception. » Aprés une enquéte de
quatre ans, ’évéque de Tarbes re-
connait, en 1862, I'authenticité du
témoignage de Bernadette, et donc la
réalité des apparitions.

15

Femmes suisses Décembre 1988




	Dossier
	Noël : si Marie m'était contée
	Marie et la Réforme : une place à retrouver
	Marie, témoin privilégié de la folie de Dieu
	Marie, ma soeur
	Lourdes : je vous salue Marie


