
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 68 (1980)

Heft: [12]

Rubrik: Religion

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


TTT 3-1 8 - Décembre 1980

Eglise catholique :
où en est-on?

Le Concile Vatican II qui s'est tenu de 1962 à 1965 a
recommandé dans sa constitution pastorale sur l'Eglise dans le
monde d'aujourd'hui : «... que les femmes prennent de plus en
plus part à l'apostolat de l'église. »

En Suisse cette recommandation a été suivie d'effets, dans le
domaine professionnel surtout : de plus en plus de femmes (il
n'existe pas de statistiques à ce sujet) travaillent dans les paroisses

ou les évêchés comme secrétaires, assistantes sociales, caté-
chètes, théologiennes laïques ou assistantes pastorales, les deux
dernières après avoir achevé leurs études dans une faculté de

théologie.
Actuellement, les facultés suisses de théologie catholique

comptent 45 étudiantes (10% de l'effectif des étudiants enregistré

en 1979).
La femme est très présente dans la vie religieuse ; toutefois, si

les femmes sont de plus en plus nombreuses à travailler au
service de l'Eglise, rares sont encore celles qui assument des fonctions

supérieures.
L'Eglise catholique chrétienne

De 1980 à 1981, la présidence du synode est assumée pour la
première fois par une femme, élue au cours du synode de 1979.

Dans les paroisses le nombre de femmes travaillant comme
secrétaires/économes, assistantes sociales, cathéchètes et
visiteuses ne cesse de croître ; certaines femmes font office de
lectrice et annoncent la parole. Mais dans ce domaine il ne s'agit
encore que d'un début. Enfin les femmes peuvent se voir confier
une « mission canonique » pour autant qu'elles aient réussi l'examen

nécessaire prévu par le règlement.
L'ordination

Dans l'Eglise catholique romaine, la congrégation de la
doctrine de la foi s'est de nouveau refusée, au début de 1977, à
permettre aux femmes l'accès à la prêtrise. Les femmes peuvent
toutefois étudier la théologie catholique et travailler comme
théologiennes laïques.

L'Eglise catholique chrétienne suisse ne permet pas non plus
aux femmes d'être ordonnées prêtres. Par contre elle ne voit
aucun inconvénient à ce que les femmes suivent des cours de
théologie à la faculté catholique chrétienne de l'Université de
Berne, en vue de l'obtention d'un grade académique. Mais
jusqu'à présent aucune femme n'a tiré parti de cette possibilité.

Quant aux tâches qui devraient être confiées dans l'Eglise aux
théologiennes ayant achevé leur formation, cette question fait
actuellement l'objet d'une étude, ordonnée par le synode.

(Extraits du Rapport fédéral sur la situation de la femme en
Suisse, première partie, pp. 138-142.)

Et Dieu cria la femme

« En hébreu, le mot côte et le mot côté sont un mot
unique. Contre la tradition qui lit ce récit dans une optique
chirurgicale, je propose une autre version. Je propose de

lire côte comme côté. Si on voit cela, on voit qu'il n'y a

plus de rapport de partie et du tout, mais bifurcation, division

en deux. On voit aussitôt apparaître de nouvelles
perspectives d'égalité, de même origine. Je ne dis pas du

tout que la tradition de domination masculine n'existe

pas, mais ce n'est pas la seule. Philosophiquement, le sujet
n'est pas seulement une unité. La subjectivité humaine est
deux. »

Ainsi s'exprime, dans une interview au « Monde » (2
novembre 1980), le philosophe juif Emmanuel Lavinas,
auteur de « Cinq nouvelles lectures talmudiques », dont
un chapitre intitulé « Et Dieu créa la femme ». M. G.

Des prières neutres

Les évêques américains viennent de décider d'éliminer
tout sexisme dans leurs prières. Ainsi, toutes les fois qu'est
employé le mot « homme », celui-ci sera remplacé par une
périphrase. Par exemple, pour la consécration, lorsqu'on
dit que le Christ a versé son sang pour tous les hommes,
on dira désormais qu'il a versé son sang pour tous.

Vers une nouvelle
spiritualité

Association suisse des femmes universitaires

Assemblée des déléguées à Baden, 25 et 26 octobre 1980

Une centaine de femmes de formation universitaire se sont
retrouvées à Baden les 25 et 26 octobre 1980 pour la 57e Assemblée
des délégués de l'Association suisse des Femmes universitaires
(ASFU).

Selon la tradition, c'est la section locale argovienne qui recevait les

déléguées et tout fut mis en œuvre pour la réussite de cette manifestation,

à laquelle assistait une délégation des autorités cantonales et locales.

Une nouvelle présidente fut élue lors de l'Assemblée : Mme Isabelle
Mahrer, Docteur en droit, de Baden, a succédé à Mme Elisabeth
Lardelli, de Coire, également Docteur en droit. Les postes de secrétaire
(Mme Verena Fülleman, Baden) et de trésorière (Mme Jeanne-Marie
Hotz, Suisse centrale) ont, eux aussi, été repourvus.

Après la partie administrative, Mme Inès Buhofer, théologienne et

pasteur dans le canton de Zurich, proposa à l'assistance une réflexion
plus abstraite en lui faisant part, en allemand, des nouvelles tendances
de la théologie « féministe ». Sous le thème « A la recherche d'une
spiritualité féminine « (Auf der Suche nach einer weiblichen Spiritualität),
Mme Buhofer expliqua sa démarche et celle de tout un courant théologique

actuel pour la recherche d'une libération de la femme dans le
domaine de la foi.

Alors qu'historiquement la spiritualité de la femme n'était
pensable qu'en termes de « sacrifice » et de « négation de soi »,
cette spiritualité s'exprime actuellement dans une attitude positive

de participation active à la vie.
L'auteur constate un malaise chez beaucoup de femmes, une

« difficulté d'être », malgré une émancipation et une satisfaction
toujours plus grande des revendications féminines. L'accès
accru au « monde » n'aide pas obligatoirement à l'épanouissement

harmonieux de la spiritualité. Le monde de la consommation

qui nous est proposé ne satisfait pas, mais rend conscient
d'un manque.

La recherche d'une spiritualité signifie renoncement, non au
monde, mais à un certain monde.

La théologie féministe s'inscrit dans la ligne des mouvements
de libération de la femme. La spiritualité, et son support, la
religion, ne sont pas la seule affaire des hommes, mais une
recherche dans laquelle les femmes apportent une contribution
originale et rappellent que Dieu dépasse le « masculin » pour être
homme et femme à la fois.

A travers trois exemples de spiritualité féminine, l'auteur
montre que la femme peut amener une autre dimension en adoptant

une attitude active à l'égard de ses sentiments. Pour Marie-
Madeleine, il s'agit de l'authenticité; pour Sainte Thérèse
d'Avila, l'affectivité est très importante dans les relations avec
Dieu. Elle l'aime comme un père, un ami, un frère et se révolte
contre toute forme de domination. En citant Simone Weil, l'auteur

insiste sur la primauté de l'action dans les relations avec la
souffrance des autres : le témoignage vécu et la doctrine vivante
sont inséparables.

On peut se demander si cette façon de concevoir la spiritualité
est exclusivement féminine. Mais des réflexions de cet ordre
montrent la place de la femme dans l'église et l'importance de la
recherche spirituelle dans l'émancipation de la femme.

M. Joye



Décembre 1980 -9
TTT

Quelles
images
de
Dien?

250 femmes protestantes se sont réunies à Vaumarcus

cet automne, pour tenter de cerner les images de Dieu... et
d'elles-mêmes. Anne-Marie Sauter nous raconte comment
elle l'a vécu.

ifc

:i."..u."»i

IP•tv--.'--

Ri

X

Lorsqu'on veut parler de Vaumarcus, plusieurs difficultés se

présentent : l'une tient au fait que l'on s'implique dans un travail
personnel exigeant qui rend difficile toute opération de survol de
l'ensemble du camp. On ne peut pas raconter un camp de

Vaumarcus. On peut seulement tenter d'expliquer ce que l'on a vécu
soi-même durant ces trois jours. Une autre difficulté vient de ce

qu'on n'en repart pas avec des mots d'ordre précis, un mode
d'emploi pour pratiquer correctement la foi chrétienne. Tout au
plus, ouvre-t-on quelques portes, entrevoit-on des pistes à explorer,

en refusant les solutions toutes faites.
Rien ici qui ressemble à une fade et insipide bouillie de bébé,

facile à digérer. On trouve, au contraire, quelque chose de solide
(un os à se mettre sous la dent. Il faut s'y mettre, mordre et
mastiquer longuement (on peut aussi recracher, c'est permis
Heureusement, les méthodes proposées savent vous mettre en
appétit.

Pour en revenir au camp de cette année, il avait pour thème :

« A travers mes images de Dieu ». Voilà qui va pour moi
augmenter encore la difficulté, puisque j'avais choisi le groupe des
« sans image », refusant par là celles qu'on nous présentait et qui
avaient un vague relent d'école du dimanche (pas n'importe
lesquelles, celles d'il y a au moins trente ans

Mais voilà qu'apparaît la première surprise : vous pensez que
vous avez grandi, que vous savez réfléchir (du moins un petit
peu), vous avez quelques rudiments bibliques acquis au
catéchisme ou ailleurs, vous croyez peut-être, tout comme moi, que
le salut est offert aux hommes, à tous les hommes, gratuitement,
que Dieu veut notre bien et notre libération. Vous avez même
parfois la prétention de vivre de cette réalité. Mais voilà qu'on
vous donne à lire rapidement l'histoire du figuier desséché (Luc
13 :6-9) et qu'on vous demande, sans vous laisser le temps d'y
réfléchir, de dire qui est Dieu dans cette histoire. Pour moi, la
réponse jaillit rapide, claire, évidente, contraire à tout ce que je
crois penser. Je reconnais Dieu dans le maître qui veut couper le

figuier sans fruits.
Commence alors un long travail de décapage. L'atmosphère

de confiance qui règne dans le groupe favorise la discussion et la
recherche. On ose parler, dire ses doutes, refuser certaines ima¬

ges de Dieu. On ose dire ce à quoi on ne croit pas. Cela semble
encore bien plus difficile que d'affirmer ce qu'on croit. On ose
dire aussi qu'elles sont nos espérances. Que de doutes, d'incertitudes,

de révoltes aussi. Mais l'essentiel est là : la faim, le désir
d'en savoir plus, d'essayer de comprendre, au moins un tout
petit bout.

Danielle Clerc, théologienne, nous aidait dans cette recherche.

Nous avons tous des images de Dieu, dit-elle, images
ambivalentes, porteuses de vie et de mort, images qui diffèrent
suivant nos expériences et nos sensibilités. Comment reconnaître la
vraie image de Dieu dans tout cela Ce n'est évident pour
personne, et surtout pas pour les chrétiens. Pourtant on peut se
référer à un signe : Dieu, pour les chrétiens, c'est celui qui conduit
l'homme le plus loin, qui le met en mouvement. C'est le contraire
du mot « image », quand on dit « sage comme une image ». Ce
n'est pas une réalité qu'on peut enfermer, mais une question, et
une question dynamique. Son enseignement est contre le maintien

du statu quo dans notre vie. Il nous pousse au changement,
à la remise en question. « Plus je découvrirai l'autre côté de la
vie, plus j'aurai des chances de dire Dieu » conclut-elle.

Après ces quelques remarques sur le thème, il faudrait parler
encore de tout le reste : des ateliers dans lesquels chacune pouvait

s'exprimer par d'autres moyens que la parole : masques,
photolangage, musique... De la célébration, point culminant de
tout le week-end. Des soirées prolongées fort tard dans la nuit,
de l'ambiance d'amitié chaleureuse et des liens qui se tissent
entre les participantes.

En guise de conclusion, j'ai envie de citer la boutade d'une de
mes amies, elle aussi dans ce groupe des « sans images ». « Ce
qu'il y a de bien à Vaumarcus, disait-elle, c'est qu'on ose y dire
toutes les horreurs que l'on pense. » Elle a raison. C'est un
endroit assez chaleureux et ouvert pour qu'on ose laisser tomber
certains masques et exposer ses interrogations les plus profondes.

Cela permet de ne pas nous agripper à ce que nous croyons
être la vérité, mais au contraire d'oser nous mettre en marche.

Mais je vous l'ai déjà dit : on ne peut raconter Vaumarcus.
Alors... venez le vivre!

Anne-Marie Sauter



TTT :J 10- Décembre 1980

La théologie féministe
La femme : oubliée de l'Eglise? Assujettie par la Bible? Ignorée du Saint-Esprit? Auxiliaire de l'homme?

Rien n'est moins sûr aujourd'hui. La théologie féministe ébranle actuellement des siècles de tradition religieuse et
théologique dominée par les hommes pour des raisons qui ne sont pas «toutes dues à ta volonté de Dieu...»1

Janine Rappaz, présidente de la Fédération suisse des femmes protestantes, nous explique le pourquoi et le

comment de cette théologie féministe.

L'a priori masculin

« E n'y a pas un domaine aujourd'hui que les femmes ne

remettent en question. Les femmes refusent l'a priori — car l'a
priori est masculin. La religion n'échappe pas à ce courant
nouveau d'interrogations.

La rédaction, la lecture et l'interprétation de la Bible ont été

pendant des siècles l'affaire des hommes seulement : les femmes
n'ont pu la connaître et la comprendre qu'à travers eux, leurs
connaissances, leurs schémas et leurs projections. Puis peu à

peu elles ont commencé — et avec elles beaucoup d'hommes —
à poser des questions sur les véhicules de la connaissance, sur
les images propres à cette connaissance, sur ces projections qui
entrent en composition de toute lecture — y compris celle des

hommes qui les avaient précédées dans la découverte des textes
bibliques. Aussi ont-elles tenté d'étudier le message de la Bible
d'un regard neuf, avec leurs yeux, leur coeur, leur intelligence et
leur foi. C'est là le début de la théologie féministe.

Ce qui change

« En premier lieu la théologie féministe est née de la théologie
traditionnelle par l'utilisation d'une méthode historico-critique,
et contextuelle. Le changement consiste à ne plus lire les textes
bibliques comme une suite de phrases sacrées, en isolant les
versets, mais à tenter de les replacer dans leur contexte humain,
social, temporel, historique afin d'en déterminer la valeur initiale
— dans leur contexte — et laisser ainsi l'image de la femme se

dégager avec plus de vérité.
Cette méthode s'appuie sur l'idée que l'Ecriture n'est pas

séparée du monde, mais que son contenu et son interprétation
« entrent dans l'histoire », passée et à venir. Ainsi le message
biblique ne peut être considéré isolément du contexte dans lequel il
a été écrit.

Ceci impose que l'on prenne conscience de la notion de
projection. Comment espérer en effet que l'interprétation de la
Bible, qui n'a jamais reçu aucun apport des femmes, ne soit
surchargé de schémas, d'images, d'un « sens », même, exclusivement

masculins C'est pourquoi les femmes remettent en cause
aujourd'hui une interprétation qui leur est étrangère. Elles
posent en fait la plus simple des questions : qu'est-ce que la Bible
nous dit, à NOUS, que signifie-t-elle, pour NOUS

Un autre sens

« On trouve des traces de projections masculines dans quantité

de notions qu'il nous faut reprendre, en tant que femmes,

pour les éclairer d'un autre jour. Prenons par exemple celle du
péché : pendant des années, les hommes nous ont enseigné la
notion du péché d'orgueil. Mais est-ce un péché qui nous ressemble

Ce n'est pas tellement féminin Nous devrions pour notre
part nous interroger au contraire sur ce que signifie notre trop
grande modestie, notre manque de courage ou d'engagement à

certains moments-

Eve...

« D n'y a pas qu'au niveau de l'interprétation que la Bible a été
« filtrée » par le regard masculin. La lecture elle-même a été
élaguée de certains textes — que l'on a plongés dans l'oubli — au
profit d'autres qui ont « fait foi » à travers les siècles. La
méthode contextuelle nous aide précisément à revaloriser ces textes
oubliés en expliquant pourquoi on les a passés sous silence
pendant tant d'années.

Nous disposons par exemple de deux textes de la Genèse. Le
premier — le plus connu — est celui de la création avec Adam,
Eve et le serpent. Il est de source paysanne, et donc vraisemblablement

moins développé que le second qui nous vient de
prêtres, qui est de source intellectuelle. Ce dernier n'a jamais
« passé », alors qu'il est tout aussi crédible, et peut-être même
plus ancien ; c'est celui qui affirme l'égalité de la femme et de
l'homme : « Dieu créa le principe mâle et le principe de la femelle
à son image, homme et femme il les créa. »

Entre Eve...



Décembre 1980 - 11 mm
Pourquoi est-ce le premier texte qui a frappé le plus
Parce que c'est un mythe qui fournit une explication, explication

qui s'inscrit elle-même dans un contexte. Les textes de la
Genèse ont été écrits au moment où les Israéliens étaient à Ba-
bylone, où ils étaient oppressés. C'était donc une façon d'expliquer

ce qu'ils voyaient, c'est-à-dire la femme opprimée
C'est seulement aujourd'hui que l'on insiste sur le second

texte ; et l'on se rend compte à quel point les hommes ont accaparé

Dieu en en faisant une image mâle : alors que si Dieu a fait
à son image un principe femelle, il y aurait lieu de s'interroger
plutôt sur la part féminine de Dieu.

Marie...

« Comme le mythe d'Adam et Eve, la figure de Marie
demande elle aussi que l'on se tourne vers le passé. Ce n'est qu'au
XIXe qu'a été proclamé le dogme de l'Assomption, et en même
temps celui de l'infaillibilité du Pape : c'était mettre la femme au
ciel et consacrer sur la terre la vérité masculine. Marie est devenue

la mère admirable — on n'a jamais écrit tant de belles choses

sur la maternité qu'à cette époque — et l'existence de la
femme a été directement limitée par cette déification de la Vierge
aux deux seules vertus de piété et de maternité... Alors que
Marie a bien plus à nous dire : pensons au Magnificat où Marie
rejoint la dimension d'une prophétesse...

et les autres

« Toutefois je ne vois pas la raison pour laquelle on devrait
toujours définir la femme de l'Ecriture en référence aux deux
seules figures d'Eve et de Marie. Il me paraît bien plus important
de situer la femme dans tous ces visages que Christ a rencontrés,
et de nous situer nous-mêmes par rapport au Christ.

On peut d'abord se rappeler que le Christ a révélé sa résurrection

en tout premier à des femmes, notamment à Marie-
Madeleine. Celles-ci ont cru très rapidement mais lorsqu'elles
ont couru l'annoncer aux autres, qu'ont-ils pensé « A des rêveries

de ces femmes », et ils ne les ont pas crues Voilà donc le
schéma masculin/féminin que l'on retrouve avec ces hommes
qui ne voient dans le message des femmes qu'un bavardage alors
que ce sont elles qui ont la vérité

S
I—'

S

o

.et Marie

r n

Le Credo des femmes (The Woman's Creed), de
l'Américaine Rachel Wahlberg, est un exemple poétique
montrant combien la tradition pourrait être différente si
les pensées des femmes y avaient été associées. En voici
quelques extraits :

%} e crois en Dieu

qui a créé la femme et l'homme à son image
qui a créé le monde
et a confié aux deux sexes
le soin de la terre.

%3e crois en Jésus

enfant de Dieu
choisi par Dieu
né de la femme Marie ;

qui écoutait les femmes et les aimait
qui demeurait dans leurs maisons
qui discutait du Royaume avec elles

qui était suivi et aidé

par des femmes disciples.

%le crois en Jésus

qui, à la fontaine, parlait de théologie à une femme
et lui a révélé en premier
sa mission messianique,
qui l'a persuadée d'aller annoncer
sa grande nouvelle dans la ville.

Il y a bien d'autres exemples de ces figures de femmes que la
théologie traditionnelle a dissimulé dans sa lecture ou son
interprétation. Jésus compare par exemple le royaume des cieux à

une femme qui a perdu une drachme et qui balaie pour la retrouver.

L'interprétation masculine a toujours mis en avant la notion
du travail, de l'effort, de l'objet perdu. Mais il y a aussi le fait que
c'est une simple femme à qui Jésus ose comparer le royaume des
cieux... Ce n'est que récemment qu'on y fait attention.

Une théologie d'espérance

« La théologie féministe répond à un besoin des femmes de

toutes religions d'être associées pleinement à leur Eglise, et ce
besoin correspond chez beaucoup de femmes à une véritable
douleur. Pensez aux femmes catholiques qui récemment encore
ne pouvaient lire l'Evangile à la messe ; et aux religieuses, à ces
femmes qui ont une vie spirituelle si intense et qui ne peuvent
consacrer l'Eucharistie, devant toujours faire appel à un
homme... Si l'on constate souvent une virulence beaucoup plus
grande encore dans la théologie féministe catholique que protestante,

c'est qu'elles ont encore beaucoup plus à revendiquer que
nous. Leur remise en cause de la tradition théologique patriarcale

va parfois très loin : un théologien écrivait par exemple dans
la revue internationale de théologie Concilium que dans le
domaine de la mariologie, il faudrait que tous les hommes cessent
d'écrire jusqu'à ce que les femmes les aient rattrapés ; et à ce
moment-là seulement, nous pourrions avoir de Marie une image
plus juste...

Ceci pour vous dire à quel point le besoin est partout ressenti
de faire entendre la voix des femmes dans l'Eglise et dans l'Ecriture.

Le Credo des femmes ne peut mieux illustrer, je crois, à la
fois notre recherche et notre espérance. »

Propos recueillis par Corinne Chaponnière
1 Margrit Schöbi. « Questions posées à l'Eglise par les femmes », dans le

Rapport de l'Assemblée générale de la Ligue suisse des femmes catholiques,
mai 1980.



TTT :j 12 - Décembre 1980

Les contemplatives
Des femmes entre elles

Catherine Baker a parcouru soixante-dix monastères en France avant d'écrire son livre paru l'année dernière aux éditions Stock :

Les contemplatives, desfemmes entre elles. C'est bien plus une quête qu'une enquête que ce « voyage » vers celles dont on sait finalement

tellement peu de choses une fois sorti des clichés — pour la plupart dépassés — qu'ont véhiculés certains (bons) livres et beaucoup

de (mauvais) films. Nous donnons ici un aperçu de ce livre pour ouvrir dans ce dossier sur la religion une petite fenêtre vers le
monde silencieux et clos des moniales — les plus marginales d'entre les marginaux.

L'

Pourquoi devient-on religieuse Peu d'entre elles répondent à

cette question-là, car les raisons - au sens rationnel du mot -
sont rarement à l'origine de leur vocation. Quelques-unes seulement

parviennent à expliquer pourquoi... étant enfant de riches,
celle-ci a eu honte de cette richesse au point de désirer la plus
grande pauvreté; celle-là, sur le point de se marier, réalise

qu'avec « un homme toute sa vie, elle ne tiendra pas », ayant
besoin de se « sentir disponible à tous ».

Mais les autres ne peuvent que raconter: «C'est comme si

c'était arrivé à quelqu'un d'autre. J'étais partie en vacances avec
des copains et des copines en Turquie. Je n'étais pas très

croyante. Et puis quand je suis rentrée, je ne sais pas comment
ça s'est passé. Ma mère m'a demandé : « C'était bien » en me
débarassant de mon sac à dos, et je m'entends encore lui répondre

: « J'entre au Carmel ». J'étais abasourdie, plus peut-être
encore que ma mère. »

Combien ont été ainsi abasourdies Une autre qui avait
terminé sa maîtrise de philo sur Jérôme Bosch, venait d'être engagée

comme professeur d'esthétique à l'Opéra : «J'étais ravie. A
ce moment-là, je me suis fait subitement terrasser par Dieu.
C'était tellement inattendu... J'ai décidé très vite de tout
plaquer. » Et ce docteur en psychologie qui est tombée amoureuse
d'un Juif et compte partir avec lui dans un kibboutz. Voulant
connaître un peu la culture juive, elle lit la Bible : « Pour moi ce
fut le coup de foudre. Je suis entrée à la Trappe. Mon fiancé
ne s'est jamais marié, on s'aime toujours très fort. »

Pas toutes ne cèdent aussi vite que cette Visitandine qui, à

77 ans, raconte son arrivée au monastère, disant à la révérende
mère : « Tout ce que vous faites ici, ça me dégoûte. Mais je n'y
peux rien, Dieu me veut ici. » Beaucoup d'autres ont lutté, ont
« fait la sourde oreille », et un jour ont « cédé », disent-elles :

après six mois, deux ans ou cinq.
Certaines des religieuses expliquant leur vocation (quoique

très peu d'entre elles utilisent ce terme) ont mis en avant la
coïncidence entre leur volonté et celle de Dieu : ce sont celles qui ont
délibérément choisi la vie monastique parmi d'autres voies
possibles comme celle qui pourrait les combler le plus. Mais même

ces choix «en toute quiétude» ne sont pas des choix «sans
peine », ainsi que l'exprime cette Dominicaine de 39 ans : « Le
désir profond ne se confond pas avec l'envie. » Toutes ressentent
cette différence, au moment de l'appel... et tous les jours qui
suivent, sans doute, jusqu'à leur mort.

La vie monastique

Les temps changent, dit-on. Et même dans les monastères où
les rythmes de vie et de changement sont pourtant tellement
différents. A part dans quelques bastions de la tradition qui subsistent

ici ou là, la plupart des monastères ont abandonné des pratiques

qui nous terrifiaient quand nous lisions La religieuse on Au
risque de se perdre. Beaucoup de religieuses les ont toutefois
connues puisque ça ne fait jamais que quinze ans que la règle
s'est assouplie.

Il n'y a plus guère que les Cisterciennes qui se lèvent encore à
3 h. 30 du matin... pour ne prendre leur petit déjeuner qu'à
7 h. 40. Dans beaucoup d'autres monastères, le lever est fixé à

5h.45, et le fameux «lever de nuit» pour réciter les matines
(dans une chapelle trop souvent glaciale) est presque partout
tombé en désuétude. L'horaire de la journée est réglé de quart
d'heure en quart d'heure ; cette monotonie est pour beaucoup de
sœurs « la plus rude épreuve »... mais c'est avec ce « dur désir de
durer que commence l'amour véritable ».

Rares sont aussi les endroits qui fondent encore le salut sur la
souffrance physique. Les mortifications ont été très généralement

abandonnées. Les coulpes — ces accusations publiques de
ses propres fautes — ont presque partout disparu, et sont parfois

remplacées par un temps de discussion « où chacune est
libre d'exprimer ce qui ne va pas dans la communauté ». Quant
aux anciennes pratiques pénitencielles, une Visitandine nous
rassure : « Dieu ne peut pas me demander cela aujourd'hui.
Chacune perçoit l'oubli de soi à travers sa culture», ce que
confirme une Dominicaine: «...à chacune Dieu demande le
plus, et qui sait si dans ce couvent-même, il n'y a pas de sœur qui
aurait préféré avaler en trois ou quatre secondes des vomissements1

plutôt que de renoncer à l'homme qu'elle aimait pour
entrer ici. »

La clôture, enfin, est en train
de passer elle aussi au rang des

objets de musées, quand bien
même le droit canonique en
vigueur l'ordonne toujours
puisque «il appartient à la
femme, en vérité, d'écouter la
parole plutôt que de la porter
aux extrémités du monde ».2 De
plus en plus de monastères
profitent d'un déménagement ou
d'une réfection de leurs
bâtiments pour supprimer grilles,
pointes et muret.



Décembre 1980- 13
TTT

Les vœux

Ceux-là, en tout cas, sont toujours les mêmes : pauvreté,
chasteté et obéissance. Mais en lisant les trois chapitres que
Catherine Baker leur consacre, on s'aperçoit qu'ils ne sont pas tout
à fait ce que l'on croit... et pas non plus ce que croyaient certaines

religieuses quand elles sont rentrées : « Lorsque j'étais jeune,
je considérais que les vœux étaient les moyens qui me permettraient

d'accéder à la perfection. Petit à petit, j'ai compris
qu'ils étaient au contraire la reconnaissance très humble de

notre absolue imperfection. »

L'obéissance
Tous ensemble ou pris séparément, les vœux ne sont, semble-

t-il, plus compris de la même manière qu'il y a encore quinze
ans. L'obéissance par exemple n'est plus guère expliquée en
référence exclusive à la mère-supérieure-mandataire-du-Pape, lui-
même du Christ, Lui-même de Dieu... ce qui justifiait il y a
encore quelques années que l'on demande aux religieuses une
obéissance « sans limites » à Dieu par pouvoirs interposés.
Aujourd'hui, la plupart des religieuses expliquent le vœu d'obéissance

comme un droit de regard des autres sur sa vie : en renonçant

à dominer les autres, on accepte de se laisser diriger et
former. En outre, on attache aujourd'hui beaucoup plus d'importance

aux particularités des personnes. Une Clarisse raconte
qu'elle est restée vingt-cinq ans à la lingerie alors qu'elle avait dit
tout de suite qu'elle détestait — et ne savait pas — coudre. On
lui avait répondu alors que cela lui vaudrait une grâce particulière

de Dieu. « Aujourd'hui, ajoute-t-elle, on ne dirait plus ça à

une jeune. On respecte davantage les goûts et les personnes. »

La chasteté
La chasteté a elle aussi changé de registre : les raisons en sont

toujours les mêmes (renoncer à fermer les bras sur quelqu'un...
pour qu'ils demeurent ouverts à tous) mais la différence est
qu'on en parle. Un seul moyen : sublimer la sexualité. Les livres
de spiritualité que peuvent lire les religieuses parlent beaucoup
du corps depuis une vingtaine d'années... car, comme dit
l'auteur, « parler du corps c'est toujours lui voler ses modes
d'expression propres ». Alors que dans le silence, tous les fantasmes
sont possibles : peut-être s'en est-on rendu compte parmi les

supérieurs.

Aussi les religieuses parlent-elles librement, à ce qu'il parait,
de sexualité, peut-être aussi parce que leur problème le plus
douloureux n'est pas là. Aucune des religieuses qu'a interrogées
Catherine Baker n'a cité le « sexe » comme le plus grand sacrifice
consenti... mais les enfants, ce qui n'est pas du tout la même
chose. On dit parfois que les femmes sont au faîte de leur sexualité

entre 30 et 40 ans. Or, cet âge est pour les religieuses celui
auquel elles souffrent le moins. La plupart avouent en effet que
les deux périodes les plus « dures » de leur célibat sont : la
première, entre vingt et trente ans, lorsque leurs sœurs (de sang)
leur amènent leurs bébés ou leurs jeunes enfants, et la seconde
vers la cinquantaine, lorsque tombe le verdict final : elles n'au-
ront jamais plus, elles n'auront jamais eu d'enfant.

La pauvreté
Il ne sera peut-être plus nécessaire, dans quelques décennies,

de faire figurer la pauvreté parmi les vœux : bon nombre de
monastères, vœux pieux ou non, tirent déjà le diable par la queue —
matériellement parlant. De plus en plus de religieuses travaillent
pour de l'argent, quoique cela ne rentre toujours pas dans les
mentalités. Notre enquêteuse observe une séparation radicale
entre le travail et l'argent dans l'esprit des religieuses. Elles sont
toutes étonnées, quand il faut réparer le toit, de trouver dans une
caisse les milliers de francs nécessaires, comme si les heures
qu'elles avaient passées aux champs ou dans leurs ateliers ne
pouvaient se transformer en billets dans un tiroir.

Mais évidemment, cette pauvreté-là n'est pas la plus importante,

par rapport à l'essentiel, le renoncement à avoir: un
monde, une vie, des êtres, des pensées, des objets, une image, un
roman à soi. Dans les plus modernes seulement des monastères,
la mère supérieure a renoncé à contrôler ce qui se trouvait dans
les cellules, car la religieuse, « si elle est vraiment pauvre, peut
utiliser des objets, même personnels, sans s'y attacher».
Confiance rare aujourd'hui encore, et l'on voit certaines qui, à
force de ne rien avoir, collectionnent des bouts de laine sous
prétexte que « ça peut toujours servir... » Envie de quelque chose,
quelle qu'elle soit, à soi.

Alors, pourquoi

Rien ne pourrait mieux expliquer la démarche contemplative
que cette phrase de Proust qui disait : les « quoique » sont
souvent des « parce que » déguisés.

Ce sont les mots d'universalité et de liberté qui reviennent le

plus souvent dans le livre de Catherine Baker. Les contemplatives

se disent libres, quoiqu'elles soient enfermées. Au cœur du
monde, quoiqu'elles soient retirées. Avec tous les hommes,
quoiqu'elles n'en connaissent aucun.

Mais elles vous diront cela autrement : libres, plus libres que
personne, parce que « la femme doit plaire à son mari, et
réciproquement, mais celui ou celle qui se garde pour Dieu est libre ».

Libérées par l'obéissance, parce que l'obéissance « décentre de
soi ». Libres aussi parce que « cette clôture est le signe qu'il y a

une liberté supérieure à toute liberté».
Enfermées parce qu'elles ont «éprouvé un besoin d'action

universelle » ; que c'est « pour le monde » qu'elles vivent « dans
le recueillement ». Et c'est parce qu'elles vivent retirées des hommes

qu'elles vivent «la plus essentielle solidarité avec tout
homme ».

Voilà le plus grand mystère de ces femmes entre elles. Des
femmes que Catherine Baker n'a pas forcément cherché à nous
faire comprendre: mais avec beaucoup d'espièglerie, et plus
encore de tendresse, elle nous les fait aimer.

C. Chaponnière

Catherine Baker, Les contemplatives, des femmes entre elles,
Stock 2 / Voix de femmes, 1979.

'Elle fait référence aux «pratiques» que s'infligeait Marguerite-Marie
Alocoque.

'Les grilles n'existant, semble-t-il, que dans les couvents de femmes. Inter
cèlera, chapitre de la clôture papale majeure, 25 mars 1956.


	Religion
	Eglise catholique : où en est-on ?
	Et Dieu créa la femme
	Des prières neutres
	Vers une nouvelle spiritualité : association suisse des femmes universitaires : assemblée des déléguées à Baden, 25 et 26 octobre 1980
	Qeulles images de Dieu ?
	La théologie féministe
	Les contemplatives : des femmes entre elles


