
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 65 (1977)

Heft: 3

Artikel: Depuis le 27 janvier...

Autor: Chapuis, Simone

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-274832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-274832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 mars 1977 FEMMES SUISSES

Sactfuoce
des

en tìvéoM* W

des étf

inent position

Non aux
'•mm« prt(rm

INQUIÉTUDE

MOM

La femme dans l'Eglise

consultation œcuménique

à Montreux

tre

're*. iSîi, 55ÄS2!^ T*"

femmes prêtres

Depuis le 27janvier.

1UBUJ8UL

e* (zzo) ivi
aAou»o uïl
i.'i - sei d a

Quelques passages
de la Déclaration romaine

(On ne trouvera ici que des citations :

en caractères romains, des citations de la
Déclaration papale, en caractères
italiques, d'autres citations de catholiques ou
de protestants qui ont écrit sur le même
sujet).

(Dans ses deux premières pages, le
document de la Congrégation pour la
doctrine de la foi admet que les femmes sont
entrées dans la vie publique et qu'il est
nécessaire d'éliminer les discriminations).

S; de nos jours, toute discrimination
basée sur le sexe est officiellement
condamnée, ce beau principe est encore
loin d'être sérieusement appliqué aux
structures internes de l'Eglise qui, à ce
titre, reste probablement un des derniers
bastions de la masculinité. (Chanoine
Jean-Marie A UBER T, dans LA FEMME
- ANTIFÉMINISME ET CHRISTIANISME,

Desclée 1975).

L'Eglise, en appelant uniquement des
hommes à l'ordination et au ministère
proprement sacerdotal, entend demeurer
fidèle au type de ministère ordonné et
voulu par le Seigneur Jésus-Christ et
religieusement maintenu par les Apôtres.

il faut se référer à la notion essentielle

de Témoin. Jésus a choisi des Apôtres

pour être des témoins; or, lafemme ne
pouvait être témoin dans la société juive;
c'est si vrai que chaquefois que le Christ a
eu recours à un témoignageféminin celui-
ci a été refusé. A la Samaritaine, ses com¬

patriotes ont bien précisé: «Ce n'est pas
ce que tu as dit qui nousfait croire, mais
ce que nous avons vu nous-mêmes».

Quant à la Cène, n'oublions pas qu'aucune

prescription positive ne concernait
les femmes sous l'ancienne Loi. La
célébration de la Pâque n'était donc pas
obligatoire pour elles: elles n'avaient, du
reste, la possibilité de la célébrer que chez
leur père ou leur mari. Jésus n'étant ni
père, ni mari... n'aurait pu les admettre à
ce repas sans créer un certain scandale.
(Résumé de Catherine CAPELLE d'un
article de Concilium 111,1976, dans The
Catholic Citizen, journal de l'Alliance
internationale Jeanne d'Arc, association
féministe qui depuis 1913 lutte pour
l'intégration des femmes dans l'Eglise).

l'incarnation du Verbe s'est faite
selon le sexe masculin.

il importe de ne pas majorer le
caractère indéniablement masculin de
Jésus. Car on constate sans peine que, tout
comme les descriptions de Dieu par l'Ancien

Testament ne le sexualisaient pas en
le «paternisant», les épîtres n'attachent
aucune signification salutaire à la masculinité

de Jésus;parlant de son œuvre, elles
ont soin au contraire de lui appliquer
régulièrement le titre d'«anthropos»
(homme en tant que créature humaine) et
non celui d'wanèr» (homme en tant
qu'être masculin). (Rapport de la
Commission du Conseil synodal de l'Eglise

Réformée vaudoise, à propos de l'admission

des femmes au ministère pastoral.
1972).

On dit parfois et on écrit dans des livres
ou des revues que des femmes se sentent
une vocation sacerdotale. Un tel attrait si

noble et compréhensible qu'il soit, ne
constitue pas encore une vocation. Celle-
ci en effet ne saurait se réduire au seul
attrait personnel, qui peut demeurer purement

subjectif...

Combien defemmes ont souhaité accéder

à la prêtrise. A commencer par Ste
Thérèse de Lisieux qui se réjouissait de
mourir à 24 ans, âge de l'ordination, afin
que lui soit épargnée la douleur de vivre
sans l'espoir de devenir prêtre: «Je sens
en moi la vocation de prêtre! Avec quel
amour ô Jésus, je Te porterais dans mes
mains, lorsque, à ma voix, Tu descendrais
du ciel! Avec quel amour je Te donnerais
aux âmes.»

(Suivent plusieurs exemples de femmes
catholiques qui ont souhaité devenir
prêtres).

Ces femmes si sincères dans leur désir
de réaliser pleinement leur «vocation»,
Paul VI — dans son discours à la
Commission de lafemme — dit les soupçonner
« d'esprit de compétition et de vaine gloire».

Cette phrase, comme le dit Suzanne
Tune (Alliance Jeanne d'Arc), «est
blessante pour les plus engagées et lesplus
dévouées des chrétiennes. Elle trahit un
reste de méfiance à l'égard de la femme.
Au surplus, tient-elle suffisamment
compte des besoins de Tévangélisation

aujourd'hui
(tiré d'une brochure composéepar quelques

femmes universitaires vaudoises «La
religion a-t-elle influencé la condition
féminine ?» - 1976).

S.C.

Quelques questions mmes!

Pas plus pour moi, je l'avoue, que pour la
religieuse qui vient de s'exprimer, le sacerdoce

féminin ne fait gravement problème.
Personnellement, l'image du prêtre-
homme me convient; mais, en même

temps, je suis consciente qu'il s'agit là
d'un phénomène d'abord d'ordre
psychologique, ou, tout bonnement, sexuel:
image paternelle et virile de l'autorité, de
la force, de la sécurité... image qui ne s'inscrit

pas nécessairement dans la réalité...
mais image «rassurante tout de même».
Cette confidence me donne la liberté de

m'exprimer ici avec un détachement
personnel suffisant pour que mon argumentation

ne puisse être taxée ni de réaction,
ni de revendication personnelle, ce qui est

important.
D'ailleurs, il ne s'agit nullement de moi

ici, ni de nous toutes, qui sommes assez in-

A vous qui avez
la foi chevillée au corps

C'est à vous que je pense... à vous dont
je connais la foi... une foi si grande... si

rayonnante... si fidèle... si active... si
convaincante...

A vous qui travaillez à la plus grande
gloire de Dieu depuis 30... 40... 50 ans; à

vous qui maintenez la vie de l'Eglise dans
des régions perdues; qui consolez, qui
soignez, qui entendez mille « confessions » et
accompagnez des mourants jusqu'au dernier

soupir, qui prêchez... qui baptisez
certainement — comme il vous est loisible de
le faire dans certains cas de grande
urgence — à vous, qui distribuez le Corps
du Seigneur là où il ne parviendrait plus si

vous n'y restiez, à vous... qui faites tout-
sauf consacrer ces hosties et absoudre au
nom de Jésus.

C'est à vous que je pense... et, connaissant

votre foi, votre vie, je ne puis
m'empêcher d'être ébranlée. Alors — bien
que respectueuse de la décision de Paul VI
— je ne puis qu'élever la voix... en votre
nom... à votre place. Car vous, vous ne
direz rien. Ressentant douloureusement
tout cela, vous le garderez dans votre
cœur, vous offrirez votre souffrance
comme Jésus a offert la sienne au jardin
de Gethsémani... et vous continuerez
vaillamment votre chemin.

Car vous avez la foi chevillée au corps

différentes à la question, ou qui ne nous la
sommes même jamais posée. Mais, il en
est d'autres... et j'en connais... que la
Déclaration de la Congrégation pour la
doctrine de la foi navrera. Et moi, c'est leur
chagrin qui me navre. Je ne puis me
désolidariser d'elles. D'autant que les raisons
données n'apparaissent pas suffisamment
convaincantes. Bien sûr, une telle Déclaration

fera autorité et nous nous y plierons
inconditionnellement Mais le meilleur des
Pères, la meilleure des Mères ont pris,
parfois, des décisions dont l'intransigeance et
la rigueur ont surpris et sur lesquelles ils
sont parfois revenus... Et le plus respectueux

des enfants, le plus obéissant, n'a-t-
il pas le droit de chercher à comprendre, le
droit de poser des questions, le droit, à la
limite, de ne pouvoir se satisfaire des
réponses L'Eglise elle-même, n'a-t-elle pas
modifié, au cours des âges, plus d'un de
ses canons disciplinaires? Doit-on
considérer comme définitive, la prise de
position actuelle et que penser, dès lors, de
toute la recherche théologique déjà entreprise

sur un tel sujet... recherche d'ailleurs
souvent encouragée par le Vatican

De paragraphe en paragraphe...
Si nous lisons attentivement le document,

quelques points nous paraissent
déjà réfutables au niveau du simple bon
sens et, n'étant pas théologienne, ce sont
ces points que nous aimerions reprendre
un à un, étant bien entendu que nous ne
faisons ici que poser des questions et
demeurons ouverte à toute réponse autorisée.

Lorsque le document relève, par exemple,

(p. 4, 2e paragr.) que déjà certaines
femmes «sont appelées à participer aux
instances de réflexion pastorale» et que
«le Siège Apostolique a fait prendre place
à des femmes dans certains de ces
organismes de travail «on peut se demander
pourquoi, précisément, aux seules instances

de réflexion — jamais de décision —
et pourquoi à «certains» organismes
seulement Dans une famille bien constituée,
ce ne saurait plus être, actuellement, le
cas; et cela modifie singulièrement les
choses.

Parlant des innombrables études déjà
faites sur le sujet, le document relève (p. 5,
1er paragr.) qu'«il s'agit-là d'un débat sur
lequel la théologie classique ne s'est guère
attardée» et que, de ce fait, «l'argumentation

actuelle risque de négliger les
éléments essentiels». N'en va-t-il pas de

même — toujours et par définition —
pour nombre de questions que la théologie
classique n'a pas pu aborder dans la
mesure où elles n'affleuraient pas encore la
conscience collective, ou qu'elles étaient
tout bonnement inconnues.

Il est clair que la question féminine se

pose actuellement, d'une manière totalement

différente que par le passé. La théologie

ne doit pas moins apporter des

réponses dans d'autres domaines que les
connaissances ont aujourd'hui
bouleversées: (place de l'homme dans son
environnement naturel, énergie nucléaire,
greffes d'organes, contraception, etc.)

S'D faut nécessairement un précédent
pour entériner toute action, il n'y aura
jamais de pratique nouvelle; nous sommes
dès lors en plein cercle vicieux.

Reprenant l'historique d'un tel refus, le
document ajoute, un peu plus loin, après
avoir cité la tradition d'antioche et de

l'Egypte (p. 6, 1er paragr.) que «la même
conviction anime la théologie médiévale».
On est alors tout de même tenté de répondre

que nous ne sommes plus au Moyen-
Age; et, lorsqu'il précise encore que, «depuis

lors et jusqu'à notre époque on peut
dire que la question n'a plus été soulevée,
car la pratique a bénéficié d'une possession

pacifique et universelle», on est aussi
tenté d'ajouter que d'autres pratiques —
qui s'avèrent de nos jours impensables —
ont longtemps bénéficié de la même
attitude: guerre «Sainte», Inquisition,
«privilèges» ecclésiastiques, etc.

Jésus, dit-on, n'a pas appelé de femmes
à participer à la Cène (p. 6, 2e paragr.)
...Mais cette simple «absence», est-elle
vraiment la preuve d'une intention
délibérée Comme le dit Rosemary Rue-
ther («Les Femmes et le sacerdoce»
Concilium No 111, p. 42) «c'est tirer du
silence un argument douteux». Il convient
en effet de rappeler ici que déjà la femme
juive n'accédait pas au sanctuaire en
raison de son «impureté»; que cette même
«impureté» fut le motif principal évoqué
pour supprimer (entre les Ile et IVe siècle)
la fonction de diaconesse et que les femmes

laïques n'ont pas toujours eu accès à

l'Eucharistie pour des raisons analogues.
On ne conçoit plus, de nos jours, un pareil
ostracisme... Pourtant, D en demeure
apparemment quelque chose

Lorsque le prêtre agit, il le fait, selon la
théologie catholique, «in persona Christi»,

tenant le rôle du Christ. Et cependant,
la formule liturgique ne laissé subsister
aucun doute (à qui sait se montrer quelque
peu attentif): 3 n'est plus, au moment de la
consécration des Espèces, qu'un humble
intermédiaire s'effaçant devant son
Seigneur à qui il s'adresse en disant «consacre

Toi-même ces offrandes». Et, dès lors
que c'est Dieu Lui-même qui consacre, où
est l'importance de l'intermédiaire

S'il est évident que l'Alliance revêt, dès

l'Ancien-Testament, la forme d'un

Moi, femme heureuse, qui n'ai personnellement rien à revendiquer, je me sens
profondément solidaire
— de la femme portée sur une liste électorale et biffée systématiquement par les élec¬

teurs,
— de l'ouvrière dont le salaire représente le 60% de celui de son collègue masculin,
— de la fillette à qui des parents trop traditionnalistes refusent une formation égale à

celle de son frère,
— et aujourd'hui plus que jamais de Sœur Valentine Buisseret et de toutes ses sembla¬

bles qui ont souhaité ardemment pouvoir accéder au sacerdoce et qui se le voient,
une fois de plus, refusé.

Quoique protestante, je me sens proche d'elles; comme elles, je suis triste et ne
comprends pas.

Simone Chapuis

Prises de position ici et là
La section française du mouvement international FEMMES ET HOMMES

DANS L'EGLISE déclare, dans un commentaire sévère du récent document
romain sur la non-admission des femmes au sacerdoce, qu'elle ne peut accepter le
refus pur et simple qui est opposé au presbytérat de la femme ni les raisons et la
signification qui en sont données, qu'elle qualifie de théologiquement contestables.

Déduire de l'attitude de Jésus qu 'il a manifesté sa volonté d'exclure lesfemmes
des ministères, c'est poser nos questions dans un contexte où elles ne se posaient
pas... Qui oserait soutenir qu'en 1977 Jésus écarterait les femmes du groupe des
Douze? Considérer que dans les actes essentiels de l'Alliance seul un homme
peut jouer le rôle du Christ, être signe de sa présence, c'est réintroduire la sexualité

là où elle n'a quefaire. Ce n'est pas parce qu'il est du sexe masculin que Jésus
nous sauve, c'est parce qu 'il a pris notre humanité, qui englobe lesfemmes comme
les hommes.

Le groupe, enfin, souhaite qu'on approfondisse le sens de l'épiscopat et du
presbytérat, qu'on redécouvre la situation originale du prêtre dans la communauté

des baptisés, ceci, dans un dialogue authentique où clercs et laïcs,femmes
et hommes seront à égalité au niveau des délibérations et des décisions. (LE
MONDE, 10.11.77).

Les CATHOLIQUES AMÉRICAINES ont exprimé leur déception après la
publication par le Vatican d'un document affirmant que les femmes ne peuvent
pas être ordonnées prêtres, mais ont affirmé qu'elles poursuivraient leurs efforts
pourfaire changer cette règle. « Ce n'est que l'obscurité quiprécède l'aube», a
déclaré Sœur Margaret Elen Traxler, membre du conseil exécutif de la coalition
nationale des religieuses américaines.

De son côté, l'EVEQUE MICHAEL McAULIFFE du Montana, qui préside
un comité américain d'évêques sur le rôle desfemmes dans l'Eglise, a affirmé que
les avocats de l'ordination des femmes continueront d'essayer de trouver les

moyens de parvenir à ce but. (24 HEURES, 29.1.77).

Une centaine d'ETUDIANTS ET ETUDIANTES EN THÉOLOGIE de
l'Université de Fribourg et de la Faculté de théologie de Lucerne ont fait
connaître leur point de vue sur le récent document de la Congrégation pour la
doctrine de la foi... Les étudiants émettent des doutes sur les motifs invoqués pour
justifier l'exclusion des femmes de la prêtrise. A leurs yeux, cette restriction se
base sur une interprétation unilatérale de la tradition de l'Eglise et les arguments
théologiques avancés ne paraissent pas contraignants.

Les étudiants invitent l'autorité ecclésiastique à prendre uneposition qui laisse
davantage de place au développement des ministèresféminins, sacerdoce inclus.
Considérant le document romain comme une invitation à la recherche et non
comme une décision définitive, les étudiants souhaitent que la discussion sur cette
question pastorale d'actualité ne trouve pas ainsi unefin brutale. (A TS début
février 77). ^,

Le Professeur CLAUDE BRIDEL, de la Faculté de théologie de l'Université
de Lausanne, a commenté la portée œcuménique de la décision romaine, à la
demande du Service de presse protestant. Citons la fin de sa déclaration :

Le Nouveau Testament ne donne jamais aucune portée sacerdotale à la
masculinité de Jésus, car c'est son humanité qui est le lieu où sejoue notre salut.

Nous pensons avec une affection fraternelle à nos amis catholiques, théologiens

et laïcs, que la déclaration de Rome atteint en plein élan. Nous restons
ensemble dans l'attente de nouveaux chemins vers la pleine unité dont nous connaissons

déjà tant de richesses. (24 HEURES, 3.II.77).

mystère nuptial (p. 13, dernier paragr.)
peut-on attribuer à cette union une valeur
autre que symbolique. Le Christ n'a-t-il
pas dit d'interpréter sa Parole selon l'esprit

et non selon la lettre... et si l'Eglise est
«une société différente des autres
sociétés» (p. 16, 3e paragr.), doit-elle, dès

lors, demeurer proprement «sexuée»? Et
pourquoi le texte aux Galates, texte si
beau et si véritablement prophétique (Gai.
III 28): «Il n'y a plus ni homme ni femme:
vous n'êtes tous qu'un en Christ Jésus» ne
concernerait-il pas, précisément, aussi le
ministère

Le sacerdoce, bien sûr, n'est conféré ni

pour l'honneur, ni pour l'avantage de celui
qui le reçoit, mais pour le seul service (p.
16 et 17). Pourtant, si l'on consulte ne
serait-ce que le «Dictionnaire de la foi
chrétienne» paru aux Editions du Cerf en
1968, on y constate avec étonnement sous
le mot sacerdoce «fonction de ceux qui
ont le privilège du sacré», et plus loin, le

terme est encore associé à la notion d'«an-
ciens», de «notables», de «dignité»... les
sacerdoces de l'évêque et du simple prêtre
ont valeur hiérarchique de «premier» et de
«second» rang; il y a donc bien, ne serait-
ce que sur le plan culturel, des notions de
valeur différente. Pourtant, Jésus avait
bien dit (Mat. 23): «Pour vous, ne vous
faites pas appeler «Rabbi»; car vous
n'avez qu'un maître et vous êtes tous
frères. Ne donnez à personne sur la terre
le nom de «Père», car vous n'avez qu'un
père, le Père céleste. Ne vous faites pas

non plus appeler «Docteurs», car vous
n'avez qu'un Docteur, le Christ.» S'D faut
suivre l'exemple de Jésus, n'est-ce pas
aussi sur des paroles de cet ordre

Bien sûr, enfin, s'il ne s'agit que d'un
«attrait» (p. 17, 2e paragr.), l'attrait des
femmes pour le sacerdoce ne constitue
pas, en soi, une vocation. Mais à supposer
que ce puisse être un appel véritable... et
qui peut en juger... car «vocation» vient
bien du latin «vocare» qui signifie «appeler»...

Sur le plan de la Grâce, ce n'est pas
nous qui choisissons; c'est le Christ! Il
nous l'a clairement exprimé d'ailleurs:
«Ce n'est pas vous qui m'avez choisi, c'est
moi qui vous ai choisi et institué» (Jean
15). Or si Jésus, au temps de son ministère
terrestre, a appelé «ceux qu'il voulait»,
(Mat. III. 13.) D est évident qu'il continue
de même aujourd'hui, au temps de Son
ministère éternel. En aucune façon, en
tous cas, le sexe ne peut être donné
comme garant de la pureté d'une vocation.

Il faut bien le dire, en conclusion, rien
ne convainc à l'évidence dans les raisons
évoquées par le document. Mais l'autorité
de l'Eglise étant, en la matière, le seul juge,
la présente Déclaration aura force de loi
pour aujourd'hui et pour l'avenir immédiat.

Nous nous plierons — cela va sans
dire — à ses décisions... mais sans très
bien comprendre l'opportunité d'un tel
document.

M. Jost (février 77)

L'accession des femmes au ministère
Le 27 janvier, Rome a rendu publique une décision de la Congrégation pour la

doctrine de la Foi, décision approuvée en octobre dernier par le Pape : les femmes n'auront

toujours pas accès au sacerdoce ministériel. Nous ne saurions rester silencieuses
devant cette porte fermée d'un nouveau tour de clé et nous avons préparé, à ce sujet, tout
un dossier avec la collaboration du journal VIVRE.


	Depuis le 27 janvier...

