
Zeitschrift: Femmes suisses et le Mouvement féministe : organe officiel des
informations de l'Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Herausgeber: Alliance de Sociétés Féminines Suisses

Band: 63 (1975)

Heft: 6

Artikel: Situation de la femme dans la synagogue

Autor: Dreyfus, D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-274182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-274182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


fr w

9 juin 1975 FEMMES SUISSES ©

FEMMES PROTESTANTES - FEMMES CATHOLIQUES FEMMES ISRAELITES

Les femmes dans l'Eglise Protestante

1901. Un membre du Consistoire
(assemblée législative de l'Eglise nationale

protestante de Genève) intervient
contre l'électorqt féminin dans l'Eglise,
s'exclamant : « Leurs occupations
sont déjà si nombreuses dans leur
département, qui est celui de l'intérieur,
que je ne vois pas trop où elles
prendraient le temps de faire une excursion

dans celui de l'extérieur, qui
appartient aux hommes. La vraie mère
de famille, avec la direction du ménage,

d.éjà si complexe, avec l'éducation
et l'instruction des enfants, a une
tâche si noble et si importante qu'elle
ne peut s'y dérober un instant. » '

1975. Je viens d'avoir une petite passe
d'armes amusante — et non moins

significative — avec un pasteur vaudois,

qui avait intitulé un appel pour
des collaboratrices ménagères et
bénévoles : « On cherche Marthe ». Je
lui reprochais d'avoir oublié Marie et
lui rappelait amicalement que les femmes

avaient passé de la légende à la
réalité, des. casseroles à la prise -de
conscience et au pouvoir, du silence à

la parole et, dans l'Eglise, parfois même

à la proclamation de la Parole...

Voici un extrait de sa réponse : «

Pardonnez-moi d'avoir pensé avec le saint
curé d'Ars qu'il y a une façon
chrétienne de faire les casseroles, avec
sainte Claire d'Assise qu'il y a une
façon chrétienne de vivre dans le silence,
avec la bienheureuse Vierge Marie,
infiniment reine parce qu'infiniment
servante, qu'il y a sous le soleil une
place irremplaçable pour la femme.
Mea culpa. Pardonnez-moi d'avoir tenu
les bruits de cuivre de l'année de la
femme pour une douce rigolade, et de
n'avoir jamais bien compris, je l'avoue,
les femmes qui croient se grandir en
crachant sur leur fourneau et en portant

pantalons à braguette. Mea maxima

culpa ».
En 75 ans, les arguments masculins

n'ont pas tellement changé Pourtant,
le statut de la femme dans l'Eglise a
évolué souvent plus rapidement que
dans la société. A Genève, par exemple,

elle acquiert le droit de vote en
1910, elle est éligible dans, les Conseils
de paroisse depuis 1923, elle peut être
pasteur auxiliaire depuis 1928 et pasteur

titulaire depuis 1968. Toujours au
bout du Léman, les femmes constituent

aujourd'hui les 36,7 % des Conseils de
paroisse et les 22,5 % du Consistoire ;

elles président 7 Conseils de paroisse
sur 44 ; une femme a été présidente du
Consistoire et quelques-unes siègent au
Conseil exécutif depuis 1958 '.

Cette évolution, dans les chiffres, est
assez remarquable, mais elle est loin,
il faut bien le dire d'être la même dans
tous les cantons. De plus, entre la femme

pasteur sur le papier et la femme
pasteur dans la réalité, il y a encore
beaucoup de tabous, d'interdits et de
blocages plus ou moins inconscients à

surmonter.
Dans la lutte des femmes pour être

reconnues membres à part entière,
que ce soit dans la société ou dans
l'Eglise, on retrouve toujours, me sem-
ble-t-il, deux constantes.

—• Depuis l'Antiquité, ce sont les
hommes qui ont défini ce qu'est la femme,

sa place, son rôle, sa fonction. Ils
l'ont défini, par rapport à eux, par rapport

à l'image qu'ils s'en faisaient. Lisez
Platon ou Aristote et, plus proche de
de nous, Freud ou Nietzsche : tous ont
« imaginé » la femme. A leur manière.

Dans l'Eglise, en particulier, on idéalise

souvent la femme, la mère pour
pouvoir mieux l'asservir, la renvoyer
à ses enfants ou à ses casseroles. On

veut choisir pour elle. Elle sera mise à
part, retirée du circuit. Une compensation

à cela : la femme pourra être
toute-puissante dans le domaine de
l'intérieur (sa maison, son ménage,
l'église de son village ou de son quartier).

Mais les affaires de l'extérieur
restent le domaine de l'homme. Ainsi
les clefs du pouvoir réel demeurent
en ses mains.

— Lorsqu'il y a ouverture des portes
et que des femmes accèdent peu à peu
à des postes de responsabilités, cela
déclenche toujours une réaction
d'angoisse chez les hommes. L'indépendance

de la fepime fait peur. Ou alors,
on se sécurise en disant qu'elle est
masculine ou encore qu'elle est l'homme

de la famille, parce qu'elle prend
certaines responsabilités

En 1923, lorqu'il était question
d'accueillir les femmes dans les
Conseils de paroisse, à Genève, un
membre du Consistoire a déclaré
notamment : « Il est à craindre que
l'élément masculin ne s'élimine peu a
peu des Conseils et que cela ne paraisse

donner raison à ceux qui vont répétant

que la religion est affaire de femme

». Là encore, réaction de peur masquée

sous un raisonnement d'une apparente

objectivité

Aujourd'hui, dans l'Eglise et dans la
société, la femme qu'on a si souvent
« imaginée » veut s'isoler e'n elle-même

pour entendre — et faire entendre

— sa propre voix. Ce n'est pas une
recherche égoïste et stérile d'un petit
groupe d'intellectuelles frustrées et
déséquilibrées. Cette quête — qui
comporte aussi certains excès — a fait
éclater les frontières. Si elle remet
l'homme en cause, c'est finalement
pour que femmes et hommes se sentent

mieux « dans leur peau » au sein
d'un vionde (et d'une Eglise) où la
collaboration dans l'égalité remplacerait

la collaboration dans l'inégalité.
Personnellement, j'aimerais que ce

soit la femme qui, demain, dans notre
monde agressif, « invente une parole
qui ne soit pas oppressive, une parole
qui ne couperait pas la parole mais
délierait les langues », ainsi que l'a
remarquablement écrit Annie Ledere,
dans « Parole de femme ».

Marie-Claire Lescaze

' Chiffres et citations tirés de l'étude
lu pasteur A. Senaud sur l'évolution de
la situation de la femme dans l'Eglise
nationale protestante de Genève, de
1900 à 1975

Situation de la femme dans l'Eglise catholique romaine

Dans l'Eglise catholique romaine, la
situation de la femme est-elle
fondamentalement différente de celle qu'elle
occupe dans les Eglises issues de la
Réforme ou dans les autres Eglises
sœurs Certainement pas.

Car, en effet, cette position dépend
avant tout d'un schéma culturel qui
est d'ailleurs à peu près le même dans
l'Eglise et la société.

UN BIEN LOURD HÉRITAGE
Trois causes principales ont contribué

à bâtir ce schéma.
Une cause économique : le christianisme

est né dans le bassin de la
Méditerranée, au cœur d'une civilisation
de type agraire ; dans la société de ce
temps, structurée selon un ordre
modèle hiérarchique, stable, et toute
empreinte d'images symboliques issues
du paganisme, les manifestations
humaines suivaient le rythme des
saisons. Alors, la force musculaire de
l'homme jouait un rôle prépondérant,
puisque la plupart des travaux se
faisaient encore à la main, tandis que la
femme remplissait " au foyer " une
fonction économique importante,
faisant' littéralement le feu, le pain, la
toile.

Une cause physiologique : autrefois,
la maternité — encore totalement
subordonnée à la nature — occupait
toute la vie d'une femme ; cette vie
elle-même étant alors plus courte, on
mourait fréquemment en couches et
on perdait des enfants en bas âge.

De là sont issues ces images symboliques,

aussi durables que rudimen-
taires et scientifiquement non-fondées:
la femme assimilée à la Terre-Mère,
réceptive et passive — avec son œuvre
de maternité contraignante, secrète et
mystérieuse — et l'homme, essentiellement

actif, dominateur... voire agressif,
assimilé lui, à la liberté.

Une cause théologique : si l'on ajoute
encore à ce schéma une interprétation
pour le moins abusive de certains textes

de la Genèse — création différenciée
de l'homme et de la femme et

péché originel essentiellement assimilé à

une faute sexuelle — on enfermait le
couple humain dans un étau dont le
christianisme lui-même ne pourra le
délivrer.

U faut aussi rappeler, pour une
meilleure compréhension des choses,
que — jusqu'à il y a très peu de temps
— l'exégèse biblique fut toujours un
travail masculin, et qui plus est, un
travail d'hommes astreints par discipline

au célibat. On peut donc affirmer

qu'ils étaient, par définition, les
moins aptes et les moins enclins à

comprendre et à définir l'être féminin.
De là s'élabore une théologie essentiellement

misogyne.
De la seule antériorité de l'homme,

découle sa supériorité : étant créé le
premier, lui seul est à l'image de Dieu;
la femme étant créée de l'homme, elle
ne l'est que par cet intermédiaire ;

seule son âme est véritablement à
l'image de Dieu... quand encore, on lui
pn concède une, ce qui fit question,
ßauf erreur, au Concile de Nicée. Dès
le récit de la Création, voici la femme
envisagée comme un être second.

De plus, pour son malheur, elle va
être considérée comme la cause et
l'auteur du péché : " C'est elle et non
Adam qui s'est'laissé séduire et s'est

rendue coupable de transgression. "

(I Tim. II, 12 à 14).
De là à ériger tout cela en " loi

naturelle » et à le couler dans le moule
juridique, il n'y avait qu'un pas, qui
fut franchi allègrement, sans autre
forme de réflexion : " U est de l'ordre
naturel, chez les humains, que les femmes

servent les hommes... parce qu'il
est juste que l'inférieur serve le supérieur

" (Saint-Augustin). " L'homme,
lui, ne doit pas se couvrir la tête parce
qu'il est l'image et le reflet de Dieu.
Quant à la femme, elle est le reflet de
l'homme, voilà pourquoi elle doit avoir
sur la tête un signe de sujétion. " (I
Cor. XIV, 35.)

UN VÉRITABLE CERCLE VICIEUX
Pour échapper à cette condition

inférieure, subalterne — et de plus fon-
'

damentalement pécheresse — la femme

n'aura que deux issues : d'une
part, la maternité, et de l'autre, la
virginité consacrée, la vie au foyer ou le
cloître et,., de nouveau, sur le plan
juridique, un statut de totale dépendance

et soumission et, en tout cas,
l'exclusion des affaires du monde.

" La femme est donnée à l'homme
pour qu'elle fasse des enfants ; elle
est donc sa propriété, comme l'arbre
à fruit est celle du jardinier. " (Napoléon

dans le Mémorial de Sainte-Hélène)
" La femme est une propriété

que l'on acquiert par contrat. Elle n'est
à proprement parler qu'une annexe de
l'homme. " (Balzac.)

(Notes tirées de « L'autre semblable)
de F. Dumas, p. 14, cip. J.-M. Aubert
« L'Eglise et la femme ».

Mère de famille ou religieuse, voici
la femme " rachetée ", idéalisée, mise
parfois sur un piédestal, mais, du même

coup totalement niée dans sa
sexualité propre, retirée de la vie
publique, bref totalement évacuée en tant
que concurrente éventuelle, ou même,
en tant que simple partenaire.
Dorénavant, que ce soit dans la société
civile ou dans la société ecclésiale, seuls
les mâles auront le soin de gérer un
univers organisé par eux.

UN ANTIFÉMINISME
ABSOLUMENT INJUSTIFIÉ

Or, rien, à proprement parler, ne
justifie encore — dans notre société
industrialisée — de telles catégories.
La force musculaire de l'homme n'y
joue plus le rôle primordial d'autrefois

; et du même coup, le travail de
la femme a perdu sa valeur productrice

: tourner un bouton pour allumer

la cuisinière électrique, acheter
du pain tout cuit-et des habits tout
faits n'a guère de retombée valorisante

; la ménagère est devenue
essentiellement consommatrice. ~

Enfin, pendant les dernières guerres,
en remplaçant les hommes au bureau.
aux champs, à l'usine, les femmes
devaient donner la preuve de leurs
capacités et de leur endurance. Aussi
ont-elles, depuis, logiquement réclamé
l'accès à l'instruction, le droit de vote,
la participation aux affaires de l'Etat.

La maternité elle-même ne remplit
plus leur vie entière : on ne meurt
presque plus en couches, la mortalité

infantile a chuté, enfin, surtout,
la femme survit de vingt ou trente
ans maintenant à sa période
génétiquement féconde. On sait aussi... de

science sûre, qu'elle participe autant
que l'homme à la transmission du
patrimoine génétique.

En un mot, notre monde n'est plus
celui des origines. Tout est radicalement

changé. Et quant au plan théologique,

rien n'a jamais justifié pareille
misogynie.

En complément au second texte de
la Genèse (G H, 21 à 25) celui qui le
précède (soit G I, 26 à 23) affirme
" Dieu créa l'homme à son image, à

l'image de Dieu il le créa, homme et
femme il les créa ". Et à ce texte
s'en ajoute un autre, (G 5, 1 à 32.) Le
jour où Dieu créa Adam, il le fit à
la ressemblance de Dieu. Homme et
femme il les créa, il les bénit et leur
donna le nom d'hommes le jour où ils
furent créés. " Ces deux textes
indiquent donc clairement qu'au niveau
de la Création, on ne peut faire de
différence fondamentale de valeur entre

l'homme et la femme.
Pour ce qui touche la faute origi-x

nelle et pour si commode que ce soit
à la moitié du genre humain d'en
avoir rendu Eve uniquement responsable,

il est bien clair qu'une telle
argumentation ne tient pas : d'une
part, on ne peut pas ramener cette
faute au seul péché de la chair ; et
d'autre part, chacun, d'Adam et d'Eve.
ayant commis à son tour un péché, il
est assez oiseux de chercher à savoir
lequel a commencé ou lequel est le
plus coupable.

Ce qui importe véritablement, dans
le contexte qui nous occupe ici, c'est
le message de l'Evangile : message de
rédemption, de libération, totale,
inconditionnelle, message clair s'il en fut
quand on réalise le prix dont il fut
payé.

Au plan de la foi, au plan de la
grâce, au plan du salut, aucune différence

entre les sexes, aucune subordination

de l'un à l'autre. " La rédemption

s'adresse à tous sans distinction.
Dieu veut le salut de toutes les créatures

humaines ; il n'établit aucune
différence entre l'homme et la femme
quant à la destinée qu'il leur réserve,
ni quant aux moyens de salut qu'il
met à leur disposition. La sainteté qui
est la véritable échelle des valeurs,
n'est pas le privilège d'une catégorie
particulière : hommes et femmes,
faibles et puissants peuvent y accéder
indifféremment. " (La femme dans
l'Eglise à la lumière de l'Evangile.
Valentine Buisseret, o. p.)

Dans l'Evangile, la femme occupe
une place de choix. A l'aube même du
christianisme — dès l'Annonciation —
la promesse du salut dépend de
l'acceptation de Marie, Sur les chemins
de Galilée, Jésus s'avance, entouré de
femmes et ce sont elles, surtout, qui le
suivront jusqu'au pied de la croix.
Bien plus, dans ses éléments les.
plus fondamentaux, la Révélation est
d'abord reçue et transmise par des
femmes : c'est la Samaritaine au bord
du puits et Marie-Madeleine au
tombeau qui ont eu — les premières —
connaissance du Messie et de la Ré-.
surrection et, porteuses de la Bonne
Nouvelle, elles auront pour mission —
pour ministère — de la porter aux
autres. Dans le récit de Marthe et de
Marie, ce n'est pas Marthe — la mé-

Suite en page 6

¦

Une femme pasteur procède à un baptême en plein air à Sursee

La femme dans la Synagogue

Pour mieux comprendre la place qu'occupe la femme dans la Communauté

juive moderne, il faut remonter aux sources, et ne pas perdre de
vue que le judaïsme est né en Orient, il y a de cela environ 40 siècles.
Les caractéristiques physiologiques et spirituelles de ces populations, '

les conditions géographiques et climatiques de ces régions, ont grandement

influencé l'élaboration des pratiques religieuses.
Le rôle essentiel de la femme dans la tradition juive est défini au

chap. 2, v. 18, de la Genèse : " il n'est pas bon que l'homme soit seul,
je lui ferai une aide digne de lui. " La femme est considérée comme
l'égale de l'homme, comme sa compagne, sa collaboratrice.

Le 2e point important est l'obligation qu'ont les humains de l'antiquité
de se marier, et d'enfanter, en accomplissement de la Torah (nom hébraïque

des 5 livres de Moïse) : " croissez et multipliez " Genèse chap. 9

v. 1. Avoir au moins 2 enfants est un devoir impérieux. Compte tenu de
la précocité des Orientaux, à huit ans, la jeune fille est le plus souvent
déjà mariée, selon le choix de son père — A noter qu'à sa majorité, 12

ans, elle est en droit de divorcer. — Dans la généralité des cas les maternités

vont se succéder régulièrement, d'où le rôle primordial et accaparant

de la mère, et de l'éducatrice. Cela explique que la sphère d'activité
de la femme diffère de celle de l'autre sexe ; ses charges domestiques
et maternelles la dispensent de tous les devoirs religieux qui doivent
avoir lieu à un moment précis de la journée. Cela explique le rôle
aujourd'hui encore très effacé, de la femme dans la pratique religieuse
proprement dite, et son absence du Rabbinat.

Profondément respectée, la femme règne souverainement au sein de

sa famille. Elle a pour mission d'inculquer à ses enfants les principes du
judaïsme, afin que ce patrimoine religieux soit transmis de générations
en générations. Selon le Roi Salomon, Proverbes chap. 31 y- 10, la femme
idéale incarne tout à la fois l'Amour, la Bonté, la Générosité et le Travail.

Au cours des siècles, une évolution s'est faite, selon le principe que la
coutume engendre la loi.

Aujourd'hui, la femme juive est libre de son cœur et de son

corps. Le Rabbinat, dans sa majorité, accepte les mesures anti-concep-
tionnelles. En ce qui concerne l'interruption de la grossesse, défense est

faite de tuer la vie en puissance. Néanmoins, l'état de santé de la mère
est à considérer en premier lieu, et c'est la décision de la Faculté qui est

prépondérante.
Au sein des communautés juives de Suisse, l'égalité des droits a suivi

de peu l'égalité des droits civiques ; une collaboration s'établit graduellement.

Mais nous avons encore notre domaine réservé : l'instruction
religieuse, les questions culturelles, et l'assistance sociale. Aucune femme
ne siège à Lausanne au comité de la Communauté, pas plus qu'au
Comité directeur à Berne ; Zurich fait exception avec une représentante.
Par contre à Lausanne nous sommes présentes dans différentes commissions

au côté de collègues masculins, et cela depuis une quinzaine
d'années déjà.

L'évolution se poursuit. En Israël, la femme est totalement, et à tous
les niveaux, l'égale de l'homme dans la société. D'autre part, récemment,
les communautés réformées des Etats-Unis ont aboli la dernière
discrimination : la femme a accès au Rabbinat.

D, Dreyfus.


	Situation de la femme dans la synagogue

