
Zeitschrift: Éducateur et bulletin corporatif : organe hebdomadaire de la Société
Pédagogique de la Suisse Romande

Herausgeber: Société Pédagogique de la Suisse Romande

Band: 52 (1916)

Heft: 31-32

Anhang: Supplément à L'éducateur : l'enseignement de la morale à l'école :
conférence données à l'occasion de la réunion trisannuelle de la
Sociétö pédagogique neuchâteloise, au Locle les 16 et 17 juin 1916

Autor: Séailles, Gabriel

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Supplément à
l'Éducateur.

L'enseignement de la morale à l'école

^optéFence donpée à l'occasion de la réunion

trisarçpueile de la Société pédagogique

neuchàteloise, au Locle
les 16 et 17 juin 1916

p-ar

M. le Professeur Gabriel Séailles

d.e I^aris

::

NEUCHATEL

1916

Imprimerie Rossier. — Suce. Weber & CM





AlilOCTJTIOIT
de M. Edouard Quartier-la-Tente

Conseiller d'Etat.

Mesdames, Messieurs,
Chers Collègues de la Société pédagogique,

C'est un grand privilège en même temps qu'un grand
honneur et un grand plaisir pour celui qui vous parle, que d'avoir
reçu la mission de vous présenter M. le professeur Gabriel
Séailles, de Paris, et de lui souhaiter la bienvenue au nom de
cette grande assemblée.

La première pensée que nous éprouvons à son égard, est une
pensée de reconnaissance. Accueillant sans difficulté notre
demande un peu hardie, de venir dans notre petit pays nous
rendre visite pour nous faire part de sa large érudition et de sa
grande expérience, M. Séailles n'a pas craint d'entreprendre un
grand voyage, à une époque où les voyages à l'étranger ne sont
guère un agrément. Nous vous disons, M. le professeur, un
cordial merci pour l'honneur que vous nous faites et le témoignage

d'intérêt que vous voulez bien donner à notre modeste
Société pédagogique et à notre pays tout entier.

Notre seconde pensée à votre égard, M. le professeur, est une
pensée d'admiration pour le travail considérable que vous avez
accompli, et pour les services que vous avez rendus à l'art, à la
littérature, à la science et à la philosophie. Vous avez été parmi
les vaillants défenseurs de la vérité dans l'affaire qui, il y a 16

ans, agita si violemment les esprits dans le monde entier, et,
voulan} favoriser au sein du peuple cet amour de la vérité et
de la lumière, vous avez pris une part des plus actives dans la
création et dans l'organisation des universités populaires. Nous
vous félicitons pour l'œuvre accomplie et pour celle que vous
allez réaliser parmi nous dans l'étude des sujets si actuels et si
captivants que vous avez choisis vous-même et qui sont pour
nous d'un si grand intérêt.

Notre troisième pensée, cher M. Séailles, est une pensée
d'affection; oui, de sincère affection pour vous et pour le pays que
vous représentez ici à cette heure. Nous aimons la France, car
nous lui devons bien des choses.

Le souffle qui vient de la France, a dit un de nos poètes, a
souvent passé sur nos monts et fait éclore l'espérance, dans les
âmes des montagnons: souffle de liberté, d'égalité, de fraternité,
souffle de progrès nombreux. Et voilà pourquoi, étant redevables

à votre pays d'améliorations sociales incontestables, nous



o

l'aimons, nous l'aimons comme on l'a si bien dit, à cause de sa
politique, de l'éloquence de ses orateurs et de ses publicistes; à

cause même de ses caprices, de ses sautes d'humeur, de ses vivacités

imprévues. Nous l'aimons à cause de sa langue si belle, si
attrayante, nous l'aimons pour toutes sortes de bonnes raisons.
Et aujourd'hui plus que jamais, dans les heures tragiques que
nous vivons avec elle, nous aimons la France à cause de sa
vaillance et du courage de ses enfants. Nous l'aimons, la France,
pour un motif plus élevé encore :

Un de nos journaux*) disait hier : « Que deviendrait la Suisse,
que serait-elle aujourd'hui si — après la magnifique résistance
de la Belgique — la victoire de la Marne n'avait arrêté net la
formidable invasion dans les champs eatalauniques Peut-être
la carte de l'Europe serait-elle, à cette heure déjà, remaniée.
Sous quel nom y figurerait notre chère petite Suisse L'ogre
teuton n'en eût fait qu'une bouchée; il faut être aveugle ou fou
pour le nier. Maintenant encore, si contre toute apparence et
contre toute justice divine et humaine, le sort des armes
favorisait les auteurs responsables de cette infâme guerre et leur
assurait la victoire qu'ils avaient escomptée, c'en serait fait de
la Suisse. A quelle sauce serait-elle mangée? Je l'ignore. Mais
ce qui n'est pas douteux, c'est que notre patrie incorporée ou
non dans l'Empire germanique devenu tout puissant, ne serait
plus, en effet, qu'une province allemande, et que son autonomie,

fût-elle même maintenue théoriquement, ne serait plus
qu'une illusion. La Suisse aurait vécu.»

C'est donc notre propre existence qui est en jeu, et si nous
aimons la France plus que jamais, c'est qu'en somme, elle se
bat aussi pour nous, elle lutte pour nous. Nous savons combien

la France est généreuse. Il ne lui est jamais venu à la pensée

d'écraser ses voisins; elle a proclamé le droit à l'existence
des petits comme des grands peuples, et avec elle, et avec vous,
M. le Professeur, nous désirons la disparition des régimes
d'oppression, le triomphe et la suprématie du droit, de la sainteté
des traités, de la liberté et de la justice! Nos aspirations sont
identiques. Et voilà aussi pourquoi nous aimons la France!
Soyez donc le bienvenu, et gardez de votre passage dans notre
petit pays un bon souvenir.

Mais j'ai hâte de me retirer pour vous faire place; vos
auditeurs sont impatients de vous entendre, je vous laisse la parole.

*) Semaine littéraire du 3 juin 1910. Article de M. le professeur Ph. Godet.



CO 35T IF-rÉ^IE 2ST CIE
de M. Gabriel Sbatlt.es

sur l'Enseignement de la morale à l'Ecole.

Mesdames et Messieurs,

Quand en 1882, le législateur a inscrit dans le programme de
mos écoles un enseignement moral, qui devait être donné par
l'instituteur, il n'a pas fait une révolution, il a seulement
continué en l'accélérant le mouvement qui, depuis des siècles et
sous des formes multiples, tend à dissocier la vie politique de la
vie religieuse. Une société ne pourrait se passer de morale,
parce qu'elle est une moralité, parce qu'elle suppose ehez ses
•citoyens le respeet de la loi, le sens du devoir, l'esprit de sacrifice

; mais jusqu'alors il était comme sous-entendu que cette
morale, la société ne peut se la donner à elle-même, qu'elle doit
la demander à une religion révélée, à une Eglise, dont elle
accepte la suprématie spirituelle, puisqu'elle lui reconnaît la mission

de définir le bien, dont elle n'est qne l'organe et l'instrument.

Sans entrer dans aucune discussion théorique,
reconnaissons qu'en fait, pour un très grand nombre d'esprits, la
morale ne dépend plus de la religion, ni la société politique
de l'Eglise. La loi scolaire de 1882 est la conclusion et l'aboutissant

de faits qu'elle n'a pas crées : par elle, la démocratie a
séparé la morale de la religion, proclamé qu'elle peut trouver
dans ses principes et dans ses fins les hautes vérités, qui
permettent l'éducation morale de l'enfant, parce qu'elles suffisent
à faire un honnête homme et un bon citoyen.

J'y insiste, messieurs : la loi de 1882 n'est pas une loi de
circonstance, une loi de passion ; l'institution de l'école laïque
n'est pas un accident, un épisode de nos luttes politiques, elle
est venue à son heure ; elle n'a pas été l'improvisation de quelques

individus, la revanche d'un parti, elle est la conséquence
de faits, qu'on peut déplorer, qu'on ne peut supprimer. Dès le
XIII* siècle, avant même notre roi Philippe le Bel, célèbre par
ses démêlés avec le pape Boniface VIII, surtout depuis le XVIe
siècle, tous les services publics, administration, justice, état-civil,
se sont graduellement laïcisés, et la société politique s'est
constituée dans sa pleine autonomie, sur des principes qui n'étaient
pas toujours ceux de l'Eglise dominante. La liberté de
conscience reconnue comme un droit imprescriptible, inscrite dans
la loi, il n'y a plus de religion d'Etat, qui puisse prétendre à
l'hégémonie, imposer sa vérité aux hérétiques, et toutes, par cela



— 4 —

même qu'elles sont ramenées à légalité, sont également exclues:-
de l'école. La France est une',; les religions sont multiples; il
faut quïl y ait un lieu, où Fenfant soit averti des idées,
dessentiments, des devoirs qui, au-dessus des divisions et des
hostilités confessionnelles, élèvent la communauté nationale, et ce
lieu doit être l'école, qui n'est à personne, à- aucune secte, à
aucun parti, et dont l'objet même est de symboliser l'unité
morale de la patrie.

*

Une preuve que l'institution d'un enseignement laïque de la
morale n'est pas un épisode de nos luttes politiques, qu'elle
répond à des nécessités profondes, e'est que le problème de la
laïcité, que nous avons résolu à nos risques et périls, se pose.
de plus en plus impérieusement aux peuples mêmes qui passent

pour avoir.gardé plus vivante la tradition chrétienne. Dans-
une conférence donnée à la Sorbonne, et qu!il intitulait «Pour-
une morale laïque efficace, » M.Harold Johnson, secrétaire général

de la ligue pour l'éducation morale de Londres, disait: « Cette
question de l'enseignement moral laïque n'est pas une question
qui concerne seulement la France, c'est une question qui
concerne le monde entier. Et pour mon pays, et bien d'autres pays,
il est urgent que la France, qui nous a ouvert si héroïquement
le chemin, continue à approfondir ce grave sujet sans aucun
préjugé. On ne peut pas dire que le problème soit encore résolu

». Nous le savons, nous n'ignorons pas que l'enseignement,
de la morale est moins un enseignement, à proprement parler,
qu'une éducation; qu'à ce titre il est art autant.que science, qu'il
doit se développer, comme les choses vivantes, et non se figer
dans une scolastique qui en arrête la croissance et la fécondité.
Les rapports présentés au congrès international d'éducation
morale, tenu à la Haye en 1912, en accusant la diversité des
opinions, confirment cependant les paroles que prononçait M.
Harold Johnson à la Sorbonne. Dans la plupart des pays civilisés,

et selon le degré même de leur civilisation, il paraît de
plus en plus difficile de taire reposer exclusivement la morale
sur des croyances religieuses qui non seulement divisent les
hommes, mais peu à peu s'affaiblissent et perdent leur empire-
sur la conscience populaire. Un directeur d'école autrichien
écrivait : «' dans le mélange et l'antagonisme des races, des
nationalités, des religions, l'école confessionnelle opprime
sournoisement les consciences, empoisonne l'àme de l'enfant, fausse-
son caractère ; » et un recteur allemand : « puisque la société-.



— o —

dans laquelle l'enfant entre, à la sortie de l'école, est absolument

laïque, puisqu'elle l'appelle à justifier sa conduite par des
principes rationnels,'la morale qu'on lui enseigne doit être
laïque (-weltlich) elle. aussi, et l'école publique doit fonder
l'éducation, sans poser les problèmes, de l'au delà, sur l'expérience
et la raison, graver profondément dans l'àme de l'enfant cette
vérité que le dévouement au travail et à la civilisation est le
plus haut devoir de l'homme. Dès lors ce n'est pas à la conception

que la Bible se fait du monde, ce n'est pas à un enseignement

confessionnel, religieux, que nous devons demander nos
principes, nous ne pouvons les trouver que dans l'idée morale
de la vie qui, par un effort séculaire, s'est dégagée de la vie
collective de l'Humanité».

Permettez-moi d'invoquer encore un témoignage, celui dùn
maître, qui a professé la philosophie à l'Université de Zurich et
qui, sous le titre de Jugendlehre, a écrit un admirable traité de
pédagogie morale. La parole du professeur W. Foerster a d'autant

plus d'autorité ici quïl n'est pas un partisan, mais Un
adversaire de l'enseignement laïque. Bien que convaincu que le
christianisme seul, par les idées de la chute, du péché, de la grâce
etdelarédemption, donne à la vie morale toute sa réalité et toute
sa profondeur, il insiste sur le danger quïl y a, dans nos sociétés,

à faire reposer uniquement l'éducation morale de l'enfant
sur le dogme religieux. « C'est un fait que nous vivons dans un
temps où, plus qu'en aucun autre, la jeune génération discute
toute autorité, analyse et remet en question les principes, sur
lesquels jusqu'ici reposait la certitude morale. Ce fait impose aux
parents mêmes qui sont religieux la nécessité de plus en plus
pressante de ne pas faire reposer toute l'éducation m©rale de
leurs enfants sur le fondement religieux, mais de l'appuyer
aussi et avant tout (sondern sie vor allem auch... ausrüsten) sur
des principes et des sentiments qui, indépendants des dogmes,
restent comme un soutien, alors même que ceux-ci s'écroulent.
Le plus grand danger de la jeunesse de notre temps, c'est que
les principes traditionnels de la conscience doivent subir le
plus rude assaut de la pensée qui s'éveille, au moment où le
jeune homme aurait besoin d'une conviction ferme et claire,
c'est-à-dire dans ces années critiques, où les penchants
sensuels, avec leur force élémentaire, dominent l'organisme et la
conscience. Aussi on ne peut trop insister sur l'importance quïl
y a à compléter la morale religieuse par une morale humaine
et sociale (einer Ergänzung der religiösen Ansrüstung durch
soeialethische Lebenskunde)». Ne voyez pas dans ces paroles un



« @ H.

aveu, une concession, aussitôt oubliée que faite; elles résument
le dessein de l'auteur, sa méthode générale et le plan de ses
leçons. Il ne donne pas le principe moral comme un ordre,
comme?un impératif, qu'impose la volonté d'en haut, il le
rattache à l'expérience de l'enfant, il le dégage de sa propre vie, il
y intéresse son intelligence et sa sensibilité ; il n'insiste pas sur
le mal, sur ce qui est défendu, il insiste plus volontiers sur ce qui
est bien,;sur ce qui fait l'homme vraiment homme, et il rattache

le bien aux penchants naturels, fierté, désir d'être fort,
brave, bienfaisant, â tous les mobiles qui inclinent la volonté
dans le sens, où il la voudrait diriger: pour dominer la nature,
il l'utilise et s'efforce de la ranger du parti de l'esprit.

*,
* *

Messieurs, si vraiment le problème de la laïcité n'est pas un
problème artificiel, sïl est posé avec plus ou moins d'acuité aux
peuples les plus divers par les progrès mêmes de la science et
de la démocratie, il convient de ne pas méconnaître et calomnier

le grand effort qu'a fait la République pour constituer un
enseignement moral en dehors de toute confession religieuse,
de tout dogme métaphysique. Une grande démocratie ne peut
se désintéresser de l'éducation du peuple, et elle a le devoir de
transmettre à l'enfant les vérités humaines, qui président à son
institution et maintiennent son existence. La liberté religieuse
n'est pas atteinte, elle reste entière, elle est respectée chez tous.
Ouverte aux enfants des catholiques, des protestants, des Juifs,
des libres penseurs, l'école n'est pas confessionnelle par respect
même pour la liberté des consciences; elle est donc tenue de ne
pas porter atteinte aux croyances traditionnelles, de ne pas
blesser les sentiments des familles religieuses, de ne pas nier les
dogmes qu'elle ignore, et en dehors desquels elle entend trouver

des raisons de vivre et de bien vivre. Pratiquement la question

ne paraît pas bien redoutable : l'instituteur ne joue pas au
philosophe, il laissera toute discussion métaphysique et
religieuse, il parlera des devoirs qui rapprochent les hommes et
non des dogmes qui les séparent. Le bon sens et les règles les
plus élémentaires de la pédagogie, à défaut d'autre raison,
interdisent toute critique négative, qui risquerait d'affaiblir la
conscience et la volonté, et commandent de ne présenter à
l'enfant que des vérités simples, claires, que son éducation
antérieure le prépare à comprendre et à accueillir.

Mais l'école a rencontré devant elle des adversaires passion-



nés, qu'aucune transaction ne pouvait apaiser ni satisfaire.
L'Eglise catholique, avec son glorieux passé, sa forte discipline,
n'admet pas de salut en dehors d'elle, et prétend seule exercer,
par droit divin, l'autorité spirituelle: dès qu'elle ne domine
plus, elle est persécutée. La laïcité est une hérésie, l'idée seule
de séparer la morale de la religion est une erreur damnable.
Le malheureux instituteur est pris dans ce dilemne : sïl parle
de Dieu, il empiète sur les fonctions et sur les droits du seul
homme, qui ait mission d'en parler ; sïl se tait, son silence est
criminel. « Le seul fait de garder le silence sur Dieu, l'àme,
l'immortalité, sur l'origine transcendante, l'obligation et les sanctions

divines du devoir, équivaudra forcément à une affirmation
positiviste. L'enfant sera porté par la force même des choses à

penser que la morale se suffit à elle-même, que le devoir moral
existe et s'impose indépendamment de toute certitude relative
à Dieu législateur et rémunérateur éternel... L'école est redoutable

et malfaisante par le seul fait d'être neutre, au sens où le
voulait Jules Ferry, par le seul fait de propager une morale qui
ignore Dieu, par le seul fait d'inculquer avec les principes de
la Révolution un esprit de défiance inquiète contre toute autorité

qui du dehors s'impose à la conscience ». (Etudes religieuses
5 décembre 1910 — Revue de l'Ordre des Jésuites). La neutralité,

qui veut être le respect de toutes les croyances, par son
existence seule porte atteinte à la doctrine catholique. Il faut
avouer que cette doctrine est singulièrement exigeante : ce n'est
pas seulement l'école laïque qu'elle condamne, c'est le temple,
la synagogue, la mosquée, c'est la société moderne tout entière
avec ses institutions et ses principes, c'est le droit de penser
librement, c'est tout ce qui restreint l'autorité de l'Eglise, tout
ee qui l'empêche d'imposer ses dogmes et ses rites.

L'Eglise catholique s'est résignée à l'école, comme elle s'est
résignée à la tolérance. Mais l'école est erreur et mensonge dans
son principe même ; elle affirme l'indépendance morale de la
société politique, elle élève au-dessus des divergences
confessionnelles les vérités qui peuvent unir tous les citoyens dans
l'action sociale ; elle reste suspecte. Après avoir condamné du
point de vue doctrinal la neutralité, l'Eglise catholique a compris

tout le parti qu'elle en pouvait tirer. La neutralité est une
arme qui, bien maniée, peut être redoutable. L'instituteur —
c'est le pacte — ne doit pas prononcer une parole qui puisse
mettre en péril la foi de l'enfant catholique à lui confié; il doit
s'abstenir de tout jugement, qui contredise ce qu'enseigne
l'Eglise. A qui donc appartient-il de décider sïl est fidèle au



— 8 —

pacte, à qui? si ce n'est à l'autorité, qui seule a mission de définir

ce que le fidèle doit croire et ce quïl doit nier, à l'Eglise
.elle-même.

On espérait, en délimitant les fonctions de l'instituteur et du
curé, avoir prévenu et apaisé les conflits anciens ; au nom de la
neutralité, le prêtre rentre dans l'école, y intervient, non plus
ouvertement, mais par le contrôle des manuels, trop souvent
par l'espionnage de l'écolier, qui n'a pas toujours compris ce
quïl répète, qui parfois l'invente pour s'amuser du scandale.
L'évèque, Yépiscopos, le surveillant se déclare inspecteur
spirituel des écoles publiques, avec droit de revision sur les vérités
historiques qui le gênent ou lui déplaisent. L'instituteur,
menacé, traqué, devra s'inquiéter des vérités permises, autorisées.
Sïl condamne les procédés juridiques de l'Inquisition, sïl
flétrit le massacre de la Saint-Barthélémy, que glorifient trois
grandes compositions du peintre Vasari dans Vaula régla (salle
-royale) du Vatican, sïl dénonce les horreurs qui suivirent la
révocation de l'Edit de Nantes, sïl montre à cette occasion les
dangers du fanatisme, sïl prêche le devoir de respecter toutes
les croyances religieuses, il nie la doctrine constante de l'Eglise,
qui s'est toujours arrogé le droit de ramener par la force les
hérétiques dans son sein maternel, et par là il la rabaisse aux
proportions d'une institution purement humaine et faillible,
quand l'enfant catholique est tenu de la considérer comme
infaillible et divine.

Si nous livrons l'école à ces interventions étrangères, si nous
laissons une autorité extérieure décider de la vérité historique
et morale, à laquelle elle consent, le Jacobin réclamera pour
les journées de septembre, pour le tribunal révolutionnaire et
la guillotine, le royaliste justifiera les attentats de la Terreur
blanche; au terme, la neutralité sera le devoir imposé de ne rien
penser et de ne rien dire.

Ainsi comprise, la neutralité serait, sous une forme déguisée,
l'interdiction de tout enseignement moral à l'Ecole. Nous voulons

la concorde, j'ai la ferme conviction et la grande espérance
que les préjugés se dissiperont, que chacun fera ses sacrifices
et que l'école, conformément à l'esprit même de son institution,
travaillera à unir tous les enfants, à quelque religion qu'ils
appartiennent, dans des sentiments fraternels. Mais nous ne
pouvons consentir à ce que la neutralité soit la parfaite indifférence,

l'absence de toute idée, de toute doctrine ; à ce que
l'instituteur soit condamné à n'avoir aucune opinion pour n'en
blâmer aucune, à ne rien dire pour ne rien contredire.



— 9 —

L'Etat n'a pas de religion, par cela même qu'il s'engage à les
respecter toutes, il n'a pas de doctrine métaphysique, il laisse à
-chacun la liberté de choisir ses dogmes et ses croyances. Mais
il a ses principes, sur lesquels il repose, qu'il a le droit de
défendre et d'enseigner. L'école' est neutre, en ce sens qu'elle
n'est pas confessionnelle, mais ce n'est pas dire qu'elle admet
tout, qu elle consent à tout; elle est laïque aussi, elle.représente
la raison'collective, elle parle en son nom, elle n'a pas à sïn-
-cliner devant une autorité supérieure à celle de la nation dont
elle tient son mandat. On ne fait pas des éducateurs en ne leur
laissant que la sagesse du silence : on ne donne que de sa
richesse intérieure. L'instituteur doit parler clairement, hautement,

avec autorité, quand il est l'interprète dé la conscience
humaine, quand son jugement est celui de tous les honnêtes
gens, quand sans esprit de parti, sans colère, sans haine, il
condamne les erreurs d'autrefois au nom de vérités, que ceux qui
les violeraient demain, s'ils en avaient la puissance, n'osent
plus nier ouvertement.

* #

Messieurs, entre des hommes qui réservent leurs croyances
métaphysiques et religieuses, l'entente n'est possible que s'ils
ne remettent pas en question les principes, que s'ils prennent
la morale comme un fait, telle qu'elle est donnée dans la
conscience de tous. L'enseignement laïque ne fait appel à aucune
autorité transcendante et surnaturelle, il se fondé uniquement
sur ce qui est. commun à tous, sur l'expérience-et la raison,
c'est-à-dire quïl ne cherche ses mobiles d'action que dans les
tendances naturelles, son idée du bien que dans les fins
supérieures de la vie individuelle et de la vie sociale. Cet enseignement,

nous n'avons garde de l'oublier, doit être simple, concret,
pratique, chaque précepte doit y être illustré par des exemples
empruntés à la vie quotidienne et, autant quïl est possible, à la
vie même de l'enfant. : ; - •

Par loyauté, parce qu'à l'école nous ne parlons pas en notre
nom personnel, nous laissons tout ce qui est incertain, douteux,
contesté, ce qui pourra être la vérité" de demain, ee qui n'est pas
la vérité d'aujourdjhui. La tâché de l'école, tout à là fois grande
et modeste, consiste essentiellement à assurer la continuité de
la tradition morale, sans laquelle il ne peut y avoir de progrès
réel dans le monde. Détachée de l'idée et de la volonté du bien,
la civilisation devient la pire des barbaries. Nous nous
tiendrions pour satisfaits, si nous réussissions à préparer des hom-



— 10 —

mes qui remplissent pleinement l'idée que l'homme est arrivé à
se faire de lui-même, de ses devoirs et de ses droits. Ainsi, selon
le vœu des fondateurs de l'Ecole, nous nous donnons pour tâche
de transmettre à la génération nouvelle «ces règles élémentaires

de la vie morale, qui ne sont pas moins universellement
acceptées que celles du langage et du calcul », « eette bonne et
antique morale, que nous avons reçue de nos pères, et que nous
nous honorons tous de suivre dans les relations de la vie, sans
nous mettre en peine d'en discuter les bases philosophiques »,
Nous ne discutons pas les principes, nous les trouvons dans la
conscience de tous et dans les institutions que notre pays s'est
librement données. Nous ne sommes pas de ces naïfs ou de ces
sots qui, sous prétexte de respecter la conscience de l'enfant,,
prétendent, la. mettre- en>face desïdées contraires avec la liberté
de choisir, nous savons que l'enfant n'est pas tombé du cielr
quïl est membre d'une société, que sa vie, à ee titre, est un
élément et un moment d'une grande vie, qui a son passé, comme
elle aura son avenir, et nous savons aussi que l'heure des
passions va sonner pour lui, quïl a besoin d'abord de convictions
el d'habitudes qui lui permettent la résistance.Nous enseignons
avec autorité, et cela sans scrupule, précisément parce que nous
parlons au nom. de tous, parce que nous ne proposons que des
vérités simples, incontestées, qui se présentent avec une sorte
de consentement unanime.

L'école primaire n'est pas une école de philosophie, elle s'installe

au cœur de la vie, elle accepte ses principes de l'humanité
et d'abord de la patrie française, dont elle veut être l'image.
Mais réduit, autant quïl est possible, aux vérités incontestées,
l'enseignement moral peut être le plus stérile des exercices
scolaires ou au contraire ce qui donne à l'enseignement tout entier
son unité et fonde sa valeur édueatrice^On ne veut pour l'enfant
que les vérités courantes, les maximes éternelles qui se retrouvent

dans tous les systèmes, « quelques préceptes essentiels,
que toutes les religions ont acceptés, qu'a consacrés la tradition

et que la raison humaine a ratifiés », j'en tombe d'accord.
Mais ces vérités, ces préceptes, sans lien, sans cohésion, qu'aucun

sentiment ne pénètre et ne vivifie, passeront sur l'esprit de
l'enfant sans y marquer aucune empreinte. Les pédagogues
étrangers s'accordent à reprocher à la plupart de nos manuels
leur méthode analytique, leur rationalisme étriqué: ce sont
a des livres de raison », au vieux sens de ce mot, des livres de

comptabilité morale, illustrés d'anecdotes édifiantes. Avec notre
rationalisme superficiel nous avons été trop tentés de croire que



._ 11 _
c'est assez de faire connaître les devoirs, de les classer, et
d'expliquer froidement les raisons que nous avons de les accomplir,
tomme si l'homme était une pure intelligence, que l'idée
abstraite et morte détermine. Disons, pour être justes, que ces
livres ne sont que des instruments dans les mains de nos maîtres

qui, le plus souvent, par leur connaissance de l'enfant, par
leur action personnelle, par leur foi morale, ont réchauffé et
traversé d'une flamme cette froide lumière.

Le problème qui se pose n'est pas tant de donner à l'enfant la
seience du devoir que la force de l'accomplir. Il est bon d'éclairer

l'intelligence à la condition de mettre le cœur et la volonté
du parti de lïntelligenee. L'instruction n'a ici de valeur que
dans la mesure.où elle est éducation, où elle donne, en même
temps que des principes, des habitudes, des tendances et des
instincts qui leur répondent. Il y a une vérité, dont toutes les
religions, toutes les philosophies, qui ont été autre chose qu'un
exercice d'école, nous apportent le témoignage. Et cette vérité
indiscutée, indiscutable, c'est que les règles morales ne prennent

un sens que par l'idée du bien, qu'elles n'ont d'efficacité
pratique que si, rattachées les unes aux autres et toutes à un
idéal commun, elles se justifient et se confirment l'une l'autre.
Un de mes élèves, professeur de morale dans une école
primaire supérieure, tombé depuis au champ d'honneur dans un
acte de sacrifice volontaire, m'écrivait : « La vérité morale ne
doit pas apparaître à l'enfant comme la formule d'un
catéchisme arbitraire et conventionnel, sans rapport à son
expérience et à sa vie quotidienne. Je voudrais tout à la fois éveiller
la conscience et fortifier la volonté, donner avec le principe la
force qui en assure le respect. Faisant appel à l'enfant, sollicitant

son imagination et sa sensibilité morales, je cherche à

lui faire découvrir et comme vouloir la vérité avant d'en
formuler le précepte, et, pour relier l'idée au sentiment, pour en
faire un mobile d'action, pour le mêler à la vie intérieure, je
m'efforce de montrer l'homme tout entier, engagé dans l'acte
particulier qui prépare des actes qui lui ressemblent, et, mauvais,

décide aujourd'hui l'homme que nous ne voudrions pas
être demain ».

Il n'y a pas de morale vivante, agissante, sans un idéal qui,
embrassant la vie tout entière, la subordonne à une fin
supérieure, et qui, par ce quïl a d'élevé, par sa beauté propre,
par les sacrifices mêmes quïl exige, émeut le cœur et provoque

à l'action. Si vous n'avez aucune idée de la vie, de ce qui
lui donne un prix, aucun bien réel et positif, qui oppose sa



— 12 —

-tentation à la tentation du'mal,-vos préceptes ¦ ne sont plus
guère que des défenses, des règlements de police, qu'on observe
toutes les fois qu'on ne peut pas les enfreindre. Or les vérités
courantes, acceptées en commun, qui forment le fond de notre
morale collective, ne sont pas des vérités détachées, décousues;
elles ont leur unité dans les fins mêmes que pose la démocratie,
dans une conception de la vie fondée sur le respect delà personne
humaine et la volonté de la justice sociale. Cet idéal laïque, nous
n'avons pas à l'inventer, nous le trouvons eh nous et autour de

-nous, dans les principes de "la Révolution française, dont nous
relevons, dans l'esprit de nos lois, de nos institutions.il n'estpas
impossible défaire comprendre à l'enfant l'unité des devoirs
dans la fin supérieure qui les relève et les consacre, de lui
inspirer le désir de se faire meilleur pour le bien de tous, de devenir

un homme, et un homme digne de vivre dans une société
libre. L'éducation morale ne serait achevée— les religions positives

ne l'ont point ignoré —, que si elle avait réussi à susciter
un sentiment puissant, à y faire converger toutes les tendances,
les plus nobles et aussi celles qui sont moins pures, par là à
mettre dans chaque acte l'élan de la volonté tout entière.

N'humilions pas notre pensée, sous prétexte de la rendre
accessible ; présentons-la sous une forme simple, familière,
n'oublions pas que ce qu'elle a d'élevé fait ce qu'elle a de persuasif:
que la vérité de l'enfant soit à son image, qu'elle n'ait qu'à croître,
-à se développer pour devenir une vérité d'homme. Il ne s'agit
pas — faut-il le répéter — d'une déduction savante, d'un
système, dont l'enchaînement logique échapperait à des intelligences

qui s'éveillent ; il s'agit bien plutôt d'une logique du
sentiment, d'une logique ou mieux, d'une vie intérieure : ne vous
laissant pas distraire par le détail du haut idéal, qui fait l'unité
de votre propre conscience, par un retour, par une insistance,
en y ramenant de tous les points comme au centre, vous
y trouverez une inspiration commune. Il n'y a éducation
morale que si l'idée ne reste pas abstraite et morte, que si elle
est une idée force, un mobile d'action, et l'idée ne devient un
mobile d'action que si elle est associée à un sentiment assez
fort pour vaincre les résistances de l'égoïsme. Au lieu de multiplier,

d'éparpiller les préceptes,efîorçons-nous de faire participer
chacun d'eux de l'unité du bien, dont il est un moment et un
facteur, en montrant l'idéal tout entier présent à chacun des
actes quïl inspire. Si vous voulez faire acte d'éducateurs, si vous
voulez ajouter, si peu que ce soit, à la valeur morale des
enfants qui vous sont confiés, ne vous inquiétez pas d'abord



— 13 -
des maximes, des préceptes, des définitions bien faites, de tout
l'appareil scolastique, qui vous dispensera de l'initiative et de la
réflexion ; demandez-vous quel homme, quel citoyen vous
voudriez former, ayez-en toujours l'idéal présent, faites effort pour
vous en rapprocher vous-mêmes, et, laissant les- abstractions,
cherchez dans l'àme de l'enfant, dans sa petite expérience, les
images, les sentiments, les tendances, qui, suscités et développés
donneraient à la volonté la direction que vous voulez lui imprimer.

L'éducation morale dépend de la conception que l'éducateur
se fait de la vie et du rôle que l'individu est appelé à y jouer.
¦On peut vouloir des sujets qui subissent l'autorité sans la
discuter ni la réfléchir ; on peut vouloir des citoyens actifs, qui
respectent dans la loi la condition de la liberté. « Notre école,
dit Félix Adler, le fondateur des Sociétés Ethiques des Etats-
Unis, notre école ne veut pas seulement former le caractère en
général, il y a diverses sortes de caractères... Il y a l'idéal du
« gentleman chrétien », il y a l'idéal de l'obéissance absolue...
Notre école n'a rien à faire ni avec l'un ni avec l'autre. Elle ne
se borne pas davantage à un vague éclectisme, qui cherche à
combiner dix idées au plus, sentiment de l'honneur, sincérité
etc. Entendre ainsi la culture morale, ce serait donner raison
à ceux qui préfèrent des suggestions occasionnelles et décousues

à un enseignement systématique. Non, notre école doit
représenter la formation d'un caractère bien défini. L'idéal de
l'école n'est pas d'adapter l'individu au-milieu social existant,
mais la formation de personnalités, qui soient capables de
transformer leur milieu dans le sens d'un accord de plus en
plus grand avec l'idéal moral, et donc d'élever des réformateurs.
Qu'on ne se trompe pas sur le sens de ce mot. Par réformateurs,

j'entends des personnes qui voient leur salut dans l'effort
pour exercer sur le milieu social une action qui l'ennoblisse >\

Je dis avec Félix Adler, appliquant ses paroles à notre démocratie

française : « cet idéal d'une activité réformatrice est à la
fois l'idéal de notre société et de notre école ». Il ne s'agit pas,
remarquez-le bien, de faire des révolutionnaires, des hommes
étourdis, qui méconnaissent l'immense labeur que représentent

nos sociétés actuelles ; des hommes pressés, qui s'imaginent
que le bien se fait seul ou s'emporte de vive force; il s'agit de
faire des hommes qui aient le sens de la solidarité, qui ne séparent

pas l'intérêt individuel de l'intérêt collectif, le droit du
devoir, qui se voient dans la société, qui voient dans la société
une grande coopération et qui veuillent d'abord en eux-mêmes



— 14 —

les vertus que suppose la substitution de l'action concertée à la
concurrence des volontés hostiles. Cet idéal n'est pas d'ambition

et d'orgueil, il n'est pas démesuré, sans rapport avec la
vie des humbles ; il se plie à toutes les mesures ; à chacun il
est donné d'agir sur lui-même et aussi sur le milieu, si réduit
soit-il, où sa situation l'appelle à vivre. La société, ce n'est pas
d'abord l'humanité tout entière; c'est la famille, le village, l'atelier,

le groupe corporatif; dans ces milieux limités, restreints,
que de bien déjà peuvent faire des hommes de conscience
droite et de bonne volonté. Comme l'existence deviendrait plus
facile et plus douce au village, si la médisance, l'envie, la
mutuelle défiance ne fermaient les cœurs

Travaillons donc à faire des réformateurs, au sens le plus
élevé de ce mot, je veux dire des hommes qui ne se résignent
pas au mal, qui soient résolus à le combattre, partout où ils le
rencontrent et d'abord, et surtout en eux-mêmes, dont la pensée

dépasse l'étroit horizon de l'intérêt personnel, qui aiment
la justice, qui s'en fassent les ouvriers volontaires, et qui, sïl est
nécessaire, trouvent dans les sentiments que nous aurons su
leur inspirer, l'héroïsme qui fait la preuve d'une forte conviction

morale. Borné à des préceptes décousus, l'enseignement
moral n'existe pas ; sïl n'y a pas un idéal laïque, il n'y a pas de
morale laïque.

*

Mais, au terme, sïl y a un idéal laïque, si cet idéal suffit à
donner à la vie un sens et une unité, à nourrir le sentiment
moral et à fortifier la volonté, que nous le voulions ou non, ne
portons-nous pas atteinte à la religion par tout ce que nous
cherchons et prétendons trouver en dehors d'elle? Quel rôle et
quelle place lui laissons-nous? Et dès lors la neutralité n'est-
elle pas plus apparente que réelle, le silence n'équivaut-il point
à l'hostilité, et ne sommes-nous pas condamnés à un conflit
perpétuel, qui menace de toujours opposer de braves gens, dont
l'entente est nécessaire et que notre devoir est de réconcilier?

A coup sûr, si nous insistons sur nos divergences, si nous ne
Avouions voir que ce qui nous divise, si nous nous entêtons dans
une mutuelle défiance, nous ne réussirons jamais à nous entendre;

mais si nous nous attachons à ce que nous pensons en
commun, si nous oublions, par une sorte de parti pris fraternel
ce qui nous sépare, surtout si nous songeons au bien nécessaire,

urgent, qui ne se fera pas sans notre accord, nous
découvrirons avec étonnement que tous les hommes de bonne



— 15 —

volonté peuvent, en gardant leurs convictions, au-dessus des
partis et des sectes, se reconnaître et s'aimer. Croyants et
incroyants pourraient, avee de mutuelles concessions, s'unir
dans la vérité morale, comme ils s'unissent déjà dans la vérité
scientifique. Nous sommes séparés bien moins par nos idées,
du moins par ce quïl y a en elles de noble, de généreux,
d'humain, que par ce que nous y mêlons d'orgueil, d'étroitesse, de.
alléchant et d'hostile. La lutte entre l'école et l'Eglise, qu'a
suscitée et envenimée une politique sournoise, n'a rien qui soit
nécessaire. Dans le mutuel respect et l'indépendance réciproque,

l'une et l'autre pourraient collaborer au bien public. Quelle
erreur et quel danger de paralyser, en les opposant, des
institutions et des hommes, qui travaillent à défendre les biens,
sans lesquels il n'y aurait plus ni vie morale, ni vie religieuse,
parce quïl n'y aurait même plus de vie humaine, non pas même
contre la bestialité primitive, début et promesse des progrès
futurs, mais contre un abrutissement sans remède, parce quïl
naît de la civilisation même.

La morale laïque ne part pas de l'idée de Dieu, elle est
indépendante, mais elle n'est point en elle-même et par ee qu'elle
affirme, hostile à la religion. Les plus grands docteurs de l'Eglise
catholique, ceux dont elle honore la mémoire, dont elle continue
l'enseignement, ont fait à la raison sa part. Les vérités connais-
sables par la raison, dit saint Thomas, sont les préambules de
la foi. La foi ne supprime pas la nature, elle l'achève : gratia
naturam non tollit, sed perficit. Et dans le système grandiose,
où celui qui a mérité d'être appelé l'ange de l'Ecole, s'efforce de
concilier la philosophie antique avec la doctrine chrétienne, la
morale d'Aristote introduit à la morale théologique : les vertus
philosophiques, virtutes acquisitae, les vertus acquises conduisent

au bonheur naturel, les vertus théqlogiques, inspirées par
Dieu, virlûtes infusae, conduisent au bonheur surnaturel. L'Eglise
pourrait, quand ce ne serait que par esprit de charité, par
amour de la paix, concéder à la société civile le droit d'enseigner

cette morale naturelle, dont saint Thomas reconnaît la
valeur, en en maintenant l'insuffisance *).

*) « La considération purement humaine et sociale des actions humaines doit
précéder ; son objet est de montrer à l'aide d'exemples simples combien profondément

la différence du bien et du mal est fondée dans la réalité de la vie, dans
l'effet différent (Wirkung) de notre action (Thuns) sur la vie. C'est par là que
chez l'enfant le jugement moral sur soi-même est développé et éclairé, c'est la
condition pour lui de l'expérience intérieure, sans laquelle il n'y a aucun accès à
l'intelligenee de l'exposition biblique, et sans laquelle celle-ci ne peut porter
aucun fruit ». W. Foerster.



— 16 —

La morale laïque, qui doit tant aux religions du passé, peut à

son tour rendre à l'a religion le plus précieux service, en la défendant

du pharisaïsme, en l'obligeant à prendre au sérieux ses propres

enseignements, à les faire passer des discours et des
sermons dans les actes des hommes et dans la politique des
nations. Il ne faut pas que la foi en Dieu, c'est-à-dire la foi dans la
réalité éternelle, souveraine, absolue du Bien, qui est Ce qui
est, devienne chez ceux qui en font profession une raison
d'accomplir avee tranquillité un mal nécessairement provisoire et
momentané. La croyance en Dieu ne doit pas avoir pour effet,
de livrer la terre au diable. Quelle est la société soi-disant
chrétienne, qui n'usurpe ce titre N'êtes-vous pas frappés de ce fait
que ceux qui tournent en dérision avec-le plus insolent mépris
la volonté de la paix entre les hommes, qui font de la guerre un
décret divin, une loi fatale et même bienfaisante, se réclament
de Jésus et du sermon sur la montagne N'êtes-vous pas surpris

de voir que certains lecteurs et savants interprètes de la
Bible, paraissant n'en avoir retenu, oublieux des psalmistes et
des prophètes, que la scène atroce, où le vieux juge Samuel
invective Saül, le maudit, lui reproche de n'avoir pas tout
détruit, tout tué, tout égorgé, et fait découper en quartiers Agag,
roi des Amaléciteë. Dans la morale religieuse, la fraternité des
hommes résulte de leur filiation divine, elle est un dogme, une
vérité révélée. Le dogme posé, confessé, les démentis et les
négations de la pratique n'ont plus rien qui puisse nous inquiéter:
nous ne pourrons jamais mépriser, corrompre, opprimer,
massacrer que des fils de Dieu, nos propres frères. La morale
laïque ne voit dans l'humanité ni un fait, ni une vérité métaphysique^
ni un dogme religieux, elle y voit d'abord une œuvre à faire,
une idée humaine, quïl nous appartient de réaliser. Pour la
défense du droit il faudra peut-être combattre et mourir,
combattez et mourez, sans oublier la cause sainte qui vous a mis les
armes à la main. Faites votre besogne, accomplissez votre
tâche, mettez d'abord la justice et la fraternité dans les rapports
réels des hommes, et alors, mais alors seulement, vous pourrez
affirmer avec autorité que tous les hommes ont un Père
commun, qu'ils sont les fils d'un même Dieu, d'un Dieu d'amour et
de bonté. Morale du travail et de l'action, la morale laïque ne
trouve pas une preuve suffisante des plus hautes vérités dans
les paroles contredites par les actes, et c'est dans l'action elle-
même qu'elle veut trouver sa révélation.

En toute sincérité, je suis convaincu que l'esprit religieux
dans ce quïl a de profond et de sérieux, loin d'être affaibli, ne



— 17 —

peut qu'être éveillé, suscité par la conscience des. devoirs de la
vie présentei Plus vous donnerez à l'homme un sentiment élevé
du bien,,plus vous grandirez ses ambitions morales, plus vous.
ferez surgir en son âme les inquiétudes et- les expériences, qui
posent les problèmes derniers sur la vie, sur sa valeur et sur son
sens, plus vous formerez des esprits capables de comprendre,
sinon d'accepter, les solutions traditionnelles que ces problèmes

ont reçues.
D'abord la morale éveille dans l'enfant le sens du désintéressement,

du sacrifice; elle lui apprend quïl ne s'achève qu'en se-

dépassant lui-même, que sa vraie vie est la vie supérieure qui lui
donne ses raisons de vivre. En second lieu, la morale prêche l'action

et l'action pour le bien. L'action enveloppe un optimisme,
une confiance dans ses effets, dans ses résultats ; elle affirme a

sa manière que le bien qu'elle poursuit est possible, qu'il sera
un jour réel, et cette confiance dans le bien, pour être la religion
même en son fond, n'a qu'à s'universaliser, qu'à se relier à la
foi dans une coopération divine. Celui qui soumet en lui-même
la nature à la raison, éprouve dans une expérience immédiate
la possibilité de leur accord ; celui qui meurt pour la justice
affirme par sa mort même qu'elle est pour lui ce qu'il y a de-

plus réel, qu'elle est dans l'ordre, qu'elle est plus vraie et plus
forte que ce qui pour un instant la supprime et la nie ; et de là
il n'y a qu'un pas, pour qui veut le franchir, à la croyance quïl
y a une force profonde, déjà manifeste dans l'âme du juste,
qui triomphera dans l'humanité, et, puisque l'humanité est le
terme de l'évolution et comme la conscience de la nature, une
force qui déjà peut être au cœur des choses travaille et marque
la direction de l'avenir cosmique. C'est d'abord dans ses
rapports avec lui-même et avec ses semblables que l'homme
découvre les vérités qui appellent sa réflexion sur le monde, dont
il n'est séparé que par un artifice logique. L'homme n'est pas
un étranger dans le monde; il vit et il se meut en lui, il est au
terme de son effort, il le pense. Les sociétés quïl forme sont
d'abord des phénomènes naturels, et c'est la nature, en ce sens,
qui par l'esprit de l'homme s'élève à l'idée de la justice et au-
dessus même de l'idée de justice à l'idée de l'amour qui en est
le principe et l'achèvement. Si Dieu existe et si Dieu est justice
et vérité, on ne s'éloigne pas de Dieu, quand on se rapproche
de la justice et de la vérité, on suit le rude chemin qui monte
vers lui. Je laisse à ces idées leur forme abstraite et philosophique

; rien ne serait plus facile que de les revêtir d'images et de
les retraduire dans les dogmes d'une religion positive. L'école



- 18 —

laïque ignore les symboles et les mythes, mais elle cherche à
développer l'amour de la justice, dont ils sont les expressions
imagées. Respectueux de toutes les croyances, ne se refusant
qu'à la contrainte des esprits, notre école n'est pas instituée
pour entretenir les haines, mais pour les apaiser, en nous
unissant et nous réconciliant dans la volonté commune du
devoir.



Ce qu'est la puisse et pourquoi j'aime ia Suisse!

Le compte-rendu de la réunion de-la Société pédagogique, fait mention
d'un discours de M. Gabriel Séailles, professeur à la Sorbonne, qui dit
les raisons qu'il a d'aimer la Suisse.

Aujourd'hui, nous pensons être agréable à nos lecteurs en reproduisant
ci-après, in-extenso, le beau discours que Féminent professeur a
prononcé au Locle :

Mesdames et Messieurs,
J'ai déjà beaucoup et trop parlé, et cependant je dois prendre une fois

encore la parole. Je veux vous remercier de l'accueil si simple, si
cordial, si délicat aussi, qui tout de suite m'a mis au milieu de vous, comme

dans une société d'amis. J'emporte de notre rencontre un souvenir
que vous mêmes, en l'associant à ma vie quotidienne, aurez fait
inoubliable. Je sais que cette sympathie ne s'adresse pas seulement à moi,
qu'elle va plus loin et plus" haut, et je vous en suis deux fois reconnaissant.

Mais surtout, puisque M. ie Conseiller d'Elat Quartier-la-Tente m'a
dit hier, en termes émouvants, pourquoi vous aimez la France, laissez-
moi vous dire à mon tour pourquoi j'aime la Suisse, pourquoi je vous
aime. Je sais ce que vous faites pour nos soldats, je sais que vous envoyez
à nos prisonniers d'Allemagne, mieux encore que des secours matériels
toujours renouvelés, les bonnes paroles, les paroles qui viennent du
cœur elqui vont au cœur, je sais comment vous avez accueilli, acclamé
nos grands blessés, et j'ai vu de mes yeux par quels soins, par quelles
attentions vous vous efforcez d'étendre jusqu'ici pour ceux qui restent
parmi vous, la famille et la patrie française.

Mais je n'aime pas seulement la Suisse d'hier et pour ces bienfaits, je
l'aime pour elle-même, pour ce qu'elle est, d'un amour solide, parce que
fondé en raison. Par ce qu'elle représente dans le monde, la Suisse est
la seconde patrie de tout homme qui met son espérance dans l'esprit de
justice et de liberté. Nous ne sommes pas de ceux qui dédaignent les
petits peuples. Les petits peuples peuvent donner de grands exemples.
La Suisse est petite, à mesurer l'étendue de son territoire ; sa grandeur
est d'un ordre. La Suisse n'est pas seulement le symbole et le pressentiment,

elle est la réalité vivante d'une idée de la patrie supérieure à l'idée
de nationalité. Faisant vivre dans la paix des races diverses par le
respect d'un ordre social consenti, elle montre par son exemple, la supériorité

de l'Etat moderne, de l'Etat juridique sur la nationalité qui trop
souvent n'unit les hommes que par ce qu'ils ont d'exclusif, d'intolérant
et d'inhumain.

Méprisez les faux intellectuels, plagiaires prétentieux de sophismes
étrangers, qui, sous prétexte, de nationalisme, vous offrent l'oppression
des minorités et le vasselage de tous. Restez fidèles à la tradition de vos
pères, restez ce que vous êtes, égaux et libres. Si nous en sommes réduits
à identifier le droit des peuples avec le principe des nationalités, la faute
en est à l'esprit de violence et de conquête. L'Etat prépondérant, l'Etat



— 20 -
le plus fort, ne comprend l'unité que par la contrainte ; et tout son effort
est de détruire par une persécution hypocrite ou brutale, l'originalité des

groupements les moins forts, de les asservir, de faire disparaître leur
religion, leur langue, leurs traditions. Au lieu de mettre aux prises les
groupements ethniques dans une rage de suprématie ou de destruction,
la Suisse les réconcilie dans le respect mutuel de leur liberté. En faisant
entrer dans une libre association des nationalilés diverses, la Suisse
prouve que les Italiens, les Français et les Allemands peuvent se
rapprocher autrement que sur les champs de bataille, à la portée des canons
et des baïonnettes. Image en raccourci des Etats-Unis d'Europe, elle autorise

l'espérance que les haines ne sont pas inextinguibles, que l'orgueil,
la violence et la barbarie ne sont pas le dernier mot de l'homme.

Je ne sais s'il y a des gens, qui tentent de vous faire sortir de votre
neutralité, bien plutôt je vous supplierais d'en êlre les gardiens respectueux.

Soyez neutres, comme la vérité, comme la justice, comme la
conscience"humaine. Petit peuple, vous unissez trois grandes cultures,
vous participez de trois esprits, de l'esprit artiste et mesuré .de l'Italie,
de l'esprit sérieux et profond de l'Allemagne, de l'esprit ardent et clair
de la France. Mais votre privilège est d'élever ces grandes cultures au-
dessus du nationalisme, qui les rabaisse, de les maintenir pures de tout
alliage, pure des préjugés, des intérêts, des passions, qui en nient les
idées les plus hautes, et votre devoir est de rappeler à ceux qui l'oublient
qu'elles sont grandes non par ce qui les oppose, mais par ce qui les
rejoint, je veux dire par ce qu'elles ont d'universel et d'humain.

Je voudrais qu'il y eût ici des Suisses allemands, beaucoup de Suisses
allemands, pour leur dire : vous ne voulez pas qu'il soit porté atteinte à
l'âme allemande qui est en vous, et vous avez raison, mais que cette
âme en vous reste pure de ce qui la trouble et l'obscurcit, qu'elle garde
en vous la claire conscience de son glorieux passé ; défendez la grande
Allemagne contre la petite Allemagne, défendez la vieille Allemagne, la
sainte Allemagne, l'Allemagne de Gœthe, de Schiller, de Kant, du grand
Beethoven, qui a donné à l'idée divine sa plus haute expression musicale,

l'Allemagne qui a mérité, à son heure, d'être l'institutrice du monde,
contre l'Allemagne qui ne veut plus vivre et penser que pour elle-même,
qui prétend conquérir le monde non plus par la pensée, mais par la force
des armes, et qui, dans une frénésie d'orgueil, s'élève au-dessus de tout
sans voir que celui qui s'élève au dessus de la conscience et de ses lois se
met hors de l'humanité.

Mesdames et Messieurs,
C'est un grand bonheur pour vous, instituteurs el institutrices, d'avoir

à enseigner aux enfants qui vous sont confiés, le culte d'une patrie dont
l'amour ne peut que fortifier les hautes pensées et les sentiments
généreux, dont se nourrit votre foi morale et religieuse. A la nationalité, à

l'Etat naturel, à la Patrie de chair et de sang, la Suisse oppose l'Elat
rationnel, moral, juridique, fondé sur le libre accord des volontés dans
le respect du droit, et c'est du fond du cœur, que, comme vous avez
crié : Vive la France, je crie : Viveia Suisse

Ce discours est très flatteur pour la Suisse et il honore l'éloquent
orateur pour les sentiments qui y sont exprimés.

Imprimerie Bossier, rue de l'Orahgekie 1, Neuchâtel.







PATRES

LAUSANNE — 26 août 1916.

Of?GA]4E
DE LA

Société Pédagogique de la Suisse romande

PARAISSANT TOUS LES SAMEDIS
irfm«i.

Rédacteur en Chef :

FRANÇOIS GUEX
Professeur de pédagogie à l'Université de Lausanne

Ancien directeur des Ecoles Normales dn canton de Vaud.

Rédacteur de la partie pratique :
JULIEN MAGNIN

Instituteur, Avenue d'Echallens, 30 '
¦¦>

Gérant: Abonnements et Annonces:
JULES CORDEY

Instituteur, Avenue Riant-Mont, 19, Lausanne
Editeur responsable.

Compte de chèques postaux No II, 125.

COMÏTfc. UE RÉDACTION :

Vaud: L. Grobéty, instituteur, Vaulion.
Jura Bernois : H. Gobât, inspecteur scolaire, Delémont.

Genève : W. Rosier, conseiller d'Etat.
Niughatel : H.-L. Gédet, instituteur, Neuchâtel.

RIS DE L'ABONNBHSNT : Suisse, 5 fr.; Etranger. 7 fr. BO.

PS!S DBS ANNONCES : 30 antlmsi i» Ups«.

Tout ouvrage dont l'Educateur recevra un ou deux
exemplaires aura droit à un compte-rendu s'il est accompagné
d'une annonce.

On peut l'abonner et remettre les annonces :

UBRAIRIE PATOT & O, LAUSANNE



_ a

Francillon & Cie
Place du Pont et Rue St-François 5

_ LAUSANNE=—=
Ustensiles de cuisine et de

ménage

Brosserie, Nattes, Raele-pieds

Coutellerie fine et ordinaire
Outils et meubies de jardin

PHOTOGRAPHIE LAUSANNE
14 Rue Haldimand

ASCENSEUR
CHlES MESSAZ

TÉLÉPHONE

623

Portraits en tous formats. — Spécialités de poses d'enfants. Groupes de
familles et de sociétés. Travaux .et agrandissements pour MM. les amateurs.
L'atelier est ouvert tous les jours (le dimanche de 10 h. à 4 h.)

Maison de confiance fondée en 189©.
TIédaisIe d'argent Exposition nationale 1914.

Société suisse d'Assurances générales sur ia vie humaine

Service principal.
Bien que la Société accorde sans surprime aux assurés la garantie des risques

de guerre, ceux-ei ne sont pas tenus de faire des contributions supplémentaires.
Tous les bonis d'exercices font retour aux assurances avec participation.

Police universelle.
lia Société accorde pour les années 1916 et 1919 les mêmes

dividendes qne pour les 4 années précédentes.
Par suite du contrat passé avec la Société pédagogique de la Suisse Bomande, ses

membres jouissent d'avantages spéciaux sur les assurances en cas de décès qu'il:
contractent auprès de la Société suisse d'Assurances générales sur la vie humaine

S'adresser à MM. JT. Sehseehtelin, Agent général, Grand-Chêne H ou à

M. A. Golaz, Inspecteur, Belle-vue, Avenue Collongc. Lausanne.

ÉPARGNE SCOLAIRE
La Caisse mutuelle ponr l'Épargne, 62, rue du Stand, Genève, fourni-

gratuitement tons les renseignements pour organiser l'Epargne scolaire.



o

VAUD
Instruction Publique et Cultes.

Places primaires au concours.

INSTITUTEURS : Montagny sur Yverdon: fr. 1700. logement,
jardin et plantage, plus bois nécessaire au chauffage de la salle d'école; i"1 sep--
ïembre. —* Assens : Ecole réformée; fr. 1600 et autres avantages légaux; 8
septembre.

INSTITUTRICES: Chavornay : fr. 1320 par an, pour toutes choses,
plus 4 stères de bois et 100 fagots, à charge de chauffer la salle d'école; let
septembre. — Yvonand : La Mauguettaz : fr. 1000, logement et jardin,
plus bois nécessaire au chauffage de la salle d'école; 29 août.— Château-d'Œx
(lies Moulins): fr 1000 et autres avantages légaux; 8 septembre.— Gryon:
fr. 1250 pour toutes choses ; 8 septembre.

Enseignement primaire.
Le Département de l'Instruction publique a sanctionné les nominations ci-après:
Instituteurs t MM. Perrenoud, Edmond, à Vevey; Duc, Jean, à Mutrux;

Bettembos, André, à Vullierens.
Institutrices : Mlles Ruchet, Andrée, à Savigny; Gatabin, Germaine, à

Ûnnens; Blaser, Frida, à Renens.
Benny, Madeleine, maîtresse d'école et de travaux à l'aiguille, à Vugelles;

Jaunin, Jeanne, maîtresse d'école enfantine, à Coppet.

Gymnase Classique cantonal.
Examen* d'admission lundi 4 septembre, à 7 1/2 heures du matin.
Rentrée des classes t Même jour à 2 heures.

Gymnase Scientifique cantonal, à Lausanne.
Baccalauréat es sciences.

tes examens de la session d'automne commenceront le 11 septembre.
Inscription des candidats jusqu'au 6 septembre, à la direction du Gymnase.

1/Ecoîe suisse de Gênes
met au concours une place de maître ordinaire de français, mathématiques,
histoire, géographie, chant et gymnastique. — 30 heures de leçons par semaine.
Lir. 1800 par an.

Adresser offres et références à M. G. Wieland, directeur, Gare, 14, Neuchâtel.

SURVEILLANTJeune homme de 28 ans, sérieux et de bon caractère, dispensé du service mili-
iaire, ayant des aptitudes pour l'enseignement des jeunes gens, servant déjà depuis
4 ans dans un institut de jeunes gens de Saint-Gall, désire changer de place pour
le ler octobre ou plus tard. U aimerait place dans un institut de la Suisse
romande ou dans un orpbeliuat. Il parle le français et connaît tous les travaux de
la campagne et du jardin. Certificat et références à disposition. Adresser offres
sous M. S., à la Gérance de l'Educateur, Lausanne.

ASSURANCE VIEILLESSE
subventionnée et garantie par l'Etat.

S'adresser à la Caisse cantonale vaudoise des retraites
populaires, à Lausanne. Renseignements et conférences gratuits.



LIBRAIRIE PAYOT & Cie, LAUSANNE

GUIDE EXPÉRIMENTAL
pour l'enseignement élémentaire des sciences physiques et naturelles

PAR

PAUL CHAUVET
agrégé de l'Université, professeur au Lycée de Moulins

1 vol. in-8 cartonné. — Prix : 2 fr.
Cet ouvrasre, qui est remarquable par son illustration, renferme le

description de plus de 200 expériences ou observations, simples, faciles,
intéressantes et bien adaptées a l'Ecole primaire. 11 indique, avec clarté et
précision, tout ce qu'il faut faire ou éviter pour les réussir.

NÉCESSAIRE EXPÉRIMENTAL

Prix : 50 francs franco.
'Ce nécessaire est logé dans une petite armoire dont la porte se rabat

horizontalement et constitue alors une tablette sur laquelle les expériences
peuvent être faites.

Les 145 articles qui le composent y sont rangés avec beaucoup d'ordre :

il y a une place pour chaque chose, et tout s'y trouve à la portée de l'oeil et
de la main. -

il ne renferme rien de fragile, rien d'ailleurs qui ne puisse se
remplacer facilement. Par suite de ses dimensions réduites, la quantité des
produits à employer est extrêmement faible, aussi la dépense nécessitée par
les expériences est-elle absolument négligeable

Il est simple: la plupart des objets, solidaires et interchangeables,
peuvent être ulililsés, sans préparation préalable, pour constituer les appareils

les plus variés, et il'suffit de les assembler selon les indications du
Guide expérimental. j

Le Nécessaire expérimental Chauvet est le laboratoire idéal
des Ecoles primaires et des Collèges. I


	Supplément à L'éducateur : l'enseignement de la morale à l'école : conférence données à l'occasion de la réunion trisannuelle de la Sociétö pédagogique neuchâteloise, au Locle les 16 et 17 juin 1916

