
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Échanges internationaux et nationalisme littéraire : écrivains italiens
entre Rome et Paris

Autor: Gennaro, Rosario

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870086

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870086
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉCHANGES INTERNATIONAUX ET
NATIONALISME LITTÉRAIRE.

ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS

Cet article a pour objet deux trajectoires italo-françaises: celle de Giuseppe
Ungaretti, premier poète italien de l'entre-deux-guerres et grand médiateur
culturel entre la France et l'Italie, et celle de 900, célèbre revue des années vingt
liée à l'avant-garde parisienne. Ungaretti et 900 poursuivent deux stratégies,
une pour la France et une pour l'Italie. La recherche d'une légitimité nationale
les amène, dans leur pays, à une valorisation de l'idée de patrie qui déborde la
sphère strictement littéraire pour s'ancrer dans le rapport, hétéronome à certains
égards, avec la politique. La collaboration avec les milieux parisiens les plus
autonomes les incite par contre à faire abstraction du nationalisme, surtout
lorsqu'il pourrait trahir une attitude hétéronome vis-à-vis du pouvoir.

1. Valeurs nationales, échanges internationaux

Pour les écrivains italiens de l'entre-deux-guerres, Paris est
synonyme de légitimation internationale. La course au succès parisien
va de pair avec la recherche d'une légitimité nationale qui implique
parfois une valorisation de l'idée de patrie et déborde la sphère
strictement littéraire pour s'ancrer dans le rapport, hétéronome à certains
égards, avec la politique. En revanche, la collaboration avec les
milieux parisiens les plus autonomes incite souvent à faire abstraction
du nationalisme, surtout (mais pas seulement) lorsqu'il pourrait trahir
une attitude hétéronome vis-à-vis du pouvoir. Cet état de fait explique,

par moments, la double attitude de certains hommes de lettres:
artistes purs et sans patrie à Paris, plus enclins au nationalisme et en
quête de légitimation par la politique dans leur pays d'origine, mais



256 ÉTUDES DE LETTRES

néanmoins défenseurs, même en Italie, d'une certaine autonomie
de l'art. Je limiterai mon propos à deux trajectoires italo-françaises
qui me paraissent exemplaires: celle de Giuseppe Ungaretti, premier
poète italien de l'entre-deux-guerres et grand médiateur culturel entre
la France et l'Italie, et celle de 900, célèbre revue des années vingt
liée à l'avant-garde parisienne.

2. Apatride italien ou francophile: qui était Giuseppe Ungaretti?

Un parcours biographique assez tortueux (naissance à Alexandrie
en Égypte, famille d'émigrés toscans, écoles françaises, études
universitaires à Paris, déménagement en Italie en 1914) prédispose
Ungaretti à un discours sur la nationalité, l'apatridie, l'émigration. En
apparence contradictoire, ce discours est cependant cohérent avec la
position que le poète occupe (ou souhaite occuper) dans l'espace
littéraire.

Vers 1915, Ungaretti est lié au mouvement de La Voce, revue
parmi les plus prestigieuses de l'époque. Face à une classe politique
largement discréditée, les intellectuels de La Voce, ainsi que d'autres
hommes de lettres, entrent dans l'arène politique et influencent son
fonctionnement. Ils prônent la création d'un «parti des intellectuels»1
et affirment leur autonomie2 vis-à-vis de la politique, attitude jamais
égalée dans les années à venir. Pour achever l'unification italienne, il
faut renforcer, pensent-ils, la cohésion nationale. La participation à

la Grande Guerre leur paraît ainsi une bonne occasion d'atteindre cet
objectif3.

Ungaretti participe à la guerre comme soldat italien. Il déclare son
sentiment d'appartenance à la nation dans ses lettres à Soffici, Papini
et Prezzolini, qui sont les représentants majeurs du mouvement de La
Voce4. Le lien entre la guerre et l'identité nationale comme sentiment
unanime apparaît maintes fois dans ses textes poétiques, notamment
dans Italia; «Sono un poeta / un grido unanime / sono un grumo di

1 A. Asor Rosa, Storia d'Italia, IV12. Dall'unità a oggi, p. 1254-1269.
2 Voir G. Turi, Lo stato educatore. Politico e intellettuali nell'Italia fascista, p.
7-17.
3 Voir E. Gentile, «Italianismo e umanismo. Le ambivalenze de "La Voce"»,
p. 21-38; A. Romano, La cultura italiana attraverso le riviste. «La Voce»; G.
Scalia, La cultura italiana attraverso le riviste. «Lacerba», «La Voce» (1914-
1916).
4 Voir G. Ungaretti, Lettere a Giovanni Papini; id., Lettere a Soffici (1917-
1930); id., Lettere a Giuseppe Prezzolini 1911-1969.



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 257

sogni // Sono un frutto / d'innumerevoli contrasti d'innesti / maturato
in una serra // Ma il tuo popolo è portato / dalla stessa terra / che mi
porta / Italia / E in questa uniforme / di tuo soldato / mi riposo / come
fosse la culla / di mio padre»5.

Néanmoins, dans un autre poème, c'est l'aliénation qui prend
le dessus, c'est-à-dire le sentiment de n'appartenir à aucun lieu ni
à aucun pays: «In nessuna / parte / di terra / mi posso / accasare //
a ogni / clima / che passo / mi trovo / languente / che gli ero / già
stato / assuefatto // me ne stacco / sempre / straniero»6. Ce poème est
du même homme, écrit dans le même contexte (la participation à la
guerre de 14-18), mais il naît d'une nouvelle liaison littéraire avec la
revue La Raccolta dirigée à Bologne par Giuseppe Raimondi. Cette
revue, contrairement à La Voce et à Lacerba, ne fait aucun éloge de
la guerre ni de l'identité nationale. On y parle souvent d'aliénation,
de nomadisme, de désespoir, de départ7. Si les propos d'Ungaretti
tranchent avec le passé, ils restent cependant proches du discours des

milieux qu'il fréquente et demeurent appropriés à la position qu'il
occupe dans l'espace littéraire.

Toute négation de la nationalité aurait paru pour le moins déplacée

quelques années plus tard dans les articles qu'Ungaretti publie,
de 1919 à 1920, dans le quotidien nationaliste de Benito Mussolini
Il popolo d'Italia. Le nomadisme disparaît de ces textes pour laisser
le champ libre à la victoire, à une nouvelle adhésion à la patrie, ainsi
qu'à la «révolution dans l'ordre» prônée par le fascisme naissant8.

5 G. Ungaretti, «Italia», in id., Il porto sepolto, p. 88. Traduction: «Je suis un
poète / un unanime cri / je suis un grumeau de songe // Je suis un fruit / d'innombrables

greffes contraires / mûri dans une serre // Mais ton peuple est porté // par
cette même terre / qui me porte / Italie // Et dans cet uniforme / de tes soldats /
je me repose / comme s'il était le berceau / de mon père». Voir G. Ungaretti, Vie
d'un homme. Poésie 1914-1970, p. 73.
6 Id., «Girovago», La raccolta, 15 giugno 1918, dans id., Vita d'un uomo. Tutte
le poesie, p. 654-655. Traduction: «En aucune / partie / du monde / je ne peux /
m'établir // A chaque / nouveau / climat / que je rencontre / je reconnais / avec
lassitude / qu'une fois déjà / je m'y étais / habitué // Et je m'en détache toujours /
étranger». Voir id., Vie d'un homme, p. 99.
7 Voir L. Fava Guzzetta, «Un incunabolo délia "Ronda": "La raccolta"»,
p. 201-209.
8 Voir notamment «Italia» (13 juillet) et «Aderisco alla patria e alla rivolu-
zione» (13 novembre 1919). A propos des articles d'Ungaretti parus dans le
journal de Mussolini, voir M. Guglielminetti, «Le lettere parigine di Ungaretti»,
p. 1063-1077; M. Ostenc, Intellectuels italiens et fascisme (1915-1929), p. 167-
207.



258 ÉTUDES DE LETTRES

Toutefois, un mois après la dernière collaboration au journal de

Mussolini, Ungaretti présente en France l'avant-garde florentine et
affirme: «Je suis un étranger en Italie, comme en France, aussi bien
qu'ailleurs. Je ne présenterai pas des compatriotes, mais il y a, là-bas
aussi, quelques compagnons de route»9. L'homme qui, quelques mois
auparavant, disait son appartenance à l'Italie affirme une nouvelle fois
être sans patrie et partout étranger. En outre, il tient à ne pas appeler
«compatriotes» ces compagnons de route de l'avant-garde florentine
auxquels il avait autrefois déclaré son patriotisme. Le texte paraît en
1920 dans la revue d'avant-garde L'esprit nouveau alors qu'Ungaretti
vit à Paris où il participe à la vie littéraire. L'esprit nouveau, son
directeur Paul Dermée et Ungaretti se lient à la même époque10 avec les
milieux d'avant-garde, le dadaïsme et le surréalisme naissant, qui
imposent parfois un discours déniant toute valeur à l'idée de patrie. Cela
explique sans doute l'absence de textes consacrés à la patrie dans la
plaquette de poèmes français éditée en France en 1919". Ainsi, le
renversement du discours identitaire et le refus de toute patrie sont,
au-delà des apparences, parfaitement compréhensibles: toute allusion
à l'italianité est moins valorisée (et valorisante) à Paris qu'en Italie,
du moins dans les milieux que le poète fréquente. Dans les décennies
suivantes, Ungaretti s'écarte de ces milieux pour s'approcher de
secteurs plus modérés, mais tout aussi prestigieux (notamment Paulhan,
Gallimard, la NRF,12). Grâce à ces contacts, il devient un médiateur
capital entre la France et l'Italie, rôle qu'il défend avec acharnement
contre tous ceux (par exemple Bontempelli) qui pourraient le lui
disputer13. Il utilise ainsi ses relations parisiennes pour défendre ses
intérêts italiens.

Le fascisme a entre-temps pris le pouvoir. Il souhaite «fasciser»
la société, mais se donne du temps. Il poursuit les opposants, mais

9 G. Ungaretti, «La doctrine de "Lacerba"», L'esprit nouveau, I (1920), 2, dans
id., Vita d'un uomo. Saggi e interverti, p. 39. Conçu pour L'esprit nouveau, ce
texte paraît quelques mois auparavant dans la revue Don Quichotte, dirigée par
l'intellectuel de gauche Luigi Campolonghi.
10 Voir H. Béhar et M. Carassou, Dada: histoire d'une subversion, p. 189-190;
L. Fontaneila, «Ungaretti a Parigi: la partecipazione al dada / surrealismo e i rap-
porti con André Breton», p. 279-299; F. Livi, «Ungaretti et le français: la langue
de l'avant-garde?», p. 137-154; R. Gabetti et C. Olmo, Le Corbusier e «L'esprit
nouveau».
11 Voir G. Ungaretti, La guerre.
12 Voir E. Conti, «Ungaretti, mediatore culturale di Commerce».
13 Voir la note 43.



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 259

n'oblige pas les intellectuels à adhérer à sa doctrine. Il combine la
répression, parfois brutale, avec un travail de séduction, de persuasion

et, plus simplement, de collaboration vis-à-vis des intellectuels.
Demander à la culture de soutenir le fascisme alors qu'il s'agit
encore de consolider son pouvoir est estimé inutile ou contre-productif.
Mieux vaut établir un dialogue sur un terrain plus neutre où l'autonomie

des intellectuels ne paraîtrait pas trop compromise. Une
politique de promotion de la culture nationale semble répondre à cette
exigence. En fait, les intellectuels seraient moins dérangés par une
adhésion directe au fascisme que par la participation à un projet de
valorisation de la culture italienne. Giovanni Gentile, principal
idéologue du mouvement de Mussolini, se fait l'interprète de cette
politique, basée sur la promotion de la culture nationale en Italie et à

l'étranger. Elle prévoit notamment la création de plusieurs institutions,

dont l'Académie et l'Encyclopédie italiennes14. Le régime
affiche ainsi sa volonté de reconnaître et de protéger le statut de la
haute culture, à la condition (implicite) que celle-ci ne s'oppose pas
activement à la politique fasciste. Une part importante de la classe
intellectuelle collabore à ce projet. Certains le font sans adhérer au
fascisme. D'autres souscrivent au manifeste des intellectuels fascistes15.

D'autres encore signent un contre-manifeste élaboré par Benedetto
Croce16. Ceux qui, dont Ungaretti, avaient été nationalistes à l'époque

de la Grande Guerre affirment pour la plupart leur soutien au
fascisme et tentent de jouer un rôle sur le plan de la politique
culturelle. Plusieurs propositions sont avancées lors des congrès «pour
les institutions fascistes de culture» en 1925. On suggère notamment
d'envoyer dans le monde entier des «missionari d'italianità» chargés

de promouvoir la culture italienne et le fascisme. Ungaretti
défend ce projet et déclare même en être l'inventeur17. Ses tournées de

14 Voir M. Ferrarotto, L'Accademia d'Italia. Intellettuali e potere durante il
fascismo; G. Turi, Il fascismo e il consenso degli intellettuali. La valorisation
de la culture nationale constitue d'ailleurs, depuis des années, un des thèmes les

plus récurrents et légitimes du travail intellectuel auparavant exploité par des
auteurs et des groupes reconnus, comme D'Annunzio, les futuristes, et l'avant-
garde florentine.
15 Voir G. Gentile, «Manifesto degl'intellettuali italiani fascisti agli intellettuali
di tutte le nazioni», p. 459-466.
16 Pour certains extraits de ce document, voir B. Croce, «Manifesto degli
intellettuali antifascisti», p. 777-780.
17 Voir G. Ungaretti, «Per l'espansione culturale all'estero», Il mattino, 14-15,
22-23 octobre, 4-5 décembre 1926, in id., Filosofia fantastica. Prose di medita-
zione e d'intervento (1926-1929), p. 72-80.



260 ÉTUDES DE LETTRES

conférences sur la «nouvelle Italie», financées par le gouvernement,
touchent plusieurs pays d'Europe et même d'Amérique Latine18, mais

pas la France ou du moins pas Paris. S'agit-il d'un simple hasard ou
du souci de ne pas compromettre sa réputation de «poète pur»19 déjà
répandue en France? Je privilégie la deuxième hypothèse, à condition
d'en relativiser la portée: les lettres d'Ungaretti à Jean Paulhan et à

Benito Mussolini révèlent un poète, supposé «pur», qui tente d'utiliser

ses entrées parisiennes pour défendre — en coulisse, jamais
publiquement — la réputation du fascisme20.

Pour le reste, on peut dire que la liaison d'Ungaretti avec la France
n'a eu que des enjeux littéraires. Cependant, même ce volet des
relations internationales concerne les valeurs nationales, car il est strictement

lié à l'Italie et au rôle prépondérant que le poète souhaite jouer
dans la poésie italienne. Lorsque son prestige augmente en France,
Ungaretti s'en sert pour demander davantage d'attention dans son
pays21. Et comme il est aussi prudent que prévoyant, il barre la route
aux compatriotes qui pourraient un jour égaler son prestige, par exemple

Montale22.

18 Pour la Belgique et l'Amérique latine, voir R. Gennaro, La risposta inattesa.
Ungaretti e il Belgio tra politica, arte e letteratura, vol. 1, p. 97-123, vol. 2,
p. 33-52, 106-107. Voir aussi II mattino d'Italia, journal de la colonie italienne
en Argentine, du 15 au 30 septembre 1936.
19 Voir par exemple, B. Crémieux, Panorama de la littérature italienne

contemporaine, p. 298. Crémieux était le premier italianisant français.
20 A travers ses relations, Ungaretti essaie d'empêcher la publication, chez
Gallimard, de La terreur fasciste, oeuvre de Gaetano Salvemini, opposant au
régime. Annoncé dès 1926, le livre ne sort en France que quatre ans plus tard. Voir
A. Vergelli, «Un uomo diprim'ordine»: Giuseppe Ungaretti. Documenti e altra
corrispondenza inedita, p. 52-55, 104; voir aussi Correspondance Jean Paulhan

- Giuseppe Ungaretti, p. 63, 156-157.
21 Voir G. Ungaretti, Lettere a Soffici, p. 69, lettre du 2 décembre 1919: «Le
riviste francesi hanno salutato il mio libro corne uno dei più rari délia nuova
generazione: Nous n'avions rien de semblable en France; c'est une nouvelle
voie. In Italia, le carogne, zitte!». Voir aussi la lettre du 14 janvier 1926, p. 117:

«Ciö che sto facendo ha trovato il consenso d'un Valéry: "Formidabile, insupera-
bile di tecnica" — mi ha giudicato —, d'un Marsan "è il poeta più notevole ap-
parso in Italia dopo d'Annunzio" scriveva sull'Action Française, riferendo cosï
anche il giudizio d'un maestro di tecnica classica, il Maurras. E recentemente,
a chi denigrava l'Italia, lo stesso Marsan: "Non conoscete dunque l'opéra d'un
Soffici, d'un Ungaretti"».
22 Voir Correspondance Jean Paulhan - Giuseppe Ungaretti, p. 238, lettre du
mois d'avril 1933: «Pour Eugenio Montale, voici: "Ossi di seppia": mauvais
vers (un mélange inouï, comme forme, de Rostand et d'Agrippa d'Aubigné pour
te donner une idée des équivalences françaises) — comme inspiration: néant —



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 261

Sa stratégie n'est pas exempte d'implications linguistiques. Dès
1919, alors qu'il est jeune, inconnu, mais déterminé à obtenir une
légitimation parisienne, Ungaretti écrit ou traduit lui-même ses poèmes
en français23. Il met en évidence sa maîtrise de la langue française,
présentée quasiment comme une deuxième langue maternelle:

Spero di compiere un mio voto, — non d'oggi —, per te; ti tradurrö
in francese con Thuile, appena finita la guerra; faro un'opera viva;
farè meglio che la mia poesia; faro vivere colla lingua colla quale
ho sillabato, e che m'è rimasta la più cara, il fiore délia mia poesia,
la tua poesia, Papini24.

Le passage des années 1920 aux années 1930 marque toutefois un
tournant dans son rapport avec la langue française: il réduit drastique-
ment la composition de poèmes en français, ainsi que la traduction de

poèmes écrits en italien. Dans le même temps, Ungaretti s'intègre de

plus en plus dans le champ littéraire italien, revendique ses racines
littéraires «nationales», et les présente comme un signe d'attachement
à sa patrie:

Non cercavo il verso di Iacopone, o quello di Dante, o quello del
Petrarca, o quello di Guittone, o quello del Tasso, o quello del
Cavalcanti, o quello del Leopardi: cercavo il loro canto. Non era
l'endecasillabo del tale, non il novenario, non il settenario del ta-
laltro che cercavo: era l'endecasillabo, era il novenario, era il
settenario, era il canto italiano, era il canto délia lingua italiana che
cercavo nella sua costanza attraverso i secoli, attraverso voci cosi
numerose e cosi diverse di timbra e cosi gelose délia propria novità
e singolari ciascuna nell'esprimere pensieri e sentimenti: era il bat-
tito del mio cuore che volevo sentire in armonia con il battito del
cuore dei miei maggiori di questa terra disperatamente amata25.

La stratégie est claire: devenir «poète national», c'est-à-dire assumer

l'héritage le plus représentatif de la poésie italienne afin de valoriser

sa propre poésie et se présenter ainsi comme le poète italien par

mon premier livre (Allegria di Naufragi) dilué de la façon la plus mécanique et
absurde. Nouveaux vers: comme forme: la musique de mes vers — comme
inspiration: quelque chose comme Kodak de Cendrars, ou certains petits tableaux
de pays, de Jacob. — Très mécanique. Des bribes philosophiques de temps en
temps parfaitement idiotes».
23 Voir D. Aristodemo et P. De Meijer, «Varianti di una stagione francese di
Ungaretti», p. 111-160; J.-Ch. Vegliante, Ungaretti entre les langues.
24 G. Ungaretti, Lettere a Giovanni Papini, p. 86. Cette lettre date du début de
l'année 1917.
25 Id., «Riflessioni sulla letteratura», Gazzetta del popolo, 11 maggio 1935,
dans id., Saggi e interventi, p. 274-275.



262 ÉTUDES DE LETTRES

excellence. Le refus du français comme langue de poésie ne rend que
plus crédible cette image de «poète italien». Ainsi, Ungaretti se met
à l'abri de l'accusation d'excessive francophilie qui lui est souvent
adressée26, sans que cela n'implique pour autant une disparition de
la scène littéraire française où il dispose dès 1931 de traducteurs très
valables27. Si ce tournant de la poétique d'Ungaretti n'est pas pour
déplaire aux instances de la culture fasciste (nationaliste par définition),

il s'explique cependant aussi par les sollicitations de secteurs
non fascistes de la société littéraire: le censeur le plus implacable du
style francisé d'Ungaretti est certainement Francesco Flora28, homme
de lettre antifasciste admirateur de la poétique de Benedetto Croce.

D'abord défendue puis abandonnée, la réputation de poète français
sera finalement rejetée par Ungaretti dans une lettre de 1942 adressée
à Giuseppe De Robertis qui lui propose une réédition d'anciens textes
français:

Sono d'accordo che vengano date anche le poesie rifiutate; ma nes-
suna traduzione francese, né testi francesi. Non è la mia lingua. C'è
sempre in esse qualche cosa di falso. In ogni caso, sarebbe cosa
da editori francesi, e N.R.F., rivista e edizioni, e «Commerce» et
«Mesures», e cento altri periodici, ci pensarono a tempo opportuno
e semplicemente nell'intento di fare amare l'opéra di un poeta ita-
liano originale29.

Cet épisode se produit au moment de la plus haute consécration
d'Ungaretti en Italie. Il vient d'entrer dans le catalogue de Mondadori,
premier éditeur national; il est nommé «per chiara fama» professeur
de littérature italienne moderne et contemporaine à l'Université de

Rome; puis il est élu dans la plus prestigieuse institution culturelle
(l'Académie Italienne) créée par le fascisme; enfin, il est désormais
considéré par bon nombre de critiques, toutes tendances politiques
confondues, comme le premier poète de son pays30. Sa réputation de

26 F. Bemardini Napoletano, «Il lungo viaggio di Ungaretti attraverso il fasci-
smo», p. 109.
27 Tels que Pierre Jean Jouve, Jean Chuzeville, Jean Lescure, Philippe
Jaccottet.
28 Pour ses essais contre le langage d'Ungaretti, publiés en revue pendant les
années '30, voir F. Flora, La poesia ermetica, p. 136-176.
29 Voir G. Ungaretti et G. De Robertis, Carteggio 1931-1962, p. 32. Lettre datée
du 4 septembre 1942.
30 Voir La critica e Ungaretti. Ungaretti a désormais franchi toutes les étapes de
la légitimation littéraire, sauf la dernière («l'école, avec ses programmes et ses

manuels»). Voir J. Dubois, L'institution de la littérature, p. 87.



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 263

poète français, auparavant utile, n'a plus aucune raison d'être (elle lui
est même nuisible). Par souci de légitimation, Ungaretti adapte ainsi
son discours aux positions occupées (ou qu'il souhaite occuper) dans

l'espace littéraire.

3. Bontempelli, 900 et la nation comme jeu de rôle

L'emploi littéraire du français, ainsi qu'un rapport complexe entre
nationalisme et ouverture internationale, caractérise la trajectoire
de la revue 900, Cahiers d'Italie et d'Europe fondée et dirigée par
Massimo Bontempelli, dans la seconde moitié des années 1920. La
revue est publiée en français afin de profiter d'une diffusion parisienne
et internationale, et elle accueille des auteurs italiens et étrangers. Le
comité de rédaction international est composé de Ramön Gömez de la
Serna, James Joyce, Georg Kaiser, Pierre Mac Orlan, Il 'ja Erenburg.
Si le fondateur Bontempelli est fasciste, les secrétaires de rédaction
Corrado Alvaro à Rome et Nino Frank à Paris ne le sont pas.

Dans l'Italie littéraire de l'époque, la construction d'une identité
nationale et l'ouverture aux cultures étrangères sont des facteurs de
différenciation (et d'affrontement) majeurs au sein du champ des
revues. Certaines d'entre elles, Il Baretti et Solaria, n'adhèrent pas au
fascisme, s'écartent du nationalisme et préconisent l'ouverture des
lettres italiennes aux cultures étrangères. D'autres périodiques, comme
L'italiano et II selvaggio, appartiennent au contraire au camp
nationaliste de Strapaese dont les chefs de file, Mino Maccari, Ardengo
Soffici et Leo Longanesi, plaident pour la sauvegarde des valeurs
nationales issues d'une tradition préservée des influences étrangères. De
fait, 90031 représente une troisième position: la revue est le porte-parole

du mouvement Stracittà et d'un groupe de jeunes écrivains et de

revues, comme I lupi, L'interplanetario, Duemila, Lo spirito nuovo.
Elle s'oppose au groupe de Strapaese et prône le dépassement de la
tradition et l'ouverture aux cultures étrangères. Néanmoins, son projet

affiche une forte valorisation de l'idée de nation. Si ce courant
témoigne d'un ancrage internationaliste dans la mesure où il vise
à rassembler les écrivains les plus innovateurs de tous les pays du
monde, il manifeste aussi une dimension nationaliste: l'ouverture
internationale est parfois présentée comme le moyen le plus efficace
d'assurer un rôle dominant à la culture italienne. Ainsi, s'agit-il de se

31 Voir G. Luti, La letteratura nel ventennio fascista. Cronache letterarie jra le
due guerre.



264 ÉTUDES DE LETTRES

mesurer avec les autres, de connaître et se faire connaître, de laisser
émerger de ces rencontres une culture plus forte et mieux respectée,
capable de guider toute l'Europe32. Alors que le discours «international»

se tient à Paris (la revue souhaite toucher des milieux où l'on
ne saurait se montrer nationaliste)33, le discours nationaliste s'ancre
surtout en Italie34 où il permet de faire face aux critiques du camp
adverse (Strapaese accuse Stracittà de négliger les valeurs nationales).
A ce titre, il a aussi pour fonction essentielle de susciter l'attention,
la bienveillance, (ou la tolérance) du gouvernement fasciste, dont la
politique culturelle vise à sauvegarder la culture italienne, à défendre

sa diffusion et sa suprématie en Italie aussi bien qu'à l'étranger.
D'où le soin de se montrer fidèle au fascisme et la précaution prise de
faire part du projet au chef du gouvernement (qui semble l'apprécier,
du moins dans un premier temps)35. Ainsi, l'allusion à une Europe

32 Voir R. Ben-Ghiat, La cultura fascista, p. 49: «Bontempelli credeva ferma-
mente che gli italiani avrebbero potuto dominare l'Europa soltanto "mettendosi
rapidamente e coscienziosamente al corrente di tutte le maturazioni e gli sviluppi
che il rimanente d'Europa ha per conto proprio compiuti". Armati della cono-
scenza delle ultime tendenze straniere, gli italiani avrebbero potuto creare una
cultura nazionale in grado di competere con quella americana per l'egemonia
internazionale».
33 Voir «Informations. En Italie», Nouvelles littéraires, 8 mai 1926, p. 6: «La
revue sera entièrement écrite en français et comprendra la collaboration des
écrivains les plus originaux du monde entier». L'information concernant 900 était
vraisemblablement fournie aux Nouvelles littéraires par un de ses rédacteurs,
Nino Frank, en même temps rédacteur parisien de 900.
34 Le 18 mai 1926, dans le journal romain II Tevere, Bontempelli affirme que le
but de 900 est de «mettere audacemente in gara i giovanissimi valori italiani con
i men giovani valori delle altre nazioni e di ottenere che siano essi valori italiani
esportandosi a premere sugli stranieri e informarli di sé». Voir A. M. Mandich,
Una rivista italiana in lingua francese. Il "900" di Bontempelli (1926-1929),
p. 20. Quatre ans plus tard, alors que 900 a cessé toute activité, et que l'objectif
d'une collaboration française n'est plus d'actualité, Bontempelli radicalise son
discours. La revue Antieuropa le qualifie d'«antieuropeo». Il remercie en disant:
«Voi avete mostrato di avere inteso assai bene cos'era il mio deprecato "euro-
peismo": era un sinonimo del vostro "Antieuropa" [...] che non so come siasi
potuto confonderlo con l'internazionalismo e il cosmopolitismo e poco ci manca
con la Società delle Nazioni». Voir F. Airoldi Namer, Massimo Bontempelli, p.
27.
35 Voir la lettre de Bontempelli à Nino Frank, datée du 8 septembre 1926,
in Alvaro, Bontempelli, Frank, Lettere a «900», p. 116: «Ieri sono andato da
Mussolini. Mussolini si è interessato molto a tutta l'esposizione che gli ho fatto
di "900". L'ha approvato e oggi è uscito sui giornali un comunicato che dice
questa sua approvazione. Cos! in Italia abbiamo stravinto».



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 265

romaine dans la Justification du premier numéro semble une forme de

captatio benevolentiae adressée au gouvernement36:
À l'heure actuelle, il y a en Europe deux tombeaux de la démocratie
du dix-neuvième. L'un est à Rome, l'autre à Moscou. À Moscou le
tombeau est gardé par des fauves mystérieux qui grattent le sol. À
Rome par des patrouilles de jeunes faucons qui, à force de regarder
le soleil, finiront peut-être par influencer son cours37.

Mais le chef de file de Stracittà ne se contente pas d'un soutien
politique. Il cherche aussi une légitimation parisienne. A ces fins, il
promeut via la revue une conception nouvelle de la littérature: le
«réalisme magique» opposé à la tradition et influencé à certains égards
par le surréalisme38. De même, on désire lancer un groupe d'écrivains

italiens, jeunes et inconnus dans le but d'imposer en Italie39 une
subversion des valeurs littéraires soutenues par l'autorité transalpine
et sans recourir aux instances nationales de consécration littéraire.
La publication de la revue en français, avec la collaboration d'émi-
nents auteurs de la culture internationale, recrutés en grande partie
dans les «milieux de l'avant-garde ou proches de l'avant-garde»40,
doit créer les conditions de cette consécration: s'étendre du centre
de la scène internationale au pays d'origine. Giuseppe Prezzolini,

36 Ibidem, p. XXXVIII-XXXIX.
37 M. Bontempelli, «Justification», 900, 1 (1926), p. 11-12. Voir aussi F. Airoldi
Namer, Bontempelli e i «Cahiers du 900», p. 174.
38 Voir A. Asor Rosa, Storia d'Italia, TV12. Dall'unità a oggi, p. 1511-1512.
39 Voir la lettre de Bontempelli à Nino Frank datée du mois de mai 1922: «[...]
io mi trovo assolutamente solo [...] e [...] non ho alcuna autorità pratica». Voir
Alvaro, Bontempelli, Frank, Lettere a «900», p. 58.
40 Ibidem, p. IV. Voir aussi la première lettre de Bontempelli à Frank, ibidem
p. 106: «Grande notizia. Ho fondato una rivista: uscirà ogni 3 mesi, si intitola
"900". Non ci saremo che io, tu, Alvaro, Vergani e 5 o 6 altri ancora ignoti: più
francesi tipo che va da Morand a Aragon, spagnoli Ramon Gomez, tedeschi tipo
Stemheim ecc. E uscirà in francese. Nella giustificazione preliminare spieghero
che [...] per noi il criterio di un'opera d'arte è d'essere traducibile e racconta-
bile: e che perciö rinunciamo al vantaggio che ci puö dare lo scrivere nella nostra

lingua, e ci presentiamo tradotti: cost otteniamo anche maggiore diffusione».
Dire que le caractère «traduisible» est un paradigme de la valeur littéraire relève
ici d'une stratégie de légitimation (se faire connaître afin d'être reconnu) par
Paris et de médiation entre l'Italie et la France (même si, de manière générale, la
traduction ne remplit pas toujours cette fonction: voir I. Kalinowski, «Traduction
n'est pas médiation», p. 29-49). Parmi les collaborateurs de 900 figurent Biaise
Cendrars, Léon-Paul Fargue, Franz Hellens, Ivan Göll, Pierre Mac Orlan,
André Malraux, André Maurois, Georges Ribemont-Dessaignes, André Salmon,
Philippe Soupault, James Joyce, Il'ja Erenbourg, Gömez de la Serna.



266 ÉTUDES DE LETTRES

personnage éminent de la culture italienne, rappelle que «L'ambition
d'être traduit à Paris est très grande [...] [elle] a la réputation de faire
les gloires mondiales, d'être au centre du goût européen, d'opérer les
sélections»41. Le sort d'Italo Svevo, dont le succès italien vient juste
après la reconnaissance française, montre assez bien la rentabilité
de cette stratégie. Bontempelli témoigne d'ailleurs d'une confiance
profonde dans la force du succès littéraire qui constitue, selon lui,
une protection formidable contre toute polémique. Une fois obtenue,
l'autorité littéraire émancipera à coup sûr la revue et rendra moins
nécessaires les précautions d'ordre politique42. La collaboration avec
Paris peut aussi garantir des profits liés au contrôle (jusque là détenu

par d'autres acteurs très inquiets à l'idée de se voir devancés43) du
transfert symbolique entre l'Italie et la capitale mondiale de la
culture.

Le projet est donc ambitieux: créer une nouvelle position via
l'élaboration d'une nouvelle poétique et grâce au double soutien de Paris

(légitimation littéraire) et du pouvoir fasciste (légitimation politique),

du moins dans un premier temps. Ainsi peut-on devancer les
adversaires de Strapaese (qui ne bénéficient pas du soutien de Paris
et risquent de perdre celui du pouvoir) sans pour autant se confondre

avec d'autres secteurs de la république des lettres (Il baretti et
Solaria) dotés de relations parisiennes, mais «mal vus» par le
régime pour cause d'antifascisme. Ce projet et ambitieux mais ne tient
qu'à un fil: Stracittà doit repousser les attaques de Strapaese, ménager

le fascisme et ses propos nationalistes, sans heurter pour autant
ses confrères parisiens44. La stratégie du double soutien de Rome et

41 G. Prezzolini, «La littérature italienne de l'après-guerre», La revue de Paris,
3 (1929), p. 12. Pour le point de vue du rédacteur parisien de 900, voir N. Frank,
«Paris reste le tremplin du monde». A propos de l'autorité internationale des
instances de consécration parisienne, voir P. Casanova, La république mondiale des
lettres. Cette autorité est reconnue par plusieurs secteurs du monde des lettres
italien, même pendant la dictature.
42 Par exemple, face aux polémiques qui peuvent accompagner le choix des

rédacteurs, dont un — Corrado Alvaro — est antifasciste, Bontempelli affirme
qu'il faut rendre publics leurs noms seulement «quando il successo di pubblico
délia rivista mi avrà permesso di infischiarmene di tutte queste minchionerie».
Voir Alvaro, Bontempelli, Frank, Lettere a «900», p. XXI.
43 Giuseppe Ungaretti est le principal médiateur littéraire de l'époque. Il s'oppose

à Bontempelli en Italie et essaie de compromettre sa réputation parisienne.
Voir ibidem, p. XLVIII-XLIX, et Correspondance Jean Paulhan - Giuseppe
Ungaretti, p. 70-71.
44 D'où les propos rassurants adressés aux Français, à qui l'on dit que la revue



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 267

de Paris, qui aurait dû permettre de cumuler les avantages, se révèle
alors une arme à double tranchant. En effet, à Paris, on craint que
la revue ne soit un instrument de «propagande fasciste». Soupault et
Ribemont-Dessaignes sont même expulsés du mouvement surréaliste
après leur collaboration à la revue italienne45. En Italie, la publication

d'un texte de Il'ia Erenburg, moqueur vis-à-vis des chemises
noires, provoque une réaction forte du régime qui impose la langue
italienne46. En fait, il ne s'agit pas d'une opposition absolue à l'emploi

du français (ni à toute forme d'ouverture internationale)47, car
l'intervention du gouvernement ne sanctionne l'ouverture internationale

que lorsqu'elle prend des formes jugées inacceptables. Bien que
de nature politique, cette décision est favorisée voire influencée par
des facteurs d'ordre littéraire. Elle n'intervient qu'après une longue
dispute entre Bontempelli et Curzio Malaparte, directeur de La Voce

(l'éditeur publiant 900). En quête de succès, notamment parisien48,

n'est ni fasciste ni nationaliste, qu'elle ne recrute pas ses collaborateurs en fonction

de leurs idées politiques, et enfin qu'elle assure la plus grande liberté
d'expression. Voir la lettre de Bontempelli à Nino Frank, rédacteur parisien de la
revue, datée du 14 septembre 1926: «Certissimo che "900"non si occupa di po-
litica: e non so di che cosa abbiano paura. Poi dovrebbero aver visto che qui in
Italia, mentre alcuni fascisti lo combattevano o sui nomi (per esempio Soupault e

Kaiser) o sulla sua collaborazione intemazionale, — e gli uni e l'altra sono rima-
sti intatti. Fai anche osservare che perfino dei collaboratori italiani fin dal primo
numéro ne appaiono alcuni dell'opposizione (Alvaro già del "Mondo", Emilio
Cecchi firmatario del manifesto antifascista). Dunque la "non distinzione" di
cui mi parli, non è soltanto per gli stranieri, ma per gli stessi italiani» (Alvaro,
Bontempelli, Frank, Lettere a «900», p. 117). Bontempelli ne s'est jamais opposé
à la publication d'auteurs proposés par le comité international. En revanche, le
comité de rédaction international s'est parfois opposé à la publication d'auteurs
proposés par le directeur. Voir A. M. Mandich, Una rivista italiana in lingua
francese, p. 55.
45 Voir ibidem, p. 69-86.
46 Voir ibidem, p. 34 et Alvaro, Bontempelli, Frank, op. cit., p. XL. Le
quatrième numéro, publié durant l'été 1927, est le demier en langue française. Il est
aussi le dernier édité par La Voce. Suivent un changement d'éditeur, Sapientia,
et la publication d'un numéro bilingue en 1928. A partir du numéro 6, 900 n'est
plus publié qu'en italien, sans collaborateurs étrangers et avec un nouveau pro-
fil.
47 À partir de 1928, la revue Augustea, proche du gouvernement, préconise la
création d'une nouvelle revue italienne en langue française chargée de faire
connaître en France la culture italienne. Voir par exemple «Urge una rivista italiana
a Parigi», Augustea, 15 aprile 1928, p. 205-208.
48 Voir Alvaro, Bontempelli, Frank, Lettere a «900», p. XLVII. Voir aussi A. M.
Mandich, Una rivista italiana in lingua francese, p. 32.



268 ÉTUDES DE LETTRES

Malaparte a été ravi de lier son nom à l'aventure «novecentista», mais
il s'est vite aperçu qu'il ne pouvait y jouer qu'un rôle secondaire. Il
a donc recours à tous les moyens, y compris le sabotage, pour
empêcher le succès de la revue et entraver sa diffusion internationale49.
Durant l'été 1927, Malaparte rompt avec Bontempelli et passe dans
le camp adverse (Strapaese). Son départ affaiblit la revue et la rend
plus vulnérable. Compte tenu de la position de Malaparte dans
l'organigramme du pouvoir fasciste (il était le chef du bureau de presse de
Benito Mussolini), il est d'ailleurs bien possible qu'il ait joué un rôle
dans le changement d'attitude du gouvernement vis-à-vis de 90050.

4. Art et politique

La controverse entre les groupes de Stracittà et de Strapaese ne
correspond pas entièrement à la polarisation «national» - «international»
que l'on observe dans l'espace littéraire italien de l'époque51. Des
revues comme II Baretti et Solaria, assez ouvertes à la culture étrangère,
ni fascistes ni «novecentiste», sont loin d'être la cible principale des

«Strapaesani». Ce «privilège» revient à Stracittà, dont le tort principal
(aux yeux de Strapaese) n'est pas tant le succès international, mais le
fait d'être plus proche du fascisme que d'autres concurrents, ce qui
pourrait permettre de cumuler une légitimation parisienne et le soutien

politique italien. La lutte tient compte de l'orientation possible
de la politique culturelle du fascisme qui pose le problème de l'identité

culturelle italienne et de son prestige dans le monde. Cependant,
la suite de son programme demeure indéterminée, notamment en ce

qui concerne le choix entre modernité et tradition, ou entre
protectionnisme culturel et libre compétition des idées. Par conséquent, la
collaboration à la politique culturelle du fascisme, le désir de voir
légitimée sa position grâce au soutien du régime ou d'empêcher qu'elle
soit dépréciée par la légitimation de la position adverse constituent les

enjeux véritables des attaques de Strapaese envers Stracittà.
Lorsqu'ils prennent pour objet le rapport entre l'art et le pouvoir,

les leaders de Strapaese ne manquent pas de suggérer au fascisme le

49 Voir Alvaro, Bontempelli, Frank, op. cit., p. XIII-XV.
50 Voir A. M. Mandich, Una rivista italiana in lingua francese, p. 34-35.
51 A condition de préciser que l'ouverture internationale de Stracittà n'exclut
pas le nationalisme, que les «internationaux» ne se rangent pas tous du côté de
Stracittà et qu'ils ne s'intègrent pas dans les mêmes circuits ou mouvements.
Quant à la polarisation national / international dans «chaque espace national» de

l'époque et ses implications en matière d'autonomie, voir P. Casanova, La
république mondiale des lettres, p. 154-164.



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 269

type d'art à promouvoir. Ardengo Soffici, «chef de file» des «strapae-
sani» s'exprime d'une manière très claire:

Credo che la letteratura e l'arte, che il Fascismo puö e anzi deve
patrocinare, siano quelle le quali, perché più partecipano délia sua
essenza spirituale, meno si prestano ad una definizione semplici-
stica, e l'eccellenza dei cui caratteri meno apparisce nella confu-
sione présente di tutto. E' la letteratura, è l'arte che non puö dirsi
né reazionaria né rivoluzionaria, perché riunisce in sé l'esperienza
del passato e la promessa dell'avvenire; è la letteratura, è l'arte
dell'equilibrio e délia probità [...] Direi che è una letteratura, che è

un'arte realistica, intendendo questa parola nel senso che puö avere
quando si applica alla poesia di Alceo, di Saffo, o alla scultura di
Fidia e di Prassitele52.

Bontempelli ne va pas jusqu'à dire que le fascisme peut
«patronner» une norme esthétique (ou favoriser certaines tendances).
D'ailleurs, il croit même que le succès littéraire permet de réduire les

précautions d'ordre politique que la revue se doit de prendre. Mais
lorsqu'il demande à Mussolini d'approuver le projet littéraire de 900
(ou de ne pas s'y opposer), Bontempelli fait dépendre sa réussite
artistique de la légitimation politique: comme celle de Longanesi, son
attitude relève à cet égard de l'hétéronomie.

Néanmoins, Longanesi et Bontempelli revendiquent pour l'art une
marge d'autodétermination non négligeable. Ils s'opposent à toute
hypothèse d'«art fasciste». D'après Longanesi (Strapaese):

l'arte fascista non deve esistere; Dio scampi e liberi dagli archi di
trionfo, dai fasci coi festoni, dalle piacentinate o dalle brasinate! Se
si vuol far qualcosa per l'arte si aiutino questi artisti che sanno far
proseguire non ignominiosamente la grande tradizione italiana. Se
italiano vuol dire fascista, anche arte italiana vorrà dire arte fascista.

[...] Volere a tutti i costi uno stile è un ragionare da commendatori
o da ragionieri53.

Quant à Bontempelli (Stracittà):
l'arte e la filosofia possono ammirare sotto un aspetto storico, e

anche poetico, il potere politico; ma debbono fargli sentire sempre
ch'esse non possono essere soggette ad alcun potere di natura costi-
tuita e pratica; fargli ben capire che non si aiuta la Poesia54.

52 A. Soffici, «Arte fascista», 15 octobre 1926, p. 175.
53 L. Longanesi, «Uova sode», L'italiano, 24 décembre 1926.
54 M. Bontempelli, La donna del Nadir, p. 211. Voir aussi «Mendicità (ottobre
1928)» in id. L'avventura novecentista, p. 184: «la letteratura deve al potere of-
frire collaborazione, e non chiedere protezione. [...] Ma appunto quella ignobile



270 ÉTUDES DE LETTRES

Ces prises de position, loin d'être velléitaires, sont l'expression de
l'autonomie relative que la culture a pu garder pendant la dictature,
de par le caractère «imparfait» du totalitarisme fasciste55.

Le problème consiste plutôt à mieux connaître les limites de cette
autonomie, ainsi que sa répartition dans le champ de production
culturelle. De même, il est intéressant de savoir si cette autonomie a pro-

schiera di letterati da anticamera illustre tende a mantenere aU'uomo politico, nel
migliore dei casi, la funzione di "protettore". Puo anche darsi che ai periodi au-
gustei délia politica debbano alternarsi periodi cincinnateschi; cioè periodi in cui
sia necessario lasciar da parte il pensiero puro e l'immaginazione pura e mettersi
tutti a fare délia "pratica" press'a poco come quando una nazione è in guerra.
E io non sarei affatto lontano, oggi ad esempio, dall'approvare un decreto che
proibisse per cinquant'anni di pubblicare racconti o poesie. [...] Ma intendia-
moci. Ammetto, in nome di una cosiffatta, e puramente transitoria, necessità,
che si mandi uno scrittore a zappare i campi; ma mai e poi mai si permetta al
burino di venire a dettar legge in materia di lettere e di pensiero. Dico del burino,
come potrei dire dell'uomo d'armi, del bastonatore, ecc.». Bontempelli fera plus
tard une distinction entre «aider» et «protéger». Voir «Protezione (agosto '36)»,
ibidem, p. 185-186: «Una sola cosa ha da temere Tarte da parte di un regime
politico: la protezione. Un saggio regime deve saper distinguere (se vuole inte-
ressarsi dell'arte) tra l'aiutare e il proteggere. L'aiuto puô anche essere discreto,
amorevole, fratemo (pericoloso sempre); la protezione è in ogni modo una cosa
pesante e ingombrante, che pone il protetto in condizioni di servitù».
55 L'instauration de la dictature implique des restrictions dans tous les
domaines, y compris dans le domaine esthétique. L'espace littéraire n'a plus ni la
force, ni la capacité d'ingérence qui étaient les siennes à une époque antérieure;
et l'indépendance des agents littéraires n'est plus aussi large qu'auparavant.
Néanmoins, cette restriction est loin d'être absolue. En tant que mouvement
totalitaire, le régime a tendance à "fasciser" la société. Mais il n'y parvient que
partiellement, car le «totalitarisme demeure imparfait», «alquanto permissivo su
tutti i terreni (meno che su quello politico)». Voir A. Asor Rosa, Storia d'Italia,
IV/2. Dall'unità a oggi, p. 1514. «Rimasero, fino al 1943, ampie zone franche
nelle quali uomini di lettere, scienze ed arti trovarono agio per fare le loro cose
relativamente indisturbati: una sorta di limbo a pelle di leopardo che riveste tutta
la cultura italiana del Ventennio» (A. D'Orsi, «Intellettuali e fascismo. Appunti
per una storia (ancora) da scrivere», p. 322). Dans la sphère de l'art et de la
littérature, la «fascisation» a été beaucoup moins forte que dans d'autres domaines
(voir ibidem, p. 331-332). Pour ce qui est des lettres et des arts, l'ingérence
politique touche moins les contenus «purement» artistiques que la possibilité d'une
opposition au régime. Certes, beaucoup d'écrivains croient utile de faire appel à

l'état (pour les financements, les protections, les légitimations hétéronomes), aux
hommes politiques ou directement à Mussolini. Mais le fascisme ne fixe pas de
«norme» artistique. Le débat sur l'art fasciste, notamment, ouvert en 1926 par la
revue de Giuseppe Bottai Critica fascista n'établit au fond aucun canon esthétique.

À propos des «espaces de liberté» dans la culture à l'époque fasciste, voir
aussi R. De Felice, Fascismo, antifascismo, nazione, p. 257-263.



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 271

fité de l'ouverture vers Paris, capitale internationale de la culture.
Pour ce qui est de Strapaese et Stracittà, certains éléments paraissent
d'ores et déjà évidents. Ainsi, toute liaison (Stracittà) ou tentative de
liaison avec l'avant-garde parisienne va de pair avec une attitude plus
réservée vis-à-vis du pouvoir fasciste. Alors que Strapaese demande
publiquement et sans détours au fascisme d'opter pour la tradition, et
donc de soutenir son projet culturel, Bontempelli se montre plus
prudent: il admet que l'intellectuel s'adresse à la sphère politique, mais
se voit obligé de faire la distinction entre la collaboration de l'art
avec le pouvoir, qu'il considère comme légitime, et l'assistance aux
artistes par le pouvoir, qu'il trouve inacceptable. Cette prise de position

s'accorde avec sa position intermédiaire (et avec sa stratégie de

médiation) entre Rome et Paris. Elle tient compte de la vocation
totalitaire du fascisme, mais témoigne aussi d'une certaine propension à

l'indépendance. Les accointances parisiennes de 900 et la visée
d'intégrer certains milieux de la capitale française constituent des
obstacles objectifs aux inclinations hétéronomes de la revue. Giuseppe
Ungaretti prend lui aussi position, en Italie, en faveur d'une certaine
autonomie de l'art:

L'arte è un fatto misterioso, lo Stato puo sempre preparare le con-
dizioni favorevoli alla sua fioritura e al perfezionamento délia sua
qualité, ma lo Stato non potrebbe mai fabbricare gli artisti con lo
stampino. Se una certa libertà dell'arte venisse violata, sarebbero
giorni negri per Parte56.

Mi diceva Frateili sulla «Tribuna» ch'io mi spacco in due. Mezzo
sarei uomo, con i problemi dell'uomo, e l'altra metà la terrei chiusa
— di primavera! — nello scatolino dell'arte per l'arte. Mi rincre-
sce, non sono un mostro. Quando mi si dice: «Andrai ad arringare
la folla, è il tuo dovere», ci vado di corsa. Bisognerà ora accertarsi
che quella era opera d'arte57.

Ungaretti est le plus «francophile» des écrivains italiens et le plus
proche de Paulhan et de la NRF (c'est-à-dire des zones les plus
autonomes et légitimes de l'espace français58). C'est à Paris qu'il limite
davantage (du moins publiquement) ses manifestations de soutien
au fascisme. Tout se passe donc comme si la collaboration avec les
milieux parisiens autonomes (qu'ils soient dominants ou dominés,

56 G. Ungaretti, «Arte, affari e abracadabra», Il resto del carlino, 21 luglio
1928, in id., Vita d'un uomo. Saggi e interventi, p. 180.
57 Id., «Critica e arte», Il Tevere, 24-25 aprile 1929, ibidem, p. 201.
58 Pour une analyse de la position de cette revue selon une logique de champ,
voir A. Boschetti, La poésie partout. Apollinaire homme époque.



272 ÉTUDES DE LETTRES

«esthètes» comme la NRF ou «avant-gardistes»59) incitait à afficher
une attitude plus autonome vis-à-vis du pouvoir. Attitude dont les
manifestations ont tendance à être plus fortes à l'égard de Paris,
nettement plus faibles et ambiguës dans le champ italien. Si le rapport
avec Paris fait obstacle à l'hétéronomie, il n'est pas pour autant capable

de la surmonter entièrement. Ungaretti et 900, c'est-à-dire l'écrivain

et la revue qui misent le plus sur Paris à l'époque fasciste, ne
renoncent pas à une légitimation politique. Ils ne se privent pas non
plus d'offrir leur soutien et leur collaboration au régime. Malgré leur
intégration dans l'espace parisien et le capital littéraire dont ils disposent,

Ungaretti et 900 maintiennent (en France moins qu'ailleurs) une
tendance à associer l'art à la politique et à assujettir, par moments, le
premier à la deuxième. Le cas d'Ungaretti est à ce propos assez
éloquent. Vers la fin des années 1930, lorsqu'il est considéré à Paris et à

Rome comme l'homologue de Paul Valéry et le premier poète de son

pays, il ne cesse d'investir son prestige littéraire dans la propagande
en faveur du régime fasciste60. Des conditions historiques propres à

l'Italie (qui restent à étudier) font en sorte que l'hétéronomie persiste
dans des proportions non négligeables même au sommet de la hiérarchie

littéraire61.

Rosario Gennaro
University College Antwerpen

59 Cf. G. Sapiro, «Forms of Politicization in the French Literary Field».
60 Voir la note 18.
61 Voir P. Bourdieu, Les règles de l'art, p. 361: «Le degré d'autonomie du
champ (et, par là, l'état des rapports de force qui s'y instaurent) varie considérablement

selon les époques et selon les traditions nationales».



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 273

BIBLIOGRAPHIE SÉLECTIVE

Fulvia AIROLDI NAMER, Massimo Bontempelli, Milano, Mursia,
1979.

— «Bontempelli e i "Cahiers du 900"», in De Marco Polo à Savinio,
éd. F. Livi, Paris, Presses Universitaires de la Sorbonne, 2003,
p. 155-178.

ALVARO, BONTEMPELLI, FRANK, Lettere a «900», éd. M.
Mascia Galateria, Roma, Bulzoni, 1989.

Dina ARISTODEMO, Pieter DE MEIJER, «Varianti di una sta-
gione francese di Ungaretti», in Atti del convegno internazio-
nale su Giuseppe Ungaretti, ed. C. Bo, M. Petrucciani, M.
Bruscia, M. C. Angelini, E. Cardone, D. Rossi, Urbino, 4 Venti,
1981, p.111-160.

Alberto ASOR ROSA, Storia d'Italia, IV/2. Dall'unità a oggi, Torino,
Einaudi, 1975.

Henri BÉHAR, Michel CARASSOU, Dada: histoire d'une subver¬
sion, Paris, Fayard, 1990, p. 189-190.

Ruth BEN-GHIAT, La cultura fascista, Bologna, Il Mulino, 2000.
Francesca BERNARDINI NAPOLETANO, «Il lungo viaggio di

Ungaretti attraverso il fascismo», in V. Cardarelli & G.

Ungaretti, Lettere a Corrado Pavolini, ed. F. Bernardini
Napoletano e M. Mascia Galateria, Roma, Bulzoni, 1989,
p. 103-153.

Massimo BONTEMPELLI, La donna del Nadir, 2e ed., Milano,
Mondadori, 1928 (lèreéd. 1924).

— L'avventura novecentista, Firenze, Vallecchi, 1938.
Anna BOSCHETTI, La poésie partout. Apollinaire homme époque,

Paris, Seuil, 2001.
Pierre BOURDIEU, Les règles de l'art. Genèse et structure du champ

littéraire, Paris, Seuil, 1992.
Pascale CASANOVA, La république mondiale des lettres, Paris,

Seuil, 1999.

CONTI, Eleonora, Ungaretti mediatore culturale di «Commerce»,
«Intersezioni», XXII (2002), 1, p. 89-108.

Correspondance Jean Paulhan - Giuseppe Ungaretti, éd. J. Paulhan,



274 ÉTUDES DE LETTRES

L. Rebay et J.-Ch. Vegliante, préface de L. Rebay, Paris,
Gallimard, 1989.

Benjamin CREMIEUX, Panorama de la littérature italienne contem¬
poraine, Paris, Kra, 1928.

Benedetto CROCE, «Manifesto degli intellettuali antifasciste, in S.

Guglielmino, Guida al novecento, Milano, Principato, 1998,
p. 777-780.

Renzo DE FELICE, «Fascismo e cultura in Italia. Linee per uno
studio avanzato», in id., Fascismo, antifascismo, nazione,
Roma, Bonacci, 1996, p. 257-263.

Angelo D'ORSI, «Intellettuali e fascismo. Appunti per una storia
(ancora) da scrivere», Annali délia Fondazione Luigi Einaudi,
32 (1988), p. 305-336.

Jacques DUBOIS, L'institution de la littérature, Bruxelles, Labor,
1973.

G. FASO (ed.), La critica e Ungaretti, Bologna, Cappelli, 1977.
Lia FAVA GUZZETTA, «Un incunabolo délia "Ronda"»: "La

Raccolta"», Studi novecenteschi, I (1971), 2, p. 201-209.
Marta FERRAROTTO, L'Accademia d'Italia. Intellettuali e potere

durante il fascismo, Napoli, Liguori, 1977.
Francesco FLORA, La poesia ermetica, Bari, Laterza, 1936.

Luigi FONTANELLA, «Ungaretti a Parigi: la partecipazione al dada
/ surrealismo e i rapporti con André Breton», in Miscellanea di
italianistica in memoria di Mario Santoro, ed. M. Cataudella,
Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1995, p. 279-299.

Nino FRANK, «Paris reste le tremplin du monde», Comœdia, 18

novembre 1927, p. 1.

Roberto GABETTI, Carlo OLMO, Le Corbusier e «L'esprit nou¬
veau», Torino, Einaudi, 1975.

Rosario GENNARO, La risposta inattesa. Ungaretti e il Belgio tra
politica, arte e letteratura, Firenze/Leuven, Cesati-Leuven
University Press, 2002.

Emilio GENTILE, «Italianismo e umanismo. Le ambivalenze de
La Voce», in «La Voce» e l'Europa. Il movimento fiorentino de
«La Voce»: dall'identità italiana all'identità culturale europea,
ed. D. Rüesch e B. Somalvico, Roma, Presidenza del Consiglio
dei Ministri, Dipartimento per l'Informazione e l'Editoria,
1995, p. 21-38.

Giovanni GENTILE, «Manifesto degl'intellettuali italiani fascisti agli
intellettuali di tutte le nazioni», in E. Gentile, Le origini
dell'ideologia fascista, Bari, Laterza, 1975, p. 459-466.



ÉCRIVAINS ITALIENS ENTRE ROME ET PARIS 275

Marziano GUGLIELMINETTI, «Le lettere parigine di Ungaretti», in
Atti del convegno internazionale su Giuseppe Ungaretti, ed.
C. Bo, M. Petrucciani, M. Bruscia, M. C. Angelini, E. Cardone,
D. Rossi, Urbino, 4 Venti, 1981, p. 1063-1077.

Isabelle KALINOWSKI, «Traduction n'est pas médiation. Un regard
sociologique sur les traducteurs français de Hölderlin», Études
de lettres, 2 (2001), p. 29-49.

François LIVI, «Ungaretti et le français: la langue de l'avant-garde?»,
in De Marco Polo à Savinio. Ecrivains italiens en langue
française, éd. F. Livi, Paris, Presses Universitaires de la Sorbonne,
2003, p. 137-154.

Leo LONGANESI, «Uova sode», L'Italiano, 24 décembre 1926, in
L'Italiano (1926-1942), ed. B. Romani e C. Barilli, Roma,
Edizioni dell'Ateneo, 1976, p. 100-101.

Giorgio LUTI, La letteratura nel ventennio fascista. Cronache lette-
rarie fra le due guerre, Firenze, La Nuova Italia, 3e ed., 1995.

Anna Maria MANDICH, Una rivista italiana in lingua francese. Il
"900" di Bontempelli (1926-1929), Pisa, Libreria Goliardica,
1983.

Michel OSTENC, Intellectuels italiens et fascisme (1915-1929),
Paris, Payot, 1983, p. 167-207.

Angelo ROMANO, La cultura italiana attraverso le riviste. «La
Voce», Torino, Einaudi, 1960.

Gisèle SAPIRO, «Forms of politicization in the French literary field»,
Theory and Society, 32 (2003), p. 633-652.

Giovanni SCALIA, La cultura italiana attraverso le riviste.
«Lacerba», «La Voce» (1914-1916), Torino, Einaudi, 1961.

Ardengo SOFFICI, «Arte fascista», Critica fascista, 15 octobre 1926,
in id., Estetica e politico. Scritti critici 1920-1940, ed. S.

Bartolini, Chieti, Solfanelli, 1994.
Gabriele TURI, Lo stato educatore. Politico e intellettuali nell'Italia

fascista, Bari, Laterza, 2002, p. 7-17.

—, Il fascismo e il consenso degli intellettuali, Bologna, II Mulino,
1980.

Giuseppe UNGARETTI, La guerre, Paris, Établissements Lux, 1919,
republié sous le titre La guerre. Une poésie de Giuseppe
Ungaretti, éd. J.-Ch. Vegliante, suivie de P-L-M 1914-1919,
Nantes, Édition Le Passeur-Cecofop, 1999.

—, Vita d'un uomo. Tutte le poesie, ed. L. Piccioni, Milano,
Mondadori, 1970.

—, Vie d'un homme. Poésie 1914-1970, traduit de l'italien par Ph.



276 ÉTUDES DE LETTRES

Jaccottet, P. J. Jouve, J. Lescure, A. Pieyre de Mandiargues, F.

Ponge et A. Robin, préface de Ph. Jaccottet, Paris, Gallimard,
1973.

—, Vita d'un uomo. Saggi e interventi, ed. L. Rebay, Milano,
Mondadori, 1974.

—, «Per l'espansione culturale all'estero», in id., Filosofia fanta-
stica. Prose di meditazione e d'intervento (1926-1929), ed. C.
Ossola, Torino, UTET, 1997, p. 72-80.

—, Lettere a Sojfici (1917-1930), ed. P. Montefoschi et L. Piccioni,
Firenze, Sansoni, 1981.

Giuseppe UNGARETTI, Giuseppe DE ROBERTIS, Carteggio 1931-
1962, ed. D. De Robertis, Milano, Il Saggiatore, 1984.

Giuseppe UNGARETTI, Lettere a Giovanni Papini, ed. M. A. Terzoli,
Milano, Mondadori, 1989.

—, Il porto sepolto, Udine, Stabilimento Tipografico Friulano, 1916,
ed. C. Ossola, Venezia, Marsilio, 1990.

—, Lettere a Giuseppe Prezzolini 1911-1969, ed. M. A. Terzoli,
Roma, Edizioni di Storia e Letteratura, 2000.

Jean-Charles VEGLIANTE, Ungaretti entre les langues, Paris,
Université de la Sorbonne Nouvelle-Paris III, 1987.

Anna VERGELLI, «Un uomo di prim'ordine»: Giuseppe Ungaretti.
Documenti e altra corrispondenza inedita, Roma, Bulzoni,
1990.


	Échanges internationaux et nationalisme littéraire : écrivains italiens entre Rome et Paris

