
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2006)

Heft: 1-2

Artikel: De l'arménien à l'espéranto : Ramuz au fil du temps et des langues

Autor: Pella, Anne-Laure

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870084

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870084
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO:

RAMUZ AU FIL DU TEMPS ET DES LANGUES

Dès leurs premières publications, les œuvres de l'écrivain romand Charles
Ferdinand Ramuz ont fait l'objet de nombreuses traductions et continuent
d'alimenter aujourd'hui le marché littéraire de plusieurs pays non francophones. On
recense ainsi à l'heure actuelle plus de 300 traductions en quelque 31 langues.
L'exposé se propose de retracer le parcours international de cette œuvre en partant

du plus récent foyer de traduction — l'Arménie — pour remonter à la toute
première traduction d'un roman de Ramuz, effectuée en 1911 en espéranto. Le
contraste entre ces deux langues — reterritorialisée pour l'arménien et déterrito-
rialisée, par définition, pour l'espéranto — nous permet de questionner les lieux
de la traduction dans l'œuvre de Ramuz, en mettant à profit les outils développés
par une géographie des littératures.

Introduction

Dès leurs premières publications, les œuvres de l'écrivain romand
Charles Ferdinand Ramuz ont fait l'objet de nombreuses traductions
et continuent d'alimenter aujourd'hui le marché littéraire de plusieurs
pays non francophones. On recense ainsi à l'heure actuelle plus de
300 traductions, toutes langues confondues, publiées en volume, en
revue ou en bonnes feuilles. Le présent article vise à dresser un
panorama des lieux de la traduction autour de l'œuvre de Ramuz, en
établissant tout d'abord une carte générale de ces quelque 300
«extraductions»1. Je montrerai donc brièvement comment l'œuvre de

1 «L'intraduction» représente les livres traduits dans la langue du pays d'édition
à partir d'une œuvre écrite dans une langue originale étrangère. «L'extraduction»
représente, à l'inverse, les livres «exportés» d'un pays et traduits dans une ou



220 ÉTUDES DE LETTRES

Ramuz a été exportée et dans quelles langues étrangères elle a été
traduite. Je m'arrêterai ensuite plus précisément sur trois foyers de

traduction distincts qui me permettront d'éprouver certains outils
d'analyse développés par une approche sociologique des traductions
telle que Pascale Casanova, parmi d'autres, nous la propose. En
remontant le temps et en partant de la dernière langue de traduction,
l'arménien au tournant du XXIe siècle, je ferai étape par la réception
suisse allemande de l'œuvre de Ramuz dans les années 1970, avant
d'en arriver à la première traduction d'un texte de Ramuz, réalisée en
1911 en espéranto.

Les œuvres de Ramuz ont été traduites dans une grande diversité
de langues. Ses nouvelles, romans, «œuvres choisies» ou «œuvres
complètes» — selon les cas et d'après l'état des recherches — sont
accessibles dans 31 langues2. Sur un total de 315 extraductions3, près
de la moitié concernent l'allemand. Selon la terminologie proposée
par Franco Moretti4, l'allemand représente par conséquent le core, le

noyau de traduction des textes de Ramuz, avec 140 traductions à son
actif5. La seconde moitié se répartit entre les 30 autres langues recensées

à ce jour: outre l'allemand qui se tient loin devant, on constate

plusieurs langues étrangères. (V. Ganne et M. Minon, «Géographies de la
traduction», p. 58).
2 Liste par ordre alphabétique: allemand, anglais, arabe, arménien, bulgare,
chinois, danois, égyptien, espagnol, espéranto, finnois, gallois, géorgien, grec,
hébreu, hongrois, italien, japonais, letton, néerlandais, norvégien, polonais,
portugais, romanche, roumain, russe, serbo-croate, Slovène, suédois, tchèque, turc.
3 Ce chiffre de 315 extraductions nous donne un excellent ordre de grandeur,
mais précisons d'emblée qu'il pourrait être diminué de tous les projets de traduction

mentionnés et qui n'ont peut-être jamais abouti (ces traductions «fantômes»
qui n'ont pu être identifiées avec certitude correspondent à un petit dixième de
l'ensemble des traductions répertoriées, soit 29 références sur un total de 315).
A l'inverse, ce total de 315 extraductions pourrait être augmenté de toutes les
traductions non répertoriées dans les sources disponibles à l'heure actuelle, ou
simplement réalisées hors des circuits de production habituels. Je songe ici aux
traductions réalisées au noir, sans aucune négociation des droits de traduction,
qui restent ainsi invisibles pour la plupart des sources consultées (bibliographies
officielles, Bibliothèques nationales suisse et européennes, journal et correspondance

de l'auteur, archives privées, bulletins de la Fondation Ramuz et rapports
annuels de Pro Helvetia).
4 F. Moretti, Atlas du roman européen (1800-1900), p. 193.
5 Cette majorité écrasante de traductions vers l'allemand appelle naturellement

des explications de nature très différente de l'argumentation développée
au travers de cet article, qui s'intéresse principalement aux traductions dans des

petites langues. L'analyse du pôle de traduction germanophone constitue en réalité

le noyau d'une recherche dont j'esquisse ici le décor.



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 221

que l'italien constitue un bloc à part et se démarque lui aussi signi-
ficativement des autres langues de traduction, avec 38 traductions.
L'italien forme ainsi une sorte de semi-périphérie autour de l'œuvre
de Ramuz, au bénéfice d'influences limitées, régionales. Pour le reste,
ce que nous pourrions qualifier de périphérie selon Moretti, qu'il
s'agisse de l'espagnol, de l'anglais, du tchèque, du polonais ou du
hongrois — pour ne citer que quelques langues — on se situe à une
moyenne de 5 à 15 traductions par langue. On absorbe donc à peu
près autant de Ramuz à Madrid, Londres ou New York6, qu'à Prague,
Varsovie ou Budapest7.

Le chiffre global de 315 extraductions peut paraître réjouissant si
l'on considère que c'est un des barèmes qui permettent d'évaluer le
rayonnement d'une œuvre littéraire8. Plus réjouissant encore peut
paraître le nombre de langues dans lesquelles les textes de l'écrivain ont
été traduits, car on touche là au rayonnement concret, géographique
d'une œuvre à travers le monde. Il arrive parfois qu'une seule traduction

se fasse l'ambassadrice de Ramuz au sein d'une même communauté

linguistique: c'est le cas par exemple de l'égyptien, du grec ou
du letton, qui ne disposent — d'après l'état actuel des recherches —

que d'un titre de Ramuz en traduction. Mais que signifie une pareille

6 Ce constat vient confirmer le faible taux d'intraduction des pays anglo-
saxons qui exportent beaucoup de littérature, mais en importent extrêmement
peu. Comme P. Casanova l'explique, le «Royaume-Uni, qui exporte largement
sa production littéraire dans tous les autres pays d'Europe, est aussi le moins
ouvert aux productions étrangères, hors de son aire linguistique. Certes la place
importante de la très puissante production américaine — qui peut permettre aux
auteurs anglais de s'internationaliser sans changer de langue — est responsable
pour une large part de cette situation, mais on peut aussi parler d'une quasi-
autarcie des marchés anglo-saxons.» (P. Casanova, La République mondiale des
Lettres, p. 230).
7 On peut toutefois se demander à quoi ressemblerait cette «carte» des œuvres
traduites de Ramuz si les aides publiques à la traduction n'existaient pas. On
assiste ainsi dans les pays de l'Europe de l'Est des années 1990 à une nouvelle
vague de traduction des œuvres de Ramuz qui coïncide avec la création d'antennes

culturelles et la mise sur pied de projets de développement et de coopération
selon différents axes géographiques, soutenus par la fondation Pro Helvetia. On
ignore comment cette situation évoluera suite à la décision prise par Pro Helvetia
de fermer ces antennes.
8 Barème à manier avec précaution, toutefois, car il s'agit de prêter attention à

l'ordre de parution des traductions, et surtout à leur présence dans les «centres de
référence» du livre que représentent les bibliothèques nationales, par exemple.
Il convient également d'établir une distinction entre les types de publication (en
volume ou en bonnes feuilles).



222 ÉTUDES DE LETTRES

multiplication des traductions dans des petites langues? Y a-t-il lieu
de parler d'asymétrie entre l'œuvre d'un «grand auteur» — Ramuz,
écrivant dans une «grande langue» — mais traduit dans une multitude

de «petites langues»?9 Les traductions assument-elles alors une
simple fonction de médiation10, ou servent-elles d'autres objectifs?
Voilà quelques-unes des questions que je souhaiterais explorer en
remontant les vagues de migration de l'œuvre de Ramuz et en partant
du dernier foyer de traduction connu, encore très actif pour cet auteur:
l'Arménie.

1. Arménie

Il existe à l'heure actuelle six traductions11 de Ramuz en arménien,
qui s'échelonnent entre 1999 et 2003. Une seule de ces traductions
— et ce n'est pas la toute première puisqu'elle date de 2002 — a

été publiée dans une anthologie consacrée à la littérature romande
du XXe siècle. Les cinq autres traductions ont toutes été publiées en
volume, chez deux éditeurs différents, et sont toutes de la main du

9 Dans le cas de Ramuz, on pourrait supposer également qu'il existe une
asymétrie entre le réel et l'imaginaire, ou entre la géographie et la littérature: la
diffusion spatiale de son œuvre à travers le monde s'oppose a priori aux thématiques

abordées dans certains de ses livres, que l'on songe à Aimé Pache, peintre
vaudois ou La Guerre dans le Haut-Pays. Ramuz s'en explique dans la préface
qu'il destinait à la première traduction hongroise de Jean-Luc persécuté, signée
par Albert Gyergyai, en 1940: «[...] j'ai peur que Jean-Luc ne paraisse bien
"artificiel" à ceux qui ne connaissent pas le pays et ses mœurs. C'est le danger
du particularisme. Mais peut-être voudrez-vous bien voir, et vos lecteurs à votre
suite, que si je m'intéresse avant tout à une région, je n'ai rien quand même d'un
régionaliste. J'aurais voulu que mes personnages fussent suffisamment humains
pour être parfaitement accessibles aux autres hommes, d'où qu'ils proviennent.
J'aurais voulu réconcilier la région et l'univers, le particulier et le général [...].»
(Lettre de Ramuz à Albert Gyergyai publiée pour la première fois dans La Suisse

contemporaine, mai-juin 1948, p. 385-386). En réalité, on touche là à la vaste
problématique de l'articulation entre le particulier et l'universel, les romans de
Ramuz dépassant largement le cadre particulier des personnages mis en scène

pour atteindre à une description universaliste de la «communauté humaine».
10 I. Kalinowski rappelle que «quantifier le degré de réception d'un auteur
étranger à partir du nombre de ses traductions», c'est attribuer à la traduction
une «fonction de médiation qu'elle ne remplit pas toujours» (I. Kalinowski,
«Traduction n'est pas médiation: un regard sociologique sur les traducteurs français

de Hölderlin», p. 25).
11 C. F. Ramuz, [Aline], [trad, du français par Alexandre Toptchian], Erevan,
Apollon, 1999. Id., [Jean-Luc persécuté], [trad, du français par Alexandre
Toptchian], Erevan, Apollon, 2000. Id., [Derborence], [trad, du français par



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 223

même traducteur: Alexandre Toptchian. Ce dernier a commencé par
traduire Aline en 1999, puis Jean-Luc persécuté en 2000, Derborence
en 2002, Si le soleil ne revenait pas en 2003 et enfin Le Garçon
savoyard en 2003. Ce sont donc des «grands» romans de Ramuz — et
non des essais ou des nouvelles — qu'Alexandre Toptchian a décidé
de traduire en arménien, en mettant à profit les possibilités de subsides

que proposent des institutions nationales telles que Pro Helvetia
ou des fondations privées telles que la Fondation Ramuz12.

L'Arménie est un des pays où l'on rencontre le plus grand décalage

temporel entre la première publication en langue originale et la
première traduction13. De plus, avec six traductions en cinq ans, ce
petit pays témoigne subitement d'une activité éditoriale relativement
intense autour de l'œuvre de Ramuz. Cette conjonction d'éléments
me paraît assez intrigante pour que je pose l'hypothèse de l'arménien

comme le paradigme d'une «petite langue» qui traduit à partir
d'une «grande littérature». Ou, en d'autres termes, l'arménien comme
le paradigme d'une langue littéraire dominée, dotée de peu de capital
littéraire et de peu de reconnaissance internationale, qui traduit une
langue dominante, dotée pour sa part d'un important volume de
capital littéraire. Pour comprendre le rôle joué par ces traductions en
arménien, il convient de rappeler brièvement quelques événements
qui ont marqué l'histoire de l'Arménie.

Alexandre Toptchian], Erevan, Lusabats Publishing House, 2002. Id., [«Besoin
de grandeur»], in [Anthologie de la littérature suisse romande du XXe siècle,
nouvelles, récits, extraits], [trad, du français par Irina Hovsepian], Erevan,
Garoun, 2002. Id., [Si le soleil ne revenait pas], [trad, du français par Alexandre
Toptchian], Erevan, Lusabats Publishing House, 2003. Id., [Le Garçon
savoyard], [trad, du français par Alexandre Toptchian], Erevan, Apollon, 2003.
12 Toutes les traductions en arménien sont au bénéfice d'un soutien à la
traduction accordé tantôt par Pro Helvetia, tantôt par la Fondation Ramuz (ou par
les deux ensemble), pour des montants variant entre CHF l'OOO et CHF 4'500.
S'il est vrai que ces subsides représentent une aide non négligeable, tant pour le
traducteur que pour la maison d'édition, un entretien mené avec le traducteur
Alexandre Toptchian, établi à Paris, a révélé que ce facteur n'était pas déterminant

pour le choix particulier de Ramuz.
13 Outre l'arménien, dont les premières traductions de Ramuz remontent à

1999, on rencontre deux autres langues de réception très récente: d'après l'état
des recherches, le géorgien compte deux traductions, réalisées en 2001 (La
Grande peur dans la montagne) et 2003 (Si le soleil ne revenait pas) et le grec
connaît une seule et unique traduction de Ramuz en 2003 (Souvenirs sur Igor
Stravinsky). J'ai toutefois décidé de me concentrer sur le paradigme arménien en
raison du caractère manifestement plus systématique qui préside à la traduction
des textes de l'écrivain romand.



224 ÉTUDES DE LETTRES

Située aux confins de la Turquie, de la Géorgie, de l'Azerbaïdjan
et de l'Iran, l'Arménie se convertit au christianisme au début du IVe

siècle, se coupant ainsi de l'influence de ses grands voisins directs
qui se convertiront à l'islam. La langue arménienne est attestée à

l'état écrit depuis le Ve siècle, transcrite dans un alphabet propre de
38 lettres. Jusqu'au XVIIIe siècle, l'arménien classique, le grabar,
a le quasi-monopole de l'écrit, alors même qu'il s'éloigne de plus
en plus de l'arménien parlé. C'est au milieu du XIXe siècle que la
langue vernaculaire commence à rivaliser avec le grabar, pour
finir par le supplanter dans sa fonction purement littéraire. A cette
période, les caractéristiques d'une nouvelle langue littéraire sont en
train de devenir effectives grâce aux écoles, à la presse et surtout aux
traductions: jusqu'en 1840, on ne trouve que quelques romans en
langue moderne, uniquement des traductions, alors qu'en 1865, on
recense plus de cinquante livres publiés en arménien moderne, dont
seulement cinq titres originaux.

Le fonds littéraire de l'arménien à cette époque est donc
essentiellement composé de traductions dont la quasi-totalité se fait du
français en arménien. Selon une logique de construction d'identité
maintes fois démontrée, les traductions ont par conséquent largement

contribué à former, à enrichir la langue moderne, et à la diffuser
dans les vastes couches de la population. Elles ont été, dans cette
seconde moitié du XIXe siècle, l'organe d'uniformisation et le facteur
de diffusion de cette nouvelle langue qui passait du statut de «langue
vernaculaire» à celui de «langue référendaire», c'est-à-dire de langue

du sens et de la culture, selon le modèle tétralinguistique d'Henri
Gobard14. Dans cette perspective, la littérature traduite constituait une
étape préparatoire pour le développement de la littérature originale,
ce que confirme la proportion d'un dixième de production originale
contre neuf dixièmes de traductions vers 1865.

Notons que cette vague de traductions accompagne un mouvement

général de renaissance de la culture arménienne dès les années

1850, qui se caractérise par une ouverture aux formes modernes de

l'art et joue un rôle pionnier dans l'Empire ottoman. Cet élan se voit
toutefois brisé par le génocide du peuple arménien en 191515, qui

14 Voir A. Brisset, «The Search for a Native Language: Translation and Cultural
Identity», p. 345.
15 Le génocide du peuple arménien en 1915 a fait entre 800'000 victimes, chiffre

reconnu par le ministère de l'Intérieur turc en 1919, et 1,5 million de victimes
selon les Arméniens. Ces estimations correspondent aux deux tiers de la population

arménienne, environ.



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 225

accentue la scission entre le peuple arménien résidant sur le territoire
historique et la diaspora qui s'était peu à peu constituée, rendant plus
difficile encore les conditions d'existence d'un champ artistique ou
littéraire autonome.

Après deux ans d'indépendance d'une République d'Arménie
réduite à la portion congrue16, de nouvelles attaques turques forcent
l'Arménie à se tourner, en 1920, du côté de l'URSS en voie de
constitution. L'Arménie devient donc une république soviétique de 1920
à 1991. Cette soviétisation reconnaît cependant à l'arménien le statut
de langue «nationale» officielle, une reconnaissance qui ne s'est pas
faite pour toutes les Républiques. Par conséquent, l'arménien dispose
a priori de tous les supports et de toutes les institutions garantissant
son existence et son développement.

Mais si l'on y regarde de plus près, la situation est moins brillante.
L'intensification de l'enseignement du russe (470 professeurs en 1937

contre l'300 deux ans plus tard), de même que la soviétisation de
la langue arménienne, qui connaît deux réformes orthographiques17
— même si l'alphabet résiste à la cyrillisation — sont des indices de
la russification qui escorte le centralisme. L'avancée du russe semble
donc inévitable dans certains domaines de la vie sociale, comme
l'administration ou l'université.

Enfin, dès les années 1985-1986, les espoirs suscités par les
discours réformistes de Gorbatchev font rejaillir en Arménie des
revendications culturelles, territoriales et autonomistes, qui aboutissent à

l'indépendance politique de la République d'Arménie, le 21 septembre

1991. Mais en dépit de cette nouvelle indépendance, l'Arménie se
voit contrainte d'entretenir des relations très étroites avec la Russie.
Depuis la fin des années 1980 en effet, le conflit du Haut-Karabagh
— territoire de l'Azerbaïdjan peuplé très majoritairement d'Arméniens

— oppose l'Arménie à ses voisins directs que sont
l'Azerbaïdjan et la Turquie, si bien que seule une alliance stratégique avec
Moscou permet à l'Arménie de maintenir l'équilibre vis-à-vis de ces

pays. Cette alliance s'inscrit par conséquent dans le prolongement de
la domination russe à l'ère soviétique et accentue inévitablement le

processus de russification de la culture arménienne engagé sous le
régime communiste.

16 Le 4 juin 1918 à Batoum, la Turquie reconnaît l'indépendance de la
République d'Arménie, ramenée aux régions d'Erévan, Sévan, Etchmiadzine et
Alexandropol, minuscule État de ÎO'OOO km2.
17 Réformes orthographiques entreprises en 1920 puis en 1940. Statistiques
extraites de M. Nichanian, Âges et usages de la langue arménienne, p. 388.



226 ÉTUDES DE LETTRES

Pour en revenir aux six traductions arméniennes de Ramuz réalisées

entre 1999 et 2003, il est certes possible d'établir des parallèles

avec cette première vague de traduction massive qui avait eu lieu
vers 1850, et qui visait à faire de l'arménien moderne une nouvelle
langue littéraire. Mais il convient d'emblée de préciser que les
enjeux ne sont pas identiques: si les traductions qui accompagnent la
renaissance de la culture arménienne vers 1850 servent à fonder et
consacrer une langue jusqu'alors dépourvue de la moindre once de

capital littéraire, la situation est toute différente au tournant du
nouveau millénaire. L'arménien écrit et parlé en 2000 jouit déjà d'une
longue histoire. Il a été entretenu tout au long du XXe siècle, en dépit
des nombreux bouleversements politiques, tant par la communauté
résidant dans le pays18 que par la diaspora, au travers d'une presse
spécialisée. Aujourd'hui, il est non seulement reconnu comme langue
vernaculaire, les Arméniens lui restant très attachés dans le pays et
en diaspora. Mais il fonctionne aussi comme langue véhiculaire —
décrété langue nationale officielle à l'époque soviétique, l'arménien
partage toutefois ce statut avec le russe dans certains domaines. Et
depuis cette renaissance arménienne du milieu du XIXe siècle, c'est
également une langue référendaire, l'arménien moderne pouvant
désormais s'appuyer sur une tradition littéraire.

Par conséquent, les traductions des romans de Ramuz contribuent
certainement à alimenter une langue littéraire nationale, mais pas à

la fonder. Au vu des récents développements géo-politiques, il y a

tout lieu de penser qu'elles servent bien plutôt à contrebalancer le
processus de russification, tel qu'il a été entamé avec l'adhésion de
l'Arménie à l'URSS dès 1920. Les traductions permettraient ainsi
d'entretenir l'arménien, par un effet de traduction-accumulation —

pour reprendre la terminologie développée par Pascale Casanova19

— qui viserait à alimenter le fonds littéraire d'une langue menacée
et à la réaffirmer comme langue littéraire20. Notons enfin que cette

18 En 1977, encore sous l'emprise du régime soviétique, les Arméniens se
mobilisent contre la tentative de supprimer l'arménien comme langue officielle dans
la Constitution. Cette tentative de suppression montre à quel point l'arménien est
en concurrence avec le russe.
19 Voir P. Casanova, La République mondiale des Lettres, p. 189 et surtout
P. Casanova, «Consécration et accumulation de capital: la traduction comme
échange inégal», p. 7-20.
20 À cet égard, je ferai remarquer qu'un des ouvrages français qui traite de la
littérature arménienne, publié en 1989 par la maison Entente à Paris, figure dans

une collection qui s'intitule «Langues en péril» (M. Nichanian, Ages et usages
de la langue arménienne).



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 227

réaffirmation de la culture arménienne, qui passe aussi par une reter-
ritorialisation de la langue — toutes les traductions sont éditées dans
la capitale, à Erevan21 — intervient au moment crucial où le pays doit
réapprendre son indépendance22.

Comprendre ces traductions comme un acte de préservation face
à la russification graduelle de la culture arménienne: voilà un
premier facteur à même d'expliquer le décalage temporel, puis la brusque

intensification de traduction qu'on observe entre 1999 et 2003
autour de la figure de Ramuz. Pour étayer cette hypothèse, il s'agirait

bien entendu de vérifier que l'exemple des traductions de Ramuz
ne représente pas un cas isolé dans le paysage littéraire arménien. Il
faudrait par conséquent établir un catalogue plus vaste de toutes les

publications en Arménie sur ces vingt dernières années, afin d'établir

le pourcentage exact de traductions et de créations originales,
et d'identifier la place de Ramuz dans la littérature arménienne
traduite.

2. Ramuz en suisse allemand

Après avoir exposé le cas d'école de l'arménien, je me propose
de faire halte dans la Suisse alémanique des années 1970, avant d'en
venir à la toute première traduction d'une œuvre de Ramuz réalisée
en 1911 en espéranto. Cette étape alémanique mérite d'être brièvement

évoquée, dans la mesure où elle semble également révélatrice
des fonctions potentiellement assumées par la traduction.

A partir de 1977, et jusqu'en 1992, un traducteur du nom de Hans-
Ulrich Schwaar23 livre cinq traductions bernoises de Ramuz, dont deux

21 II faut savoir que jusqu'en 1975, soit jusqu'au début de la guerre civile au
Liban, Beyrouth était la capitale culturelle de la diaspora arménienne. De 1975
à 1985, pendant les dix premières années de la guerre au Liban, il s'est publié
plus de 700 livres arméniens à Beyrouth. Pour la culture arménienne, la capitale
libanaise correspondait ainsi à un pôle majeur de production, tout en étant hors
du territoire arménien.
22 Le moment n'est bien sûr pas anodin: comme Lawrence Venuti l'explique
(L. Venuti, The Scandals of Translation: Towards an Ethics of Difference, p.
187), c'est souvent dans des périodes historiques critiques, particulièrement lors
de l'effondrement de régimes dictatoriaux, que les cultures dominées valorisent
la traduction. Celle-ci œuvre alors à la formation d'une identité, à la construction
ou reconstruction d'auteurs, de nations, de lecteurs et de citoyens.
23 Ramuz est vraisemblablement le seul auteur dont Hans-Ulrich Schwaar ait
traduit plusieurs titres. Ce demier signe par ailleurs une petite dizaine de textes
de création en suisse allemand.



228 ÉTUDES DE LETTRES

seront rééditées24. La volonté de traduire Ramuz en dialecte alémanique
démontre que Ramuz est «assimilé» comme un auteur suisse, et qu'il
appartient au patrimoine national25. On peut donc y voir en premier
lieu un phénomène de «nostrisation» de la part du traducteur, dans la
mesure où ces traductions lui permettent d'affirmer une culture locale.
Mais au-delà de ce qu'elles peuvent signifier en termes de perception
de l'auteur, ces traductions méritent qu'on s'y arrête pour ce qu'elles
montrent d'elles-mêmes. Dans la lignée de l'interprétation donnée

par Annie Brisset sur les traductions de pièces de théâtre réalisées en
québécois26, je commencerai par faire remarquer que ces traductions
portent presque toutes l'inscription «i ds Bärndütsche übertreit vom»
(«traduit en bernois par»). Cette mention de la langue cible est contraire
aux habitudes qui gouvernent l'organisation du paratexte des traductions:

d'ordinaire, c'est bien la langue source qui est mentionnée, la
langue cible étant perçue comme évidente pour les lecteurs de la
traduction. En réalité, le suisse allemand n'étant pas une langue écrite
mais une langue constituée d'une multitude de dialectes parlés, cette
information supplémentaire est nécessaire pour localiser le public cible.

24 C. F. Ramuz, Ds Dörfli / Le Petit village, i ds Bärndütsch übertreit vom
H. U. Schwaar; mit Zeichnige vom Emil Zbinden, Ostermundigen-Bern,
Viktoria, 1977. Id., Hans-Jogg, e Gschicht us de Bärge / Jean-Luc persécuté,
i ds Bärndütsche übertreit vom H. U. Schwaar; mit Original-Ill. vom Edouard
Vallet, Ostermundigen-Bern, Viktoria, 1978. Id., Lineli / Aline, e Gschicht, i ds
Bärndütsche übertreit vom H. U. Schwaar; mit Zeichnige vom Emil Zbinden,
Ostermundigen-Bern, Viktoria, 1981. Id., Di grossi Angscht i de Bärge / La
Grande peur dans la montagne, i ds Bärndütsche übertreit vom H.U. Schwaar;
mit Zeichnige vom Peter Bergmann, Ostermundigen-Bern, Viktoria, 1982. Id.,
Farinet / Farinet ou la Fausse monnaie, i ds Bärndütsch übertriit vom H. U.
Schwaar; mit Ziichnige vom Hans Berger, Ostermundigen-Bern, Viktoria, 1984.
Id., Ds Dörfli / Le Petit village, [i ds Bärndütsche übertreit] vom H. U. Schwaar;
mit Zeichnige vom Emil Zbinden, 2. Ausg., Ostermundigen-Bern, Viktoria, 1978.
Id., Ds Döörfli, i ds Bärndütsch übertreit [vom] H. U. Schwaar u mit Zeichnige
vom Emil Zbinden, 3. Ausg., Langnau, Verlag Emmentaler Druck AG, 1990. Id.,
Hans-Jogg, e Gschicht us de Bärge, i ds Bärndütsch übertreit [vom] H[ans]
Ullrich] Schwaar u mit Originalill. vom Edouard Vallet, 2. Ausg., Langnau,
Verlag Emmentaler Druck AG, 1992.
25 Cette réception très typée de l'œuvre de Ramuz s'inscrit dans le nouvel âge
d'or de la littérature en dialecte. On assiste en effet dès la fin des années 1960
à une nouvelle valorisation littéraire des dialectes suisses allemands qui vise à

promouvoir le suisse allemand comme une langue référentiaire à part entière,
sans toutefois l'enfermer dans le rôle de ciment national tel qu'il était défini à

l'époque de la Défense nationale spirituelle, au milieu des années 1930.
26 A. Brisset, «The Search for a Native Language: Translation and Cultural
Identity», p. 343-375.



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 229

Et si ces traductions stipulent expressément «i ds Bärndütsch iiber-
treit vom», c'est probablement aussi pour mieux souligner, en creux,
la différence avec une traduction «classique» en haut-allemand. Cette
annotation quasi systématique — sur les huit ouvrages publiés en
bernois, seule une réédition ne le mentionne pas sur sa page de titre — ne
fait que souligner la marginalité de cette langue comme langue
littéraire. Paradoxalement, elle la consacre aussi comme langue littéraire,
la traduction d'un des fleurons de la littérature suisse lui fournissant
des armes pour rivaliser avec le haut-allemand. En mettant l'accent
en premier lieu sur leur particularisme, ces traductions bernoises
assument par conséquent une valeur différentielle et s'inscrivent dans

une logique de distinction par rapport au champ culturel allemand.

3. Espéranto

Remontons encore un peu plus le temps des migrations de l'œuvre
de Ramuz pour retrouver le point d'origine, le temps — et l'espace!
— zéro des traductions de Ramuz. L'histoire de ces traductions
commence en 1911, avec une version d'Aline en espéranto27, réalisée par
René de Saussure, le frère du célèbre linguiste Ferdinand de Saussure.
Cette première traduction publiée en volume28 fera l'objet d'une
réédition, quelques mois plus tard29.

A cette époque, les bases de l'espéranto sont déjà en place, mais
il s'agit de les consolider et d'alimenter le fonds linguistique et littéraire

de cette nouvelle langue artificielle. Créée en 1887 par le jeune
Juif polonais Lazare Louis Zamenhof, l'espéranto est une langue à

vocation universelle, qui mêle racines artificielles et naturelles dans

un schématisme extrême. Le canon de la langue est fixé définitivement

en 1905 par le Fundamento de Esperanto, qui édicté seize
règles fondamentales et intangibles de l'espéranto. Il ne reste plus alors
qu'à constituer le fonds de commerce de cette langue: plutôt que

27 Que la première traduction dans la langue universaliste de l'espéranto
intervienne en plein débat régionaliste autour des textes de Ramuz représente un des
nombreux paradoxes soulevés par cette publication.
28 Aline: rakonto, traduit en espéranto, représente la première traduction
publiée en volume. On recense cependant deux traductions antérieures, en
allemand, publiées en bonnes feuilles: C. F. Ramuz, «Die Macht der Verhältnisse»,
in Neue Zürcher Zeitung, Zürich, 20.07.1908-15.09.1908; C. F. Ramuz, «Aline»,
in Aus fremden Zungen, Berlin, Ledermann, 1910.
29 C. F. Ramuz, Aline: rakonto, trad, de René de Saussure, Genevo, A. Kündig,
1911. Id., Aline: svisa rakonto, tradukita di René de Saussure, dua eldono,
Genevo, A. Kündig, 1911.



230 ÉTUDES DE LETTRES

d'élaborer une grammaire détaillée, Zamenhof préfère traduire lui-
même, sur la base grammaticale du Fundamento, autant de chefs-
d'œuvre que possible. Pour lui, la traduction doit servir à «élaborer
la langue en la confrontant aux difficultés et aux finesses des langues
naturelles»30. Dans les premières années de l'espéranto, de 1887
à 1920 environ, on traduit donc beaucoup de textes littéraires non
seulement pour enrichir le vocabulaire de la langue, mais aussi dans
l'idée de perfectionner l'instrument et de lui faire gagner des lettres
de noblesse. La traduction d'Aline réalisée par René de Saussure en
espéranto, en 1911, s'inscrit manifestement dans ce mouvement
d'accumulation de capital littéraire.

Le mécanisme semble donc parfaitement identique à celui décrit
par Pascale Casanova dans ce qu'elle nomme la traduction-accumulation31

— le cas particulier de l'espéranto en représentant peut-être
l'exemple le plus patent, dans la mesure où cette instrumentalisation
des textes littéraires de la langue source au profit de la langue cible
est assumée dans les discours mêmes du fondateur Zamenhof.

Une différence de taille demeure cependant importante lorsqu'il
s'agit de questionner les lieux de la traduction: contrairement aux
langues naturelles, l'espéranto ne repose pas sur une communauté
de locuteurs qui lui préexiste, et qui serait située dans un espace
géographique plus ou moins circonscrit. En réalité, les traductions en
espéranto illustrent de la façon la plus critique la double fonction que
Lawrence Venuti32 attribue à la traduction: tout en servant de médiation

à l'œuvre «étrangère» de la langue source, les traductions
participent à la création d'une communauté dans la langue cible. Celles-ci
pèsent d'un poids considérable dans la représentation des cultures
étrangères, mais ce faisant elles contribuent également à forger la
subjectivité de la culture cible. Les traductions développent ainsi une
communauté de goûts et d'attentes dans la langue cible, à laquelle les
lecteurs peuvent s'identifier.

En ce sens, plus que toute autre traduction, les traductions en
espéranto appellent de leurs vœux la constitution d'une nouvelle
communauté, affranchie de toute revendication nationaliste. Mais pa-

30 Sur la création de l'espéranto et cette vague de traductions, voir P. Janton,
L'Espéranto, p. 91s.
31 Voir P. Casanova, La République mondiale des Lettres, p. 189 et surtout
P. Casanova, «Consécration et accumulation de capital: la traduction comme
échange inégal», p. 7-20.
32 L. Venuti, The Scandals of Translation: Towards an Ethics of Difference, p.
67s et L. Venuti, «Translation, Community, Utopia», p. 477.



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 231

rallèlement, les traductions en espéranto projettent une communauté
doublement utopique: tantôt par les idéaux d'égalité et de communication

universelle que cette communauté nourrit, et tantôt parce que
véritablement, cette communauté n'est rattachée à aucun lieu
particulier33. Ne reposant sur aucun modèle d'État-nation, dépourvue de

territoire, la langue de l'espéranto est par définition une langue déter-
ritorialisée.

Il est assez piquant de constater que cette traduction d'Aline en
espéranto marque le début de l'ère ramuzienne en traduction, parce
qu'elle oblige à relativiser une réflexion axée uniquement sur une
géographie des traductions, de même qu'elle incite à réexaminer la
valorisation de la traduction sur le marché littéraire mondial. Car
contrairement aux autres traductions faites dans des langues naturelles,
celle-ci ne révèle rien du champ littéraire d'un quelconque pays: la
traduction Aline: rakonto a bien une provenance réelle — Genève qui,
par une heureuse ironie du sort, désigne le même champ littéraire, le
même pays que le texte en langue originale34. Mais le rattachement de

ce texte à un espace géographique particulier n'en demeure pas moins
accessoire.

Dans l'idéologie espérantiste, les activités de traductions en espéranto

participent en effet d'une vision très humaniste et égalitaire,
visant à nourrir une langue de communication supranationale. On est
donc loin de cette logique d'«échange inégal» décrite pour les langues
naturelles, où les traductions se trouvent alors au service d'États-na-
tions. Cette différence nous rappelle que les traductions représentent
peut-être plus qu'un instrument de capitalisation au profit de champs
littéraires nationaux. Outre le fait qu'elles rapportent de l'argent aux
auteurs — comme Ramuz s'en félicitait dans une des lettres qu'il

33 Hormis une fois par année, lorsque le «pays de l'espéranto» se matérialise à

l'occasion des congrès universels.
34 Ce n'est d'ailleurs pas un hasard si cette traduction en espéranto est publiée à

Genève: la ville a notamment accueilli en 1906 le Congrès universel espérantiste,
une année après le congrès fondateur de Boulogne, en 1905. Et ce n'est
certainement pas non plus un hasard si la traduction est signée de la main de René de
Saussure. Ce dernier, mathématicien de formation, était vraisemblablement très
engagé dans la communauté espérantiste, puisqu'il signe plusieurs autres traductions

en espéranto (textes d'Ernest Naville et de Paul Seippel) ainsi qu'un certain
nombre de traités sur cette langue. La nature particulière de l'espéranto en fait
une traduction dans une langue «déterritorialisée», mais cela ne signifie pas pour
autant qu'elle soit «désincarnée» — le nom et les activités de René de Saussure
contribuant à porter cette traduction.



232 ÉTUDES DE LETTRES

adressait à son ami Adrien Bovy35 — les traductions œuvrent aussi
à la construction d'un universel littéraire. Elles travaillent à l'unification

de l'espace littéraire en créant, par-delà la diversité linguistique,
l'unité36.

Ce passage du particulier à l'universel, illustré de la façon la plus
éloquente par les traductions en espéranto, se retrouve dans l'écriture
même de Ramuz. L'écrivain s'en explique notamment dans une
préface qu'il destinait à la première traduction hongroise37 d'un de ses

romans, Jean-Luc persécuté, mais qui n'a pu être publiée en raison
de retards de courrier. Ramuz s'adresse directement à son traducteur,
Albert Gyergyai, en ces mots:

[...] j'ai peur que Jean-Luc ne paraisse bien «artificiel» à ceux qui
ne connaissent pas le pays et ses mœurs. C'est le danger du
particularisme. Mais peut-être voudrez-vous bien voir, et vos lecteurs à

votre suite, que si je m'intéresse avant tout à une région, je n'ai rien
quand même d'un régionaliste. J'aurais voulu que mes personnages
fussent suffisamment humains pour être parfaitement accessibles
aux autres hommes, d'où qu'ils proviennent. J'aurais voulu réconcilier

la région et l'univers, le particulier et le général [.. .].38

Cette «réconciliation de la région et de l'univers», pour reprendre
l'expression de Ramuz, passe certainement aussi par les traductions,
et ce en dépit de la structure très hiérarchisée qui domine les échanges
littéraires internationaux.

Conclusion

Pour conclure, nous avons vu que les pôles de traduction que j'ai
choisi d'aborder dans le cadre de cet exposé — pôle arménien, suisse
allemand et espérantiste de l'œuvre de Ramuz — pouvaient s'expliquer

par divers facteurs: c'est avant tout le mécanisme de la
traduction-accumulation qui ressort pour ces champs littéraires, mécanisme
qui s'inscrit toutefois dans des contextes spécifiques à chaque langue.

35 Lettre inédite de Ramuz à Adrien Bovy, du 24.11.1907: «Cher, à la hâte, ça
ne presse pas, mais pas du tout, j'allais même vous écrire, ayant reçu hier 300
fr. de droits de traduction. Les traductions ont du bon. J'étais un peu inquiet,
n'ayant plus même de quoi payer ma dernière semaine de pension. Me voilà
soudain remonté. [...]»
36 Voir R Casanova, La République mondiale des Lettres, p. 201.
37 C. F. Ramuz, Uldözött vad: regény [Jean-Luc persécuté], forditotta Albert
Gyergyai, Budapest, Rêvai, 1940.
38 Lettre inédite publiée pour la première fois dans La Suisse contemporaine,
mai-juin 1948, p. 385-386.



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 233

La présentation de ces trois pôles de traduction m'amène donc à

confirmer certains aspects du modèle d'analyse des traductions
développé par Pascale Casanova et l'école de Bourdieu: il existe un
processus, dans les traductions des œuvres de Ramuz, qui valide ces
outils et ces concepts. Mais les études de cas que j'ai présentées me
poussent dans le même temps à réévaluer certains principes d'explication

issus de ce modèle: la situation éclatée de l'espéranto, qui ne

repose ni sur une nation, ni sur un territoire, vient ébranler le postulat
de la dépendance originelle de la littérature à l'égard de la nation,
dont découle la conception de la traduction comme «échange
inégal»39. Le couple «dominant — dominé» ou «centre — périphérie» se

voit quant à lui remis en question par la situation du champ littéraire
alémanique vis-à-vis du champ littéraire allemand. Si les traductions
en suisse allemand assument une valeur différentielle par rapport au
haut-allemand, cette différenciation s'inscrit néanmoins dans un
espace complexe, composé de plusieurs points de référence: l'espace
germanophone ne connaît pas de centre à proprement parler, mais
bien plutôt des pôles qui s'influencent mutuellement, de telle sorte

que la relation entre le champ alémanique et les autres champs
germanophones ne saurait se lire de façon unidirectionnelle, de périphérie

dominée à centre dominant.
Par ailleurs, les éléments d'explication que j'ai soulevés au cours

de cette analyse ne m'ont pas encore permis d'aborder «frontalement»
les textes. Ils m'ont certes permis de mettre en lumière les enjeux
autres que purement textuels qui sont à l'œuvre dans la traduction
littéraire, mais ils laissent ouvertes un certain nombre de questions:
qu'en est-il précisément de ces enjeux textuels? Et comment faire le
lien avec la fonction de médiation que l'herméneutique prête à la
traduction?

Pour progresser dans cette recherche, il me reste donc à explorer
les points d'attache susceptibles de relier le modèle sociologique de
la traduction littéraire — tel que je l'ai exploité ici, du moins — à

une approche herméneutique. Quels sont les outils d'analyse qui me
permettent tout à la fois de dresser un portrait nuancé des conditions
sociales d'émergence des traductions, tout en essayant de voir ce que
ces textes «traduisent» véritablement, dans une perspective esthétique

et herméneutique? Cette question pourrait faire écho à celle de

39 «La dépendance originelle de la littérature à l'égard de la nation est au principe

de l'inégalité qui structure l'univers littéraire». (P. Casanova, La République
mondiale des Lettres, p. 62).



234 ÉTUDES DE LETTRES

Ramuz, lorsqu'il cherchait à «réconcilier l'univers et la région»: comment

donc réconcilier une approche sociologique de la traduction
littéraire avec son pendant herméneutique?

Anne-Laure Pella
Université de Lausanne



DE L'ARMÉNIEN À L'ESPÉRANTO 235

BIBLIOGRAPHIE SÉLECTIVE

Annie BRISSET, «The Search for a Native Language: Translation and
Cultural Identity», in The Translation Studies Reader, éd. L.
Venuti, London/New York, Routledge, 2000, p. 343-375.

Pascale CASANOVA, La République mondiale des Lettres, Paris,
Seuil, 1999.

—, «Consécration et accumulation de capital: la traduction comme
échange inégal», Actes de la recherche en sciences sociales, n°
144, septembre 2002, Paris, Seuil, 2002, p. 7-20.

Valérie GANNE et Marc MINON, «Géographies de la traduction»,
in Traduire l'Europe, éd. F. Barret-Ducrocq, Paris, Payot, 1992,

p. 55-96.
Pierre JANTON, L'Espéranto, Paris, PUF, (1973) 1989.
Isabelle KALINOWSKI, «Traduction n'est pas médiation: un regard

sociologique sur les traducteurs français de Hölderlin», Études
de Lettres, 2/2001, Lausanne, p. 25-50.

Franco MORETTI, Atlas du roman européen (1800-1900), Paris,
Seuil, 2000.

Marc NICHANIAN, Âges et usages de la langue arménienne, Paris,
Entente, 1989.

Lawrence VENUTI, The Scandals of Translation: Towards an Ethics
ofDifference, London/New York, Routledge, 1998.

—, «Translation, Community, Utopia», in The Translation Studies
Reader, éd. L. Venuti, London/New York, Routledge, 2000,
p. 468-488.




	De l'arménien à l'espéranto : Ramuz au fil du temps et des langues

