
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2006)

Heft: 1-2

Artikel: À sa place : essai de comparaison: les trajectoires de J.-J. Rousseau et
de J.M.R. Lenz

Autor: Tommek, Heribert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


À SA PLACE.
ESSAI DE COMPARAISON: LES TRAJECTOIRES DE

J.-J. ROUSSEAU ET DE J. M. R. LENZ

Cet article compare les trajectoires de Rousseau et de Lenz sous l'angle de la
genèse de l'écrivain «autonome» et professionnel à partir de quelques données
structurelles: origine sociale, entrée dans le champ littéraire, reconnaissance,
retraite, issue. Il aborde la manière de trouver sa juste «place» dans le champ et
la société et met l'accent sur le rapport entre l'appréhension de la division du
travail et la production des idées ou des «postures» universelles. Une différence
marquante entre les écrivains en question concerne la construction symbolique
de leur identité et de leur trajectoire: tandis que Rousseau s'est finalement créé
dans son œuvre une identité distinctive et une place à part, contrôlée par son
pouvoir littéraire de donner sens à son existence sociale, Lenz s'éreinte dans un
conflit avec l'héritage paternel. Si Rousseau s'est créé le statut nouveau et légitime

de Voriginal littéraire critique dans la société moderne, l'œuvre littéraire de
Lenz reflète quant à elle plutôt l'échec social et littéraire du Sonderling.

Lorsque j'essaie de comparer les trajectoires de Jean-Jacques
Rousseau (1712-1778) et de Jacob Michael Reinhold Lenz (1751-
1792), écrivain allemand de l'époque du Sturm und Drang, j'entends
par «circulation des idées» moins la réception directe des idées1, que
des analogies des positions occupées et des prises de position qui sont
y liées2. L'horizon plus vaste de cette étude est la genèse de l'écrivain

émancipé, «autonome» ou professionnel, qui vit de sa plume à la
différence de ses prédécesseurs: le poète de Cour et le poeta doctus,
qui possède une éducation académique, occupe un poste fixe et écrit

1 Voir N. R. Diffey, Jakob Michael Reinhold Lenz and Jean-Jacques
Rousseau.
2 Cf. H. Tommek, J. M. R. Lenz, Sozioanalyse einer literarischen Laufîrahn.



38 ÉTUDES DE LETTRES

pendant ses heures de loisirs3. La question de la genèse de l'écrivain
moderne est infailliblement liée à la question de sa place dans la
société. Je vais mettre l'accent d'une part sur l'expérience historique
d'une division accélérée de la société, voire du travail, et d'autre
part sur la proclamation d'idées universelles. L'intérêt est le rapport
entre la production d'idées universelles et la position sociale
particulière que ses auteurs occupent. Les deux auteurs en question
semblent se distinguer des autres producteurs symboliques à l'époque des

Lumières par deux traits: d'abord, ils se rapportent radicalement à la
condition humaine; ensuite — et plus significativement — ils mettent
leur existence sociale entièrement en jeu, tandis que les autres auteurs
s'assurent socialement par un statut (un titre, un poste fixe, une rente
etc.). Voilà sans doute une caractéristique générale de l'acteur hérétique

et de son pouvoir charismatique voire prophétique qui n'est pas
(encore) institutionnalisé. Le fait que l'existence entière soit mise en

jeu s'exprime chez tous les deux d'une manière particulière: du début
à la fin, leur œuvre est imprégnée d'une autodéfense, d'un combat

pour la justification de leur existence sociale — fait caractéristique
qui reflète leur sens social ou leur «sentiment relatif» (Rousseau),
percevant la précarité de la position occupée4.

Pour ce qui concerne Rousseau, je me réfère principalement au
travail de Jérôme Meizoz sur Le Gueux philosophe (Lausanne 2003).
L'auteur dégage la genèse de la «posture» inédite de Rousseau et
ses principales conditions sociales. Le concept de la «posture» vise
à analyser la manière singulière (subjective) d'occuper une «position»

(objective) dans le champ littéraire, comme le propose Alain
Viala5. Jérôme Meizoz étend le concept à la présentation discursive
de soi dans les textes, c'est-à-dire l'«ethos» qui renvoie à un répertoire

historique incorporé, affiché, renversé ou singé6. En somme,
Jérôme Meizoz constate une sorte de dialectique: la posture (écrite)
de Jean-Jacques proteste contre la place sociale (vécue) et contribue
à la transformer7. Afin de comparer les trajectoires de Rousseau et de

Lenz, je diviserai mon intervention en cinq étapes: l'origine sociale

3 Voir H.-J. Haferkorn, «Zur Entstehung der bürgerlich-literarischen
Intelligenz».
4 Voir le chapitre «La question de la justification» in P. Bourdieu, Méditations
pascaliennes, p. 279-283.
5 A. Viala, «Éléments de sociopoétique», p. 216.
6 J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 16.
7 Ibid.



À SA PLACE 39

(1.), l'entrée dans le champ littéraire (2.), les frictions à l'intérieur
du champ (3.), la rupture, retrait, fuite et errance (4.), et enfin l'issue
(5.).

1. L'origine sociale

Rousseau est né en 1712 dans la Genève calviniste et républicaine.

Il y fait l'expérience pratique d'une morale rigide, de l'idée
d'un corps politique et clérical, d'une citoyenneté et de droits de cité.
Fils d'un horloger, il connaît l'ethos du travail, voire du métier, et
respecte la propriété acquise par le travail de ses propres mains en
opposition à la prise de possession arbitraire8. Des compétences
raffinées et méticuleuses semblent dominer la journée de travail chez le
père Rousseau et également chez le fils, lequel entre en apprentissage
chez un graveur. Comme Rousseau lui-même le rapporte, les soirées
sont consacrées à la lecture intensive, notamment du monde
grec-républicain, passion partagée entre le père et le fils9. On a l'impression
d'une maison de citoyen exemplaire, qui tient son autorité civile et
patriarcale d'abord d'une tradition vive, ensuite de la formation et des

compétences acquises, comprenant les droits de cité et du métier, une
éducation générale et une vie quotidienne civilisée voire disciplinée.
L'«autorité éthique» est de type patriarcal notamment à l'intérieur de
la famille, à la place de travail, dans la commune et dans la paroisse,
où les faits sociaux sont formés et contrôlés par le citoyen lui-même.
Mais l'ethos et l'ordre patriarcal raffiné sont déterminés par les
contraintes de pouvoirs «grossiers» comme le pouvoir du plus fort et ses
formes socialement transformées: un État absolu et les hiérarchies qui
en découlent, un capitalisme sans éthique, une carrière sociale fondée
non pas sur le mérite, mais sur la protection et les intérêts particuliers.
Rousseau va contrecarrer ce danger en élaborant des oppositions:
entre Paris et Genève, entre la métropole et la cité, entre l'absolutisme

et le républicanisme, et entre le riche corrompu et le citoyen
vertueux. La position de Rousseau est particulière dans la mesure où
il incorpore, raffine et fait un usage stratégique des signes de son
origine marginale. Cela se manifeste dans la langue pratiquée (un
langage incorrect qui va devenir un signe d'authenticité et le distinguer
par rapport au langage académique et celui de la conversation), dans

8 Voir le début de la seconde partie du Discours sur l'origine de l'inégalité, in
Œuvres complètes III, p. 164, 173, 175 et VEmile, 2e livre, ibid. IV, p. 330.
9 Voir Confessions I, in Œuvres complètes I, p. 8.



40 ÉTUDES DE LETTRES

son ethos de travail (qui est caractérisé par le refus de l'aliénation de
l'homme par la division du travail), dans sa pauvreté élective, dans sa

vie conjugale (dès 1745 il se lie avec la lingère Thérèse Levasseur)
et familiale (il donne ses enfants à l'orphelinat). Enfin, tout se passe
comme s'il s'appropriait la réaction de son père au moment de la
confrontation avec des forces qui vont au-delà de l'ethos intériorisé et
contrôlé: la fuite, l'exil, c'est à dire l'auto-exclusion préventive
devançant le fait d'être exclu par des forces hétéronomes. On retrouve
une réaction similaire chez Lenz, confronté, à Weimar, à l'accession
de Goethe à la fonction ministérielle.

Né en 1751, Lenz grandit à Dorpat en Livonie (aujourd'hui Tartu
en Estonie), où il intériorise une conscience sociale contradictoire
à plusieurs égards. En effet, la province baltique fait politiquement
partie à cette époque du vaste empire russe, mais, ayant appartenu à

la Suède, elle conserve les privilèges corporels de la chevalerie qui,
en Livonie, est largement d'origine allemande. Dorpat a longtemps
fait partie de l'union hanséatique d'où des traditions médiévales
tardives soulignant la respectabilité et l'influence des commerçants tout
comme de l'administration municipale. Cependant à Dorpat, et
contrairement à Riga, le corps des chevaliers prédomine sur les corps
commerçants puissants (les guildes) et son cosmopolitisme.

A Dorpat, l'église et son pasteur occupent une position respectable.

En tant qu'allemand, Lenz fait partie de la classe cultivée et
supérieure par rapport à la population indigène (les paysans-serfs). En
tant que fils de pasteur (qui va occuper jusqu'au poste de surintendant
de la province), il connaît le sentiment contradictoire d'appartenir à

la caste des notables locaux et d'être dominé, dans le même temps,
en ce qui concerne les questions de pouvoir temporel. A cet égard, la
position sociale du pasteur Lenz semble homologue de la position de

l'horloger Rousseau: l'ethos et l'autorité se fondent sur des valeurs
universelles (un sévère piétisme de Halle chez l'un, un calvinisme et
un ethos républicain et du métier chez l'autre). Cependant, l'étendue
de leur pouvoir se limite à une communauté de valeurs partagées qui
se voit dominée au-delà de ses confins, c'est à dire au moment de la
confrontation avec les pouvoirs du plus fort qui agissent à l'intérieur
de la communauté même. L'un réagit en se soumettant au pouvoir
séculaire (le pasteur Lenz); l'autre en fuyant (l'horloger Rousseau après
un incident criminel). Ainsi se dessinent deux modèles du précurseur
de l'intellectuel moderne amené à occuper, au cours de l'émergence
du champ littéraire, une position dominante dans l'espace social, mais
dominée dans le champ du pouvoir.



À SAPLACE 41

La formation de Lenz porte la marque du climat spécifique de la
périphérie nord-orientale des centres européens de YAufklärung, entre
Riga, où le jeune Herder fait sensation, et Dorpat, où son père est
un auteur connu de la littérature théologique. Dès les premiers essais
littéraires de Lenz se fait sentir une tension entre d'une part un
modèle de littérature voué à l'édification religieuse et au service de la
patrie et d'autre part une poésie de YEmpfindsamkeit émancipée de

ses fonctions. On pourrait construire deux types idéaux apparentés
de l'origine de l'écrivain roturier: d'une part la maison d'un artisan
éduqué, à l'aise et socialement respecté, donc d'un citoyen d'une cité
républicaine, et d'autre part le presbytère protestant comme origine
typique des intellectuels allemands. Enfin, le fait que Rousseau et
Lenz deviennent des représentants d'un type intellectuel dominé, et
cependant protestant, tient non seulement à leur ethos intériorisé et
pratiqué, mais aussi à l'expérience objective d'un ordre politique
régional qui connaît des traditions, des droits et privilèges aussi bien
civiques qu'économiques.

2. L'entrée dans le champ littéraire

Rousseau se rend à Paris et, sans avoir fait d'études à l'université,
il se présente à l'Académie avec un Projet concernant de nouveaux
signes pour la musique (1742). La liaison avec une maison noble
(Mme Dupin) et sa formation plus ou moins autodidacte en musique
lui donnent accès aux cercles des producteurs culturels. Le premier
Discours (1750) constitue l'écrit par lequel Rousseau se fait connaître
du jour au lendemain. Il y met en doute les acquis et effets positifs du
progrès de la civilisation pour le développement des sciences et les
arts. Le scandale tient au fait que la critique de la corruption de l'être
humain ne vise pas seulement une noblesse dégénérée, mais aussi,
et plus particulièrement, la bourgeoisie montante ayant foi en ses
savoirs et dans l'idée qu'il faut accroître ses propriétés. Cette nouvelle
position dans le champ philosophique repose enfin sur deux points
de dissension fondamentale avec la position des représentants des
Lumières: la question de la sociabilité naturelle de l'homme et l'idée
de progrès, deux principes que Rousseau est le seul philosophe de son
époque à rejeter10.

La nouvelle position se radicalise dans le deuxième Discours
sur l'origine de l'inégalité (1755). Rousseau y construit le passage

10 Voir O. Mostefai, Le Citoyen de Genève, p. 129.



42 ÉTUDES DE LETTRES

de l'homme de l'état naturel à l'état social. Un passage qui va de

pair à ses yeux avec la perte de la liberté et de la moralité naturelle
ainsi qu'avec la naissance de l'inégalité sociale11. A ce titre, Émile
Dürkheim, alors qu'il était en train de légitimer la sociologie en
proclamant l'existence des faits sociaux, parle du «tour de force de
Rousseau d'avoir expliqué comment un être si foncièrement indifférent

à tout ce qui est vie commune en est venu à fonder des
sociétés»12. La thèse que la société n'est pas une entité naturelle, qu'il y a

une spécificité du règne social, enfin qu'avec le passage à l'état social,
l'homme développe un «sentiment relatif», a suscité, me semble-t-il,
l'intérêt du sociologue Maurice Halbwachs, qui a étudié et abondamment

commenté le Contrat social (Halbwachs, 1949).
La fuite de Rousseau hors de sa ville natale ne représente qu'une

faible rupture et refus de l'héritage paternel. En effet, Genève, la maison

du citoyen, le métier de l'artisan seront plus tard les piliers
centraux de la construction de son identité. Rousseau déclare finalement
que son malheur résulte d'avoir quitté sa condition13. Chez Lenz c'est
l'inverse. Il a énormément souffert de l'autorité de son père qui l'a
envoyé étudier à Königsberg pour embrasser une carrière de théologien.

Par conséquent, l'arrêt des études et la décision de se rendre
à Strasbourg représentent une véritable rupture avec la volonté
paternelle et l'affirmation du choix personnel de la littérature «émancipée».

Par rapport à Rousseau, Lenz appartient à une génération postérieure

sur l'axe de l'autonomisation de l'écrivain. Lessing est le
premier à défendre Rousseau en Allemagne contre Gottsched — le
tenant d'un classicisme à la française. Lessing introduit la tragédie

bourgeoise en Allemagne, traduit les tragédies domestiques de
Diderot et s'engage activement pour un théâtre national. L'estime
pour Rousseau, érigé en modèle qui légitime l'émancipation d'une
tutelle hétéronome, est entretenue et radicalisée par la génération du
Sturm und Drang.

11 «[...] dès l'instant qu'un homme eut besoin du secours d'un autre; dès qu'on
s'aperçut qu'il étoit utile à un seul d'avoir des provisions pour deux, l'égalité
disparut, la propriété s'introduisit, le travail devint nécessaire [...]» (Discours
sur l'origine de l'inégalité', Seconde Partie, in Œuvres complètes III, p. 171).
12 É. Dürkheim, Le contrat social de Rousseau, p. 48.
13 Voir J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 44, et cf. Le Petit Savoyard ou la vie
de Claude Noyer (1756): «Le premier et le plus grand des maux que m'a fait la
fortune c'est d'avoir trompé ma vocation. Chaque pas que j'ai fait dans le monde
m'a éloigné de l'innocence et du bonheur.» (Œuvres Complètes II, p. 1200).



À SA PLACE 43

La posture de Lenz prend d'abord forme collectivement à

Strasbourg où les débats intellectuels et esthétiques voient le jour
hors des académies dans une société littéraire. La découverte de
Shakespeare constitue l'impulsion centrale et par là l'élaboration
d'une nouvelle littérature allemande émancipée revendiquant le droit
à 1'«originalité» et à 1'«authenticité» de la nature de l'homme (contre

la «facticité»). En 1774, Lenz entre sur la scène littéraire avec
plusieurs œuvres par ailleurs publiées anonymement et directement
attribuées à Goethe: les Comédies après Plaute (dans la tradition
républicaine et populaire de la comédie), et les Notes sur le théâtre, qui
fournissent une critique de la poétique d'Aristote et formulent de
nouveaux principes pour le théâtre moderne face aux changements des
conditions sociales, comme sa tragi-comédie Le précepteur par
laquelle la posture particulière de Lenz se dessine14. Celle-ci s'exprime
dans un nouveau type de drame social qui va plus loin que le théâtre
de Diderot et la tragédie bourgeoise de Lessing. Par exemple, dans
Emilia Galotti (1772), la vertu bourgeoise s'oppose schématiquement
au vice et à la dépossession des biens de la noblesse. On retrouve dans
le drame social de Lenz les tableaux de l'intérieur familial aussi bien

que la confrontation des classes. Mais sa comédie sérieuse représente
pour lui un «tableau de la société humaine» qui problématise les
tensions de la classe moyenne en pleine formation. Le sens et le regard
aigus pour cette «économie» des frictions sociales le distinguent de
la position attribuée au Sturm-und-Drang du «Kraftmensch», représenté

par le Götz von Berlichingen de Goethe. Ainsi, Le précepteur
n'est pas un héros au caractère fort, authentique et autonome, mais
un acteur et en même temps une victime des contraintes sociales et
sexuelles (il met enceinte son élève noble et finit par se châtrer:
aspect frappant que Brecht a interprété dans son adaptation de la pièce
comme castration et autocastration des instituteurs et par conséquent
des intellectuels allemands par la reproduction des hiérarchies sociales

qu'ils entérinent). Certes, Lenz défend l'idée de l'homme prenant
lui-même son destin en main via sa liberté morale (une idée rous-
seauiste), mais il est (comme Rousseau) bien conscient de la dynamique

d'une division du travail et de la tendance à accoutumer l'homme
(la petite machine) à la vaste machine (la société) comme l'illustre
d'une manière impressionnante le début d'un texte intitulé Sur Götz
von Berlichingen15.

14 Voir R. Girard, Lenz.
15 «Nous sommes mis au monde; le pain et les habits, ce sont nos parents qui



44 ÉTUDES DE LETTRES

Tout comme Rousseau, Lenz fait donc son entrée dans le champ
littéraire en problématisant la nature déformée de l'homme en société

(quoiqu'il ne la mette pas en cause par principe). Le recours «à la
vraie nature de l'homme» fournit chez tous les deux un modèle général

pour le renversement hérétique d'une doxa. En plus, la nécessité
intérieure de prendre la parole au nom de l'homme avili et sans
parole, cet habitus essentiel de l'intellectuel prophétique à former,
reprend le modèle originaire du protestant, à savoir le modèle de Luther
et son célèbre: «Hier stehe ich und kann nicht anders» (voici ma position

— je ne puis pas la changer)16.

3. Frictions à l'intérieur du champ

Il convient maintenant d'esquisser les principales démarcations
vis-à-vis de l'extérieur du champ littéraire (par rapport aux forces
économiques et politiques), ainsi que les distinctions à l'intérieur du
champ.

Le choix du métier de copiste par Rousseau (février 1751) peut
être interprété comme une volonté d'indépendance économique de
l'écrivain obligeant les autres acteurs du champ à considérer les
contradictions de leur statut de penseurs17. Le rang artisanal et l'ancrage
volontaire dans le peuple laborieux confirment la posture éthique

nous les donnent; les mots, langues, savoirs, ce sont nos professeurs qui les font
entrer dans nos cervelles; notre désir, c'est une jeune fille quelconque, agréable,
qui l'éveille, nous voulons la posséder, la serrer dans nos bras comme une chose
qui nous appartient, quitte à ressentir aussi un autre besoin venu s'y mêler: un
besoin animal; un espace se libère quelque part dans la république, juste assez
grand pour nous recevoir, nos amis, parents, protecteurs s'en réjouissent et
s'appliquent à nous y faire rentrer; nous tournons un temps sur place avec les autres

rouages, entraînant, entraînés, et, même si tout va bien, nous finissons par être
usés, atrophiés, et devons céder la place au rouage suivant; voilà, messieurs, ce
à quoi se résume notre biographie, c'est peu glorieux; il en résulte que l'homme
n'est rien d'autre qu'une petite machine suprêmement raffinée qui s'insère tant
bien que mal dans ce que nous nommons monde, événements du monde, cours
du monde.» (Lenz, WuB II, p. 637; trad, par Susanne Lenz-Michaud).
16 Pour J. Meizoz, Rousseau «fonde son droit à la parole, et le devoir de vérité
qui lui est solidaire sur ce statut social communément dévaluatif. Il établit ainsi
un lien entre une expérience particulière de l'existence (la condition originelle de

"gueux" que Voltaire lui renvoie) et la légitimité, voire le droit, de proposer des
assertions générales.» (J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 10).
17 «Je vends le travail de mes mains, mais les productions de mon âme ne sont
point à vendre [...].» (Rousseau juge de Jean Jacques, deuxième Dialogue, in
Œuvres complètes I, p. 840; cf. J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 47, p. 18).



À SA PLACE 45

qu'il vient d'imposer dans le champ intellectuel. Par la suite, le refus
de la pension offerte par le roi (automne 1752) prolonge cette
distinction par rapport aux milieux du pouvoir courtois. Cette attitude
suscite chez Louis XV et son entourage l'image d'un «insolent», d'un
misanthrope et un violent conflit avec Diderot.

Le conflit, et finalement la rupture, entre Rousseau et Diderot (juin
1758) à la suite du Fils naturel reflète non seulement une lutte pour la
définition optimiste ou pessimiste du fondement des Lumières — une
lutte qui tourne autour de la question de la sociabilité naturelle de
l'homme. Mais il reflète aussi une lutte pour le positionnement social
de l'intellectuel, c'est-à-dire de la juste distance vis-à-vis du pouvoir
politique (la Cour) d'une part, et vis-à-vis du pouvoir économique (le
marché émergent) d'autre part. Enfin, ce conflit pose la question de
la position de l'intellectuel dans l'espace social, de la bonne distance
tant par rapport au peuple que par rapport à la noblesse.

La distinction la plus nette vis-à-vis du modèle de l'intellectuel
universel dominant à l'époque se manifeste dans la querelle avec
Voltaire. Pour celui-ci, le deuxième Discours est un libelle «contre
le genre humain». Il qualifie Rousseau de «gueux philosophe» et use
donc de la stigmatisation symbolique qui est un moyen efficace dans
le champ intellectuel prenant ici la forme du stigmate de populisme,
du colportage non seulement pseudo-intellectuel, mais aussi
antiintellectuel. Finalement, Voltaire justifie cette stigmatisation par les
conditions particulières de Rousseau et ses écrits: contre leur prétention

à l'universel, il les voit fondés sur le ressentiment social d'un
marginal aussi bien dans l'espace social que dans le champ intellectuel.

La réaction de Voltaire révèle sans doute une situation de
concurrence pour la définition et le statut de porte-parole légitime des
valeurs universelles.

Or, la figure du marginal, devenu un faux prophète pour la foule,
a son pendant positif dans la figure de Diogène. En effet, sur la base
de son isolement ou de sa position particulière, le philosophe fou et
isolé sait énoncer des vérités que personne n'ose énoncer. Les vérités
prétendent à l'universalité, mais en même temps il faut une certaine
disposition pour qu'on puisse les recevoir. Ainsi Rousseau répond à

Voltaire que celui-ci n'a rien compris et ne parviendra jamais à la
vérité annoncée18. Enfin, il valorise son origine et sa position sociale qui

18 On retrouve aussi ce type de valorisation chez Nietzsche par ex. dans l'aphorisme

de la Science joyeuse sur «l'homme fou» qui cherche en vain Dieu —
assassiné par les hommes — sur un marché avec une lampe et qui, finalement,



46 ÉTUDES DE LETTRES

lui permettent de philosopher au plus proche de la vérité de l'homme
commun au contraire des philosophes «professionnels» à Paris19.

C'est le moment où Rousseau inaugure un nouveau statut de l'intellectuel

fondé sur l'indépendance à l'égard du commanditaire et du
pouvoir, et sur l'identification non pas à une corporation philosophique

(à laquelle il dénie le monopole du discours et de la représentation
de la société), mais à l'homme du commun et à l'homme citoyen20.
Par conséquent, après les débats du second Discours, Rousseau se

retire (avril 1756) à l'Ermitage à la campagne.
L'image revalorisée du «gueux philosophe» peut aussi être

interprétée comme le «colporteur de la question humaine» traversant les
couches sociales et construisant des ponts symboliques. A cet égard,
on peut rappeler le conflit avec d'Alembert sur la fonction du théâtre.

La Lettre à d'Alembert (1758) représente le document définitif
de rupture avec les Encyclopédistes et avec la république des lettres
en général21. Tandis que Voltaire, Diderot, d'Alembert, Lessing et
les Stürmer und Dränger considèrent le théâtre comme l'instrument
puissant et légitime d'un raisonnement et d'une éducation publique
moderne, Rousseau veut en protéger sa ville natale Genève22. Il
caractérise le théâtre sous la forme de la «Camera obscura» (là les
acteurs — ici les spectateurs) comme un lieu de contraintes sociales,
et comme une institution de formation du sujet social moderne. En
fait, Rousseau rejette le théâtre comme institution spécialisée d'une
fonction particulière («l'amusement») avec un mode de fonctionne-

abandonne du fait de prendre conscience qu'il est trop tôt pour faire comprendre
sa quête.
19 Dans la longue lettre à Voltaire du 18 août 1756 Rousseau exprime le
déplacement des compétences de la production et la porte-parole des valeurs universelles:

«Des riches [...] rassasiez de faux plaisirs, mais ignorant les véritables;
[...] des gens de Lettres, de tous Les ordres d'hommes le plus sédentaire, Le
plus malsain, Le plus réfléchissant, et par conséquent le plus malheureux. [...]
Consultez un honnête Bourgeois qui aura passé une vie obscure et tranquille,
sans projets et sans ambition; un bon artisan qui vit commodément de son
métier; un Paysan même [...]» (in Correspondance complète, IV, lettre 424, p. 40;
cf. J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 50).
20 Cela est déjà manifeste dans la «Dédicace à la République de Genève» du
second Discours et va se renforcer dans la Lettre à d'Alembert.
21 Déjà dans la préface, il présente un nouveau mode d'écriture qu'il prétend
mettre au service de la patrie et non de la philosophie, ce qu'il appelle — sans
doute en réaction à Voltaire — un «vain babil» (in Œuvres complètes, V, P- 6);
cf. O. Mostefai, Le citoyen de Genève, p. 73.
22 Pour le passage suivant voir: J. Link, U. Link-Heer, «Entdifferenzierung,
Umdifferenzierung und das Projekt einer anderen Moderne bei Rousseau».



À SAPLACE 47

ment, voire un personnel, professionnalisé23. Un tel théâtre assume
la fonction d'un lieu que l'on occupe pour faire du capital (économique

et symbolique) en situation de concurrence dans une société
différenciée. Enfin, l'amusement professionnalisé a également des

conséquences pour l'ethos du travail des spectateurs qui commencent
à faire une différence essentielle entre le travail et l'amusement24.
Même la fonction morale et éducative du théâtre se montre illusoire
quant à la division du travail puisque, ayant trouvé sa place dans le
régime de la vie active «de travail», elle s'achève avec la soirée de la
représentation25.

Ainsi, une forme de «dé-différenciation», de réintégration
partielle et temporaire serait possible pour Rousseau, même dans des
conditions modernes. Il voit une alternative au théâtre dans les
fêtes publiques du peuple à l'exemple des fêtes antiques en plein
air. Cependant, à la fin du texte l'idée se révèle être un souvenir de

jeunesse. Le mythe de la république de Genève n'aura pas réussi à

retenir Rousseau dans les murs de la Cité. Il s'agit plutôt d'une
reproduction du mouvement d'exil du père par le fils. Tous les deux
sont, pour ainsi dire, spectateurs de la fête de la concorde du peuple
qu'ils observent de l'extérieur26. Néanmoins, il est d'importance que
Rousseau — contrairement à la plupart de ses contemporains — ait
vu un rapport direct entre l'accélération d'une différenciation
fonctionnelle et les aspirations des individus à sa réintégration au moins
partielle et temporaire. Ceci ne doit pas nécessairement être une
régression — comme Voltaire le dénonce — mais une sorte de «retour

23 «Qu'est-ce que la profession de comédien? Un métier par lequel il se donne
en représentation pour de l'argent, se soumet à l'ignominie et aux affronts qu'on
achette le droit de lui faire, et met publiquement sa personne en vente.» (in
Lettre à d'Alembert, in Œuvres complètes V, p. 73; cf. O. Mostefai, Le citoyen de
Genève, p. 87).
24 «Je vois d'abord que leurs travaux cessant d'être leurs amusemens aussitôt
qu'ils en auront un autre, celui-ci les dégoûtera des premiers; le zèle ne fournira
plus tant de loisir, ni les mêmes inventions.» (in Lettre à d'Alembert, in Œuvres
complètes V, p. 57; cf. J. Link, U. Link-Heer, «Entdifferenzierung», p. 437).
25 «J'entends dire que la tragédie mène à la pitié par la terreur; soit; mais quelle
est cette pitié? Une émotion passagère et vaine, qui ne dure pas plus que l'illusion

qui l'a produite [...] une pitié stérile, qui se repait de quelques larmes, et n'a
jamais produit le moindre acte d'humanité.» (Œuvres complètes V, p. 23). L'idée
d'une trop grande distance pour permettre une véritable application ne résulte
pas seulement des caractères artificiels représentés sur scène et du langage
déclamatoire comme le pensaient les auteurs du Sturm und Drang. En fait, elle résulte
avant tout de l'institutionnalisation et de la médialité de ce type de théâtre.
26 Cf. O. Mostefai, Le citoyen de Genève, p. 96.



48 ÉTUDES DE LETTRES

inventif» qui implique une recombinaison générative des spécialisations,

comme l'a proposé le germaniste Jürgen Link dans son travail
sur Hölderlin et Rousseau27. Ce travail d'universalisation se retrouve
cependant toujours confronté aux abus d'une fausse totalisation (qui
néglige la division du monde social). De plus, il entre en concurrence
avec une catégorisation du travail d'universalisation dans un certain
type d'espace avec un certain type de personnel travaillant un certain
temps avec un certain mode d'expression empêchant de «transporter
[le "message" du spectacle, H. T.] sérieusement dans la Société»28.
Peut-être que le conflit entre Rousseau et d'Alembert, le mathématicien

et philosophe positiviste, préfigure déjà le conflit que nous
connaissons bien entre l'intellectuel universel et le spécialiste aspirant à

la fabrication de l'universel dans un endroit particulier (le théâtre, le
musée etc.).

Après avoir accumulé les publications, Lenz tente de vivre (à partir
de 1774) en écrivain «indépendant» sans pour autant se résoudre à

réclamer une rétribution pour son travail, ni à élargir le cercle limité
de son public. Un an plus tard, il doit tenir compte douloureusement
des exigences du champ, c'est-à-dire des contraintes de la profession-
nalisation, d'une misère économique et d'un manque de reconnaissance

littéraire. Ce n'est donc pas par hasard que pendant cette année
le conflit avec Wieland s'aggrave. Wieland est l'auteur établi qui
représente le pôle d'une littérature aristocratique rococo contre lequel
les jeunes auteurs roturiers du Sturm und Drang écrivent. Au centre
du conflit se trouve le problème de la légitimité des profits matériels
et symboliques. Le rapport de Voltaire à Rousseau est homologue de

celui de Wieland à Lenz. C'est d'ailleurs Wieland qui est le porte-parole

majeur en Allemagne du verdict voltairien sur Rousseau. Comme

27 J. Link, Hölderlin-Rousseau, retour inventif. Cette sorte de «réintégration»
consisterait en «constructions de ponts» sélectifs et passagers entre plusieurs
domaines de savoirs spécialisés par lesquels les individus pourraient se constituer
en tant qu'êtres sociaux ne se réduisant pas à des spécialistes.
28 Cf. la Lettre à d'Alembert: «Le théâtre a ses règles, ses maximes, sa morale

à part, ainsi que son langage et ses vêtements. On se dit bien que rien de

tout cela ne nous convient, et l'on se croirait aussi ridicule d'adopter les vertus
de ses Heros que de parler en vers, et d'endosser un habit à la Romaine. Voilà
donc à peu près à quoi servent tous ces grands sentimens et toutes ces brillantes
maximes qu'on vante avec tant d'emphase; à les reléguer à jamais sur la Scène,
et à nous montrer la vertu comme un jeu de theatre, bon pour amuser le public,
mais qu'il y aurait de la folie à vouloir transporter sérieusement dans la Société.»
(iŒuvres complètes V, p. 24; cf. J. Link, U. Link-Heer, «Entdifferenzierung»,
p. 434).



À SA PLACE 49

Voltaire, il a tenté de stigmatiser les jeunes auteurs du nouveau
mouvement et notamment Lenz en leur reprochant de faire de grands gestes,

de «gueuler», de parler «Rotwelsch» (la langue verte et secrète
des vagabonds) sans vraiment dire des choses de valeur. En retour,
Lenz accepte cette stigmatisation et même la revalorise en tant que
marque d'une authenticité et en tant qu'outil légitime pour défendre
l'homme défiguré en société.

Les contraintes du marché émergent s'expriment chez Lenz dans le
reproche à l'adresse de Wieland: avec son journal critique Deutscher
Merkur, celui-ci occupe une position de monopole sur le jugement
littéraire fondée sur une domination économique. Le recours à la
«République des Savants», exposée par Klopstock un an auparavant
(1774), révèle la tentative de renverser les contraintes du marché et
du quotidien littéraire en changeant le monopole du charisme à long
terme. Le point crucial pour Lenz est le maintien et l'institutionnalisation

de la valeur des dispositions acquises (de la fantaisie littéraire,
de la créativité, du porte-parole). Le modèle d'une «République des
Savants» garantirait alors un espace indépendant des contraintes
économiques et d'une aristocratie d'esprit méritocratique, réglée exclusivement

par l'énergie créatrice et le mérite intellectuel.
La décision d'aller à Weimar (en 1776) manifeste l'espoir de la

réalisation d'une telle «république des savants». Cet espoir va de pair
avec l'illusion de l'annulation des distances ou des rangs sociaux à

la Cour d'un souverain éclairé (ici le comte Carl August). En fait, il
s'agit de l'espoir d'une place légitime de l'écrivain à côté du souverain

comme conseiller critique ou, si l'on veut, d'un espace littéraire
autonome à côté de l'espace du pouvoir temporel. La coexistence des
deux univers doit être rendue possible par l'idée d'un patriotisme qui
les contraindrait tous deux. Ainsi, le souverain accepte l'autonomie
d'un espace pour l'esprit critique et créatif de l'écrivain et protège
celui-ci des contraintes économiques par des honoraires récompensant

son mérite patriotique. En contrepartie, la république des savants
accepte l'espace du pouvoir politique et temporel en ne revendiquant
pas de pouvoir politique direct. L'illusion de positions différentes,
mais égales en droits devant l'État, ne dure pas à Weimar. On retrouve
un pendant à cette expérience de Lenz à Weimar chez Rousseau dans
la scène des Confessions à l'occasion d'un dîner à Turin auquel il
participe en tant que domestique. Rousseau parvient à produire
temporairement un état des hiérarchies abolies par la manifestation de son
esprit: «Ce fut un de ces moments trop rares qui replacent les choses
dans leur ordre naturel et vengent le mérite avili des outrages de la



50 ÉTUDES DE LETTRES

fortune» (Confessions, livre III). Jean Starobinski a interprété cette
scène significative comme une dialectique entre la «place» sociale
hiérarchique et la réconciliation avec la valeur naturelle de l'homme29.

L'expérience d'un placement, voire d'un classement social, consiste
chez Lenz en 1'«initiation» ministérielle de Goethe au champ du
pouvoir (juin 1776) qui va de pair avec l'expérience d'une division
caractéristique des compétences à la cour de Weimar: voici le ministre

Goethe, et là le surintendant Herder; là le poète établit Wieland
et enfin Lenz en tant qu'écrivain indépendant, mais socialement
insupportable et finalement expulsé de Weimar. Cette expérience peut
être comprise comme une exclusion que le poète «indépendant» en
quelque sorte sent venir, devance et assume lui-même par sa retraite à

la campagne. À la différence de Rousseau, le retrait de Lenz ne reconduit

pas une posture déjà bien affirmée, mais constitue une réaction
déterminée par la constellation sociale qui s'est formée — une division

des compétences qui va cependant, il faut le souligner, fournir le
fondement du classicisme allemand de Weimar, c'est-à-dire de l'auto-
nomisation fondamentale du champ littéraire en Allemagne.

4. Rupture, retrait, fuite, errance

La rupture de Rousseau avec Paris et le corps des lettrés, et enfin
son choix de la solitude sont une provocation directe vis-à-vis de la
doxa du champ intellectuel à l'époque des Lumières. Celle-ci postule
la sociabilité naturelle de l'homme et condamne explicitement la solitude

qui constitue une menace au bon fonctionnement de la société30.

Tandis que Lenz intériorise ces exigences sociales, voire paternelles,
notamment après son retour en Russie, l'œuvre de Rousseau renverse
cette condamnation en construisant un autre modèle de solitude.

«Je n'ai commencé à vivre que le 9 avril» écrit Rousseau dans
sa lettre à Malesherbes (26 janvier 1772). C'est la date à laquelle il
quitte Paris et s'installe à l'Ermitage qui devient le symbole d'une
solitude recherchée. Le départ, qui provoquera les reproches et les
sarcasmes de ses amis philosophes, s'explique par la nécessité pour lui
de se créer un espace de travail. L'auto-isolement recherché au milieu

29 Voir J. Starobinski, La Relation critique, p. 99-119.
30 Voir par exemple l'article de Y Encyclopédie sur les «Solitaires»: la solitude
est condamnée parce qu'elle est contraire aux intérêts de la société; bien plus,
elle est contre-nature, mène à l'aliénation, à la folie (cf. également La Religieuse
de Diderot). L'homme est envisagé du point de vue de sa contribution à la
société (cf. O. Mostefai, Le citoyen de Genève, p. 134-136).



À SA PLACE 51

de la nature correspond à la posture introduite par les deux Discours
et poursuivie dans la Lettre à d'Alembert. A ce titre, Rousseau
redouble sa marginalité: à la marginalité de l'autodidacte de formation,
d'étranger déraciné, de protestant converti, d'intellectuel en contradiction

avec les Leitmotive des Lumières, à celle de son mode de vie
et du choix de sa profession de copiste, Rousseau ajoute la marginalité

géographique et sociale. Même l'utilisation du titre de "citoyen de
Genève" indique la marginalité de Rousseau en révélant sa double
position d'étranger en France et à Genève. C'est la situation du citoyen
exilé: le moment où Rousseau décide de mettre sa plume au service
de sa patrie coïncide avec sa décision de ne plus retourner à Genève
et de s'éloigner une fois de plus de Paris en quittant l'Ermitage pour
Montmorency. Contrairement à la fuite de son père, ce n'est pas la
société qui le repousse à ses marges, mais lui-même qui rejette la
société en choisissant une marginalité qui lui est propre en ce qu'elle lui
fournit une nouvelle place pour agir.

La retraite ouvre la période la plus féconde de l'activité littéraire
de Rousseau. Il écrit la Lettre à d'Alembert, La Nouvelle Héloïse,
YEmile, le Contrat social, tous ouvrages qui peuvent être lus sous
l'angle d'une réponse à l'aliénation subie par l'homme en passant de

son état naturel à son statut d'être social. Comme la Lettre qui tente
de construire de nouveaux ponts sociaux via les fêtes républicaines du
peuple, La Nouvelle Héloïse traite des rapports intimes dans la société.
Le roman épistolaire crée ainsi une nouvelle relation entre la passion
des amants et le renoncement, par liberté et devoir moral, comme
fondement de la société. En plus, il élabore l'opposition canonique entre
Paris et la campagne helvétique, entre corruption et pureté, facticité et
sincérité31. Enfin, il faut rappeler que La Nouvelle Héloïse, écrite par
un auteur retiré, est devenu un best-seller sans précédent en Europe et
a assuré à son auteur un revenu considérable.

Dans YEmile et Du Contrat social Rousseau continue d'élaborer
les concepts centraux d'«homme» et de «citoyen». L'un représente
l'état naturel, l'autre l'état social maintenant contrôlé et approuvé par
des idées réflexives. Les deux ouvrages ont une fonction de
réintégration de l'homme à sa place particulière dans la société, comme en
témoigne ce passage de YEmile:

Dans l'ordre social, où toutes les places sont marquées, chacun doit
être élevé pour la sienne. Si un particulier formé pour sa place en

31 Voir le passage sur les «Montagnons» dans La Nouvelle Héloïse, première
partie, lettre XXIII, Œuvres complètes II, p. 76-84.



52 ÉTUDES DE LETTRES

sort il n'est plus propre à rien. [...] Dans l'ordre naturel les hommes
étant tous égaux leur vocation commune est l'état d'homme, et
quiconque est bien élevé pour celui-là ne peut mal remplir ceux qui s'y
rapportent. Qu'on destine mon élève à l'épée, à l'église, au barreau,

peu m'importe. Avant la vocation des parents la nature l'appelle à

la vie humaine. Vivre est le métier que je lui veux apprendre. En
sortant de mes mains il ne sera, j'en conviens, ni magistrat, ni soldat,

ni prêtre: il sera premièrement homme; tout ce qu'un homme
doit être, il saura l'être au besoin aussi bien que qui que ce soit, et
la fortune aura beau le faire changer de place, il sera toujours à la
sienne32.

Pour Rousseau, devenir un homme en accord avec sa propre nature
est le fondement de toute spécialisation. Le Contrat social recherche
aussi un principe ré-intégratif: le contrat comme base d'une société
différenciée. Ayant ainsi nié la théorie de la sociabilité naturelle,
Rousseau pose la doctrine de la nécessité d'un contrat, c'est-à-dire
de la constitution d'un moi politique: un contrat de chacun avec soi-
même. Le concept central de la Volonté générale en opposition à la
Volonté particulière trahit une réaction face à l'état social fondé sur
une division des intérêts. Rompre avec la vision de la société comme
fait naturel est une condition nécessaire pour comprendre la société
en tant que fait social de caractère arbitraire. Si les relations collectives

sont le fait d'une construction, alors elles sont aussi modifiables.
Là est la base de toute ambition révolutionnaire.

Les œuvres qui visent à un re-fondement intégratif au motif de la
différence essentielle entre l'état naturel et l'état social de l'homme,
V Emile et Du Contrat social, suscitent une condamnation par le
Parlement de Paris et une persécution de l'auteur. A Genève, le clergé
et la municipalité font brûler les deux œuvres. La position créée en

marge, si fructueuse pour l'écrivain «indépendant» et critique, se

change en une position dangereuse impliquant une fuite permanente à

l'égard des forces hétéronomes (l'État, l'Église). La place d'une identité

construite avec succès en marge de la société qui correspond à la
place du citoyen exilé voire du prophète exilé ne se retrouve plus dans
les espaces réels. Cependant, la fuite errante de Rousseau et sa quête
du repos deviennent très vite les symboles d'un prolongement de la
posture construite. À la marginalité fait place l'isolement et la
méfiance complète envers la société. Encore une fois, Rousseau réévalue
les contraintes sociales en vertu de son «moi» — dont les Confessions

32 J.-J. Rousseau, Emile, Œuvres complètes IV, p. 251.



À SA PLACE 53

représentent la quête et la construction. Ce travail de construction
révèle une défense permanente contre les exigences et les contraintes
sociales et également une quête pour la reconnaissance du moi en tant
qu'être social exposé au danger permanent de s'aliéner.

Quant à Lenz, il décrit dans ses premières lettres de Weimar les
relations sociales à la Cour comme un «tourbillon» avec en son
centre l'espoir d'un replacement adéquat selon de vrais mérites en
tant qu'homme, écrivain et citoyen, au-delà des hiérarchies sociales

établies. Par son «sens relatif», Lenz a pour ainsi dire pressenti
l'exclusion interne du poète «indépendant» au sein de la cour. Il
l'anticipe en se retirant lui même, comme en témoignent ces mots
adressés à Goethe: «Je vais à la campagne puisque je ne peux rien
faire chez vous» (27 juillet 1776). Il se rend au village de Berka, près
de Weimar, et comme pour Rousseau, on s'étonne et se moque du
solitaire en l'infantilisant (l'enfant Lenz qui doit se calmer dans un
espace isolé). A Berka, Lenz écrit d'une part un roman épistolaire:
L'ermite, un pendant aux Souffrances de Werther, qui s'inspire de La
Nouvelle Héloïse. D'autre part, il rédige des projets en vue d'une
réforme de l'organisation militaire qu'il voulait présenter au comte de
Weimar tout comme aux ministres français Saint-Germain et Turgot.
Cette visée atteste de son souci de prendre part aux affaires de la Cour
et de l'État tout en préservant son indépendance (c'est l'idée de la
répartition du pouvoir de la «république des savants» dans un «absolutisme

éclairé»). Il est significatif que Goethe l'ait conseillé fortement
de s'en abstenir et de brûler ses papiers. Cela est bien compréhensible,

puisque Lenz s'y consacre entre autres à discuter des problèmes
sociaux résultant des besoins sexuels des soldats forcés au célibat33.

Ainsi, il est remarquable d'observer que Lenz essaie, tout comme
Rousseau, d'intégrer des domaines en passe d'être distingués dans la
société bourgeoise en émergence. Cette division, Goethe l'a déjà bien
intériorisée en distinguant entre la ligne de conduite à tenir en tant
que ministre de la justice, des mines etc. et celle à tenir en tant que
poète.

L'exil volontaire et l'expulsion effective de Weimar (début décembre

1776), initiée par Goethe, traduisent les difficultés de Lenz pour
trouver, en tant qu'écrivain «indépendant», la bonne distance vis-à-
vis du champ du pouvoir. Il s'ensuit une vie errante. Dans le récit

33 II propose d'introduire une sorte de prostitution pour les soldats contrôlée
par l'Etat. Les enfants qui naissent de ces relations doivent être élevés dans des

pensions d'État pour remplir plus tard des fonctions étatiques ou militaires.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Le prédicateur de campagne (1777), Lenz met en avant une nouvelle
figure de réformiste social, celle du prêtre engagé, dont il rencontre
plus tard une incarnation en la personne de Johann Friedrich Oberlin
à Waldersbach dans le Ban de la Roche en Alsace. L'expérience de

l'errance, le fait d'avoir perdu sa place dans la société, l'exemple du

pasteur engagé Oberlin qui semble réaliser un équilibre entre le travail
social et sa vocation intérieure, vont de pair avec de graves problèmes
psychiques. Lenz est alors contraint de retourner à Riga (en 1778)
après avoir erré dans la région de Bâle. Il se rétablit grâce à des vastes
randonnées à travers l'Allemagne jusqu'à Lübeck en compagnie de

son frère. Comme chez Rousseau, la marche constitue une sorte de

thérapie motivant une méditation sur la place à occuper. Riga signifie
le retour au monde du père faisant carrière en tant que surintendant.
Durant la crise qu'il traverse, Lenz accepte de se défaire de la «poésie
exaltée» (c'est le reproche sans cesse adressé par son père), et
d'intérioriser le vœu paternel «d'être utile pour la patrie». Il tente en vain
de trouver un poste à Riga, Dorpat et enfin à Saint-Pétersbourg.

5. L'issue

La trajectoire de Rousseau opère de la marge (de l'amateur
autodidacte) vers le centre des Lumières (l'espace des penseurs
professionnels), pour manifester un retour à une nouvelle marge: un lieu à

part fournissant des conditions favorables pour le travail critique d'un
écrivain intellectuel et son «sens relatif» des problèmes de l'homme
dans une société se complexifiant. Ce travail critique, qui à la fois
distingue et offre des concepts «ré-intégratifs», est le fruit d'une
distance réflexive et contrôlée. La trajectoire rousseauiste rencontre une
persécution réelle et imaginaire de la part de représentants de
différentes communautés données (la République des Lettres, le Parlement
de Paris, le clergé de Genève) qui ne sont plus ou qui n'ont jamais été

contrôlées par le travail intellectuel. D'où une fuite errante, détruisant
tout espoir d'une communauté réalisée en conformité avec les idées
élaborées. La trajectoire de Rousseau mène finalement à une frustration

sociale, un isolement et une introspection radicale du soi, détaché
de toutes relations sociales. Les Rêveries du promeneur solitaire se

présentent donc comme le texte ultime d'une solitude réalisée et
approuvée34. Une nouvelle fois Rousseau se réapproprie le pouvoir de

34 Elles commencent ainsi: «Me voici donc seul sur la terre, n'ayant plus de

frère, de prochain, d'ami, de société que moi-même.» (Œuvres complètes I,
p. 995).



À SA PLACE 55

donner sens à sa vie sociale en la coupant de toute reconnaissance35.

La persécution réelle et imaginée le contraint à la découverte de
nouveaux territoires. Et de fait, Rousseau a créé avec Les Rêveries un
genre littéraire nouveau dans lequel la «rêverie», le mètre libre des

idées, entre en symbiose avec la «promenade», le mètre libre de la
marche. Les Rêveries marquent donc l'acte de naissance du courant
romantique de la prose rythmique36. L'isolement total et volontaire
à la fin de sa vie motivent ainsi 1'ethos et le message de son œuvre:
renoncer à la concurrence, décrocher, reprendre la première égalité,
rentrer dans son élément par des «révolutions qui ramènent les choses
dans l'ordre de la nature»37.

Au contraire, poussé par la nécessité de trouver un poste et par
là une identité sociale, Lenz s'installe dans une métropole orientale:
Moscou. Il entre dans un espace politique impérialiste qui offre
cependant des points de correspondance avec ses dispositions
littéraires acquises essentiellement à Strasbourg. Son séjour à Moscou
(1781-1792) coïncide avec l'organisation d'une partie de la noblesse
russe en loges maçonniques et en sociétés philanthropiques. Devenu
sujet russe, tout en restant un écrivain pauvre et plus ou moins
inconnu, Lenz trouve dans ces cercles un lieu de diffusion de ses idées
littéraires et réformistes. Ses archives moscovites témoignent d'un
engagement dans les domaines de l'éducation, de l'économie et de

l'historiographie. Le fondement de son engagement réformiste
repose en général sur une croyance en un «absolutisme éclairé» et en
particulier l'espoir d'un autre processus de civilisation en Russie. Le
règne supposé éclairé de Catherine II lui permet d'entretenir l'idée
de la Russie comme alternative à l'Europe occidentale saturée et
embourbée. Il rêve d'influencer et même de diriger la construction de
l'État russe.

La dernière phase de la trajectoire de Lenz en Russie peut donc
être décrite comme une transformation de la posture prophétique.
Cette transformation s'amorce par l'espoir d'un nouvel espace d'action

créé par les initiatives privées des nobles s'inspirant des idées
bourgeoises. Elle s'exprime d'abord dans le détournement de toute

35 «En se repliant sur mon ame et en coupant les relations extérieures qui le
rendent exigeant, en renonçant aux comparaisons et aux préférences il [mon amour-
propre] s'est contenté que je fusse bon pour moi; alors redevenant amour de moi
même il est rentré dans l'ordre de la nature et m'a délivré du joug de l'opinion»
{Rêveries du promeneur solitaire, in Œuvres complètes I, p. 1079).
36 J. Link, Hölderlin-Rousseau, retour inventif, p. 45.
37 Du Contrat social, in Œuvres complètes III, p. 416.



56 ÉTUDES DE LETTRES

poésie «romanesque». Ainsi, le rejet d'une poésie «inutile» (une part
de l'héritage paternel et intériorisé) se change en quête active d'une
complicité (symbolique) avec les pouvoirs dominants pour la
construction de l'État moderne. Cependant, l'expérience croissante d'un
contrôle et d'une exclusion symbolique des intellectuels à la
transformation de l'État russe mène finalement à l'affirmation de la valeur
propre du travail littéraire et critique vis-à-vis du pouvoir de l'État.
Celui-ci soumet la production littéraire à la censure à l'occasion du
déclenchement de la Révolution Française. À cette époque qui voit
grandir le contrôle étatique, Lenz reprend ses concepts d'une littérature

critique et fait de la satire une arme spécifique de défense face à

une déformation quotidienne de l'homme en société (Qu'est ce que la
satyre?, 1788)38.

Pour résumer, il faut d'abord souligner que les deux trajectoires
de Rousseau et de Lenz sont caractérisées par l'affirmation d'un
nouveau degré de sens social, voire d'un «sens relatif». Celui-ci a trait à

une accélération de la division du travail social dès la deuxième moitié

du dix-huitième siècle. Ensuite, le «sens relatif» va de pair avec la
production d'idées universelles dans un espace social en train de se

scinder, c'est-à-dire le champ intellectuel ou littéraire.
Les improbables trajectoires sociales de Rousseau et Lenz et

leur connaissance des rangs les plus distincts constituent une
extériorité première. De fait, leurs origines marginales et leurs identités
précaires les prédisposent à une seconde marginalité certes
problématique, mais aussi créatrice puisqu'elle motive une sorte de «folie
inventive»39. Paradoxalement, c'est sur leurs différences que les deux
auteurs prennent appui pour valider des énoncés généraux. Une
différence marquante entre Rousseau et Lenz concerne la construction
symbolique de leur identité et de leur trajectoire. Rousseau impose à

temps l'idée que son malheur consisterait dans le fait d'avoir quitté sa

place, sa position «naturelle» et légitime40. Le combat pour le
replacement des droits naturels de l'homme fournit finalement un répertoire

mythique énorme pour la Révolution Française, la Nation, et le

38 Une analyse plus complexe du séjour et de la production littéraire de Lenz à

Moscou se trouve dans H. Tommek, J. M. Lenz. Sozioanalyse, partie C, p. 237-
389.
39 Voir J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 68, et J. Link, Hölderlin-Rousseau,
retour inventif, p. 49.
40 Cf. note 13.



À SAPLACE 57

romantisme en Europe. Alors que Rousseau s'est finalement créé, via
son œuvre, une identité distinctive et contrôlée par son pouvoir littéraire

de donner sens à son existence sociale, Lenz s'éreinte à force
d'entrer en conflit avec l'héritage paternel. Il en résulte une conversion

partielle qui s'exprime dans une production incessante de projets

sociaux. Lenz se retrouve alors immergé au sein des contraintes
sociales d'une grande ville en essayant de les diriger. La rumeur de

sa mort (en 1792) sur le trottoir à Moscou comme un gueux errant,
causée peut-être par des persécutions de francs-maçons dans le
contexte de la peur d'une diffusion incontrôlée des idées de la Révolution
Française, fonde également un répertoire mythologique important
pour le processus d'autonomisation du champ littéraire en Allemagne.
Tandis que Rousseau est l'original créatif ayant accompli sa trajectoire

en trouvant un repos symbolique sur l'île des peupliers puis au
Panthéon, Lenz reste le Sonderling, le marginal échoué dans l'ombre
de Goethe. Sa trajectoire s'arrête sans avoir retrouvé son «destin
naturel», c'est-à-dire la justification sociale de sa raison d'être. En tant
que telle, cette trajectoire a contribué ex negativo à la construction du
classicisme de Weimar et à sa grandeur représentative dont la particularité

est de contenir en elle-même sa propre justification.

Heribert Tommek
Freie Universität Berlin



58 ÉTUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE SÉLECTIVE

Pierre BOURDIEU, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, 1997.
Norman R. DIFFEY, Jakob Michael Reinhold Lenz and Jean-Jacques

Rousseau, Bonn, Bouvier, 1981 (Studien zur Germanistik,
Anglistik und Komparatistik; Bd. 104).

Émile DÜRKHEIM, «Le contrat social de Rousseau (Histoire du
livre)», Revue de métaphysique et de morale, 1918, n° 1,2.

Hans-Jürgen HAFERKORN, «Zur Entstehung der bürgerlich-litera¬
rischen Intelligenz und des Schriftstellers in Deutschland
zwischen 1750 und 1800», in B. Lutz ed., Deutsches
Bürgertum und literarische Intelligenz 1780-1800, Stuttgart,
1974, (Literaturwissenschaft und Sozialwissenschaften, Bd. 3),
p. 113-276.

Maurice HALBWACHS (éd. et commenté par), Jean-Jacques
Rousseau, Du contrat social, Paris 1949.

René GIRARD, Lenz 1751-1792. Genèse d'une dramaturgie du tragi-
comique, Paris, Klincksieck, 1968.

Jakob LENZ, Michael REINHOLD, Werke und Briefe in drei Bänden,
Frankfurt am Main, Leipzig, Insel, 1992.

Jürgen LINK, Ursula LINK-HEER, «Entdifferenzierung, Um-
differenzierung und das Projekt einer anderen Moderne bei
Rousseau. Überlegungen zur Lettre à d'Alembert sur les
spectacles», in Cornelia Bohn, Herbert Willems ed., Sinngeneratoren
(Festschrift für Alois Hahn), Konstanz, UVK, 2001, p. 431-
448.

Jürgen LINK, Hölderlin-Rousseau, retour inventif (trad, de l'alle¬
mand par. I. Kalinowski), Paris, Presses Universitaires de

Vincennes, 1995.
Jérôme MEIZOZ, Le Gueux philosophe (Jean-Jacques Rousseau),

Lausanne, Éditions Antipodes, 2003.
Ourida MOSTEFAI, Le Citoyen de Genève et la République des

Lettres. Etude de la controverse autour de la Lettre à
d'Alembert de Jean-Jacques Rousseau (coll. The Age of
Revolution and Romanticism. Interdisciplinary Studies, vol.
14), New York, Washington D.C./Baltimore, Bern, Frankfurt



À SA PLACE 59

am Main, Berlin, Brussels, Vienna, Oxford, Peter Lang, 2003.
Jean-Jacques ROUSSEAU, Correspondance complète, R. A. Leigh

éd., Genève, Institut Voltaire/Oxford, Voltaire Foundation, 52
vol., 1965-1998.

—, Œuvres complètes, t. I-V, Paris, Gallimard, 1959-1995.
Jean STAROBINSKI, La Relation critique, Paris, Gallimard, 1970.
Heribert TOMMEK, J. M. R. Lenz. Sozioanalyse einer literarischen

Laufbahn, Heidelberg, Synchron, 2003.
Alain VIALA, «Éléments de sociopoétique», in Alain Viala et

Georges Molinié, Approches de la réception, Paris, PUF,
1993.




	À sa place : essai de comparaison: les trajectoires de J.-J. Rousseau et de J.M.R. Lenz

