Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2006)

Heft: 1-2

Artikel: A sa place : essai de comparaison: les trajectoires de J.-J. Rousseau et
de J.M.R. Lenz

Autor: Tommek, Heribert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A SA PLACE.

ESSAI DE COMPARAISON: LES TRAJECTOIRES DE
J.-J. ROUSSEAU ET DE J. M. R. LENZ

Cet article compare les trajectoires de Rousseau et de Lenz sous 1’angle de la
genese de 1’écrivain «autonome» et professionnel a partir de quelques données
structurelles: origine sociale, entrée dans le champ littéraire, reconnaissance, re-
traite, issue. Il aborde la maniere de trouver sa juste «place» dans le champ et
la société et met ’accent sur le rapport entre 1’appréhension de la division du
travail et la production des idées ou des «postures» universelles. Une différence
marquante entre les écrivains en question concerne la construction symbolique
de leur identité et de leur trajectoire: tandis que Rousseau s’est finalement créé
dans son ceuvre une identité distinctive et une place a part, controlée par son
pouvoir littéraire de donner sens a son existence sociale, Lenz s’éreinte dans un
conflit avec 1’héritage paternel. Si Rousseau s’est créé le statut nouveau et 1€gi-
time de ’original littéraire critique dans la société moderne, 1’ceuvre littéraire de
Lenz refiéte quant a elle plut6t 1’échec social et littéraire du Sonderling.

Lorsque j’essaie de comparer les trajectoires de Jean-Jacques
Rousseau (1712-1778) et de Jacob Michael Reinhold Lenz (1751-
1792), écrivain allemand de I’époque du Sturm und Drang, j’entends
par «circulation des idées» moins la réception directe des idées!, que
des analogies des positions occupées et des prises de position qui sont
y liées?. L’horizon plus vaste de cette étude est la genése de 1’écri-
vain émancipé, «autonome» ou professionnel, qui vit de sa plume a la
différence de ses prédécesseurs: le poete de Cour et le poeta doctus,
qui possede une éducation académique, occupe un poste fixe et écrit

I Voir N. R. Diffey, Jakob Michael Reinhold Lenz and Jean-Jacques

Rousseau.
2 Cf. H. Tommek, J. M. R. Lenz, Sozioanalyse einer literarischen Laufbahn.



38 ETUDES DE LETTRES

pendant ses heures de loisirs®. La question de la genese de 1’écrivain
moderne est infailliblement liée a la question de sa place dans la so-
ciété. Je vais mettre 1’accent d’une part sur I’expérience historique
d’une division accélérée de la société, voire du travail, et d’autre
part sur la proclamation d’idées universelles. L’intérét est le rapport
entre la production d’idées universelles et la position sociale parti-
culiére que ses auteurs occupent. Les deux auteurs en question sem-
blent se distinguer des autres producteurs symboliques a 1’époque des
Lumiéres par deux traits: d’abord, ils se rapportent radicalement a la
condition humaine; ensuite — et plus significativement — ils mettent
leur existence sociale entierement en jeu, tandis que les autres auteurs
s’assurent socialement par un statut (un titre, un poste fixe, une rente
etc.). Voila sans doute une caractéristique générale de 1’acteur héréti-
que et de son pouvoir charismatique voire prophétique qui n’est pas
(encore) institutionnalisé. Le fait que I’existence enti€re soit mise en
jeu s’exprime chez tous les deux d’une maniere particuliere: du début
a la fin, leur ceuvre est imprégnée d’une autodéfense, d’un combat
pour la justification de leur existence sociale — fait caractéristique
qui refléte leur sens social ou leur «sentiment relatif» (Rousseau),
percevant la précarité de la position occupée®,

Pour ce qui concerne Rousseau, je me réfere principalement au tra-
vail de Jérdme Meizoz sur Le Gueux philosophe (Lausanne 2003).
L’auteur dégage la genése de la «posture» inédite de Rousseau et
ses principales conditions sociales. Le concept de la «posture» vise
a analyser la maniére singuliére (subjective) d’occuper une «posi-
tion» (objective) dans le champ littéraire, comme le propose Alain
Viala®. Jérdme Meizoz étend le concept a la présentation discursive
de soi dans les textes, c¢’est-a-dire 1’«ethos» qui renvoie a un réper-
toire historique incorporé, affiché, renversé ou singé®. En somme,
Jérome Meizoz constate une sorte de dialectique: la posture (écrite)
de Jean-Jacques proteste contre la place sociale (vécue) et contribue
a la transformer’. Afin de comparer les trajectoires de Rousseau et de
Lenz, je diviserai mon intervention en cinq étapes: 1’origine sociale

3 Voir H.-J. Haferkorn, «Zur Entstehung der biirgerlich-literarischen

Intelligenz».

4 Voir le chapitre «La question de la justification» in P. Bourdieu, Méditations
pascaliennes, p. 279-283.

> A. Viala, «Eléments de sociopoétique», p. 216.

6 J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 16.

T Ibid.



A SAPLACE 39

(1.), 'entrée dans le champ littéraire (2.), les frictions a 1’intérieur
du champ (3.), la rupture, retrait, fuite et errance (4.), et enfin 1’issue

(3.

1. L’origine sociale

Rousseau est né en 1712 dans la Geneve calviniste et républi-
caine. Il y fait I’expérience pratique d’une morale rigide, de 1’idée
d’un corps politique et clérical, d’une citoyenneté et de droits de cité.
Fils d’un horloger, il connait I’ethos du travail, voire du métier, et
respecte la propriété acquise par le travail de ses propres mains en
opposition 2 la prise de possession arbitraire®. Des compétences raf-
finées et méticuleuses semblent dominer la journée de travail chez le
peére Rousseau et également chez le fils, lequel entre en apprentissage
chez un graveur. Comme Rousseau lui-mé€me le rapporte, les soirées
sont consacrées a la lecture intensive, notamment du monde grec-ré-
publicain, passion partagée entre le pére et le fils®. On a I’impression
d’une maison de citoyen exemplaire, qui tient son autorité civile et
patriarcale d’abord d’une tradition vive, ensuite de la formation et des
compétences acquises, comprenant les droits de cité et du métier, une
éducation générale et une vie quotidienne civilisée voire disciplinée.
L’ «autorité éthique» est de type patriarcal notamment a 1’intérieur de
la famille, a la place de travail, dans la commune et dans la paroisse,
ou les faits sociaux sont formés et contr6lés par le citoyen lui-méme.
Mais I’ethos et 1’ordre patriarcal raffiné sont déterminés par les con-
traintes de pouvoirs «grossiers» comme le pouvoir du plus fort et ses
formes socialement transformées: un Etat absolu et les hiérarchies qui
en découlent, un capitalisme sans éthique, une carriére sociale fondée
non pas sur le mérite, mais sur la protection et les intéréts particuliers.
Rousseau va contrecarrer ce danger en élaborant des oppositions:
entre Paris et Geneve, entre la métropole et la cité, entre 1’absolu-
tisme et le républicanisme, et entre le riche corrompu et le citoyen
vertueux. La position de Rousseau est particuliére dans la mesure ou
il incorpore, raffine et fait un usage stratégique des signes de son ori-
gine marginale. Cela se manifeste dans la langue pratiquée (un lan-
gage incorrect qui va devenir un signe d’authenticité et le distinguer
par rapport au langage académique et celui de la conversation), dans

8 Voir le début de la seconde partie du Discours sur I’origine de I’inégalité, in
(Euvres compleétes 111, p. 164, 173, 175 et I’Emile, 2¢ livre, ibid. IV, p. 330.
Voir Confessions 1, in (Euvres compleétes 1, p. 8.



40 ETUDES DE LETTRES

son ethos de travail (qui est caractérisé par le refus de 1’aliénation de
I’homme par la division du travail), dans sa pauvreté €lective, dans sa
vie conjugale (dés 1745 il se lie avec la lingeére Thérése Levasseur)
et familiale (il donne ses enfants a I’orphelinat). Enfin, tout se passe
comme s’il s’appropriait la réaction de son pere au moment de la con-
frontation avec des forces qui vont au-dela de 1’ethos intériorisé et
contrdlé: la fuite, 1’exil, c’est a dire 1’auto-exclusion préventive de-
vancant le fait d’étre exclu par des forces hétéronomes. On retrouve
une réaction similaire chez Lenz, confronté, a Weimar, a 1’accession
de Goethe a la fonction ministérielle.

Né en 1751, Lenz grandit a Dorpat en Livonie (aujourd’hui Tartu
en Estonie), ou il intériorise une conscience sociale contradictoire
a plusieurs égards. En effet, la province baltique fait politiquement
partie a cette époque du vaste empire russe, mais, ayant appartenu a
la Suéde, elle conserve les privileges corporels de la chevalerie qui,
en Livonie, est largement d’origine allemande. Dorpat a longtemps
fait partie de 1’union hanséatique d’ou des traditions médiévales tar-
dives soulignant la respectabilité et I’influence des commercants tout
comme de I’administration municipale. Cependant a Dorpat, et con-
trairement a Riga, le corps des chevaliers prédomine sur les corps
commergants puissants (les guildes) et son cosmopolitisme.

A Dorpat, I’église et son pasteur occupent une position respecta-
ble. En tant qu’allemand, Lenz fait partie de la classe cultivée et su-
périeure par rapport a la population indigéne (les paysans-serfs). En
tant que fils de pasteur (qui va occuper jusqu’au poste de surintendant
de la province), il connait le sentiment contradictoire d’appartenir a
la caste des notables locaux et d’étre dominé, dans le\méme temps,
en ce qui concerne les questions de pouvoir temporel. A cet égard, la
position sociale du pasteur Lenz semble homologue de la position de
I’horloger Rousseau: 1’ethos et 1’autorité se fondent sur des valeurs
universelles (un sévere piétisme de Halle chez I’un, un calvinisme et
un ethos républicain et du métier chez 1’autre). Cependant, I’étendue
de leur pouvoir se limite a2 une communauté de valeurs partagées qui
se voit dominée au-dela de ses confins, c’est a dire au moment de la
confrontation avec les pouvoirs du plus fort qui agissent a 1’intérieur
de la communauté méme. L'un réagit en se soumettant au pouvoir sé-
culaire (le pasteur Lenz); I’autre en fuyant (I’horloger Rousseau apres
un incident criminel). Ainsi se dessinent deux modeles du précurseur
de I’intellectuel moderne amené & occuper, au cours de I’émergence
du champ littéraire, une position dominante dans I’espace social, mais
dominée dans le champ du pouvoir.



A SA PLACE 41

La formation de Lenz porte la marque du climat spécifique de la
périphérie nord-orientale des centres européens de 1’ Aufkldrung, entre
Riga, ol le jeune Herder fait sensation, et Dorpat, ol son pére est
un auteur connu de la littérature théologique. Des les premiers essais
littéraires de Lenz se fait sentir une tension entre d’une part un mo-
dele de littérature voué a 1’édification religieuse et au service de la
patrie et d’autre part une poésie de I’ Empfindsamkeit émancipée de
ses fonctions. On pourrait construire deux types idéaux apparentés
de I’origine de I’écrivain roturier: d’une part la maison d’un artisan
€duqué, a I’aise et socialement respecté, donc d’un citoyen d’une cité
républicaine, et d’autre part le presbytére protestant comme origine
typique des intellectuels allemands. Enfin, le fait que Rousseau et
Lenz deviennent des représentants d’un type intellectuel dominé, et
cependant protestant, tient non seulement a leur ethos intériorisé et
pratiqué, mais aussi a I’expérience objective d’un ordre politique ré-
gional qui connait des traditions, des droits et privileges aussi bien
civiques qu’économiques.

2. L’entrée dans le champ littéraire

Rousseau se rend a Paris et, sans avoir fait d’études a I’université,
il se présente a 1’ Académie avec un Projet concernant de nouveaux
signes pour la musique (1742). La liaison avec une maison noble
(M™ Dupin) et sa formation plus ou moins autodidacte en musique
lui donnent acceés aux cercles des producteurs culturels. Le premier
Discours (1750) constitue I’écrit par lequel Rousseau se fait connaitre
du jour au lendemain. Il y met en doute les acquis et effets positifs du
progres de la civilisation pour le développement des sciences et les
arts. Le scandale tient au fait que la critique de la corruption de 1’étre
humain ne vise pas seulement une noblesse dégénérée, mais aussi,
et plus particulierement, la bourgeoisie montante ayant foi en ses sa-
voirs et dans 1’idée qu’il faut accroitre ses propriétés. Cette nouvelle
position dans le champ philosophique repose enfin sur deux points
de dissension fondamentale avec la position des représentants des
Lumieres: la question de la sociabilité naturelle de I’homme et 1’idée
de progres, deux principes que Rousseau est le seul philosophe de son
époque a rejeter’”,

La nouvelle position se radicalise dans le deuxieéme Discours
sur [’origine de I’inégalité (1755). Rousseau y construit le passage

10" Voir O. Mostefai, Le Citoyen de Genéve, p. 129.



42 ETUDES DE LETTRES

de ’homme de 1’état naturel a 1’état social. Un passage qui va de
pair a ses yeux avec la perte de la liberté et de la moralité naturelle
ainsi qu’avec la naissance de ’inégalité sociale!!. A ce titre, Emile
Durkheim, alors qu’il était en train de légitimer la sociologie en
proclamant 1’existence des faits sociaux, parle du «tour de force de
Rousseau d’avoir expliqué comment un étre si foncierement indiffé-
rent & tout ce qui est vie commune en est venu a fonder des socié-
tés»!2, La thése que la société n’est pas une entité naturelle, qu’il y a
une spécificité du régne social, enfin qu’avec le passage a 1’état social,
I’homme développe un «sentiment relatif», a suscité, me semble-t-il,
I’intérét du sociologue Maurice Halbwachs, qui a étudié et abondam-
ment commenté le Contrat social (Halbwachs, 1949).

La fuite de Rousseau hors de sa ville natale ne représente qu’une
faible rupture et refus de 1’héritage paternel. En effet, Genéve, la mai-
son du citoyen, le métier de 1’artisan seront plus tard les piliers cen-
traux de la construction de son identité. Rousseau déclare finalement
que son malheur résulte d’avoir quitté sa condition'®. Chez Lenz c’est
I’inverse. Il a énormément souffert de I’autorité de son pére qui I’a
envoyé étudier a Konigsberg pour embrasser une carriére de théolo-
gien. Par conséquent, 1’arrét des études et la décision de se rendre
a Strasbourg représentent une véritable rupture avec la volonté pa-
ternelle et 1’affirmation du choix personnel de la littérature «émanci-
pée».

Par rapport a Rousseau, Lenz appartient a une génération posté-
rieure sur I’axe de 1’autonomisation de 1’écrivain. Lessing est le
premier a défendre Rousseau en Allemagne contre Gottsched — le
tenant d’un classicisme a la francaise. Lessing introduit la tragé-
die bourgeoise en Allemagne, traduit les tragédies domestiques de
Diderot et s’engage activement pour un théatre national. L’estime
pour Rousseau, érigé en modele qui légitime 1’émancipation d’une
tutelle hétéronome, est entretenue et radicalisée par la génération du
Sturm und Drang.

1 «[...] d&s I’instant qu’un homme eut besoin du secours d’un autre; dés qu’on
s’apercut qu’il étoit utile a un seul d’avoir des provisions pour deux, I’égalité
disparut, la propriété s’introduisit, le travail devint nécessaire [...]» (Discours
sur ['origine de I’inégalité, Seconde Partie, in (Euvres completes 111, p. 171).

12 E. Durkheim, Le contrat social de Rousseau, p. 48.

13" Voir J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 44, et cf. Le Petit Savoyard ou la vie
de Claude Noyer (1756): «Le premier et le plus grand des maux que m’a fait la
fortune c’est d’avoir trompé ma vocation. Chaque pas que j’ai fait dans le monde
m’a éloigné de I'innocence et du bonheur.» ((Euvres Complétes 11, p. 1200).



A SA PLACE 43

La posture de Lenz prend d’abord forme collectivement a
Strasbourg ou les débats intellectuels et esthétiques voient le jour
hors des académies dans une société littéraire. La découverte de
Shakespeare constitue I’impulsion centrale et par 1a 1’élaboration
d’une nouvelle littérature allemande émancipée revendiquant le droit
a I’ «originalité» et a 1’«authenticité» de la nature de 1’homme (con-
tre la «facticité»). En 1774, Lenz entre sur la scéne littéraire avec
plusieurs ceuvres par ailleurs publiées anonymement et directement
attribuées a Goethe: les Comédies aprés Plaute (dans la tradition ré-
publicaine et populaire de la comédie), et les Notes sur le thédtre, qui
fournissent une critique de la poétique d’ Aristote et formulent de nou-
veaux principes pour le théatre moderne face aux changements des
conditions sociales, comme sa tragi-comédie Le précepteur par la-
quelle la posture particuliere de Lenz se dessine!®. Celle-ci s’exprime
dans un nouveau type de drame social qui va plus loin que le théatre
de Diderot et la tragédie bourgeoise de Lessing. Par exemple, dans
Emilia Galotti (1772), la vertu bourgeoise s’oppose schématiquement
au vice et a la dépossession des biens de la noblesse. On retrouve dans
le drame social de Lenz les tableaux de 1’intérieur familial aussi bien
que la confrontation des classes. Mais sa comédie sérieuse représente
pour lui un «tableau de la société humaine» qui problématise les ten-
sions de la classe moyenne en pleine formation. Le sens et le regard
aigus pour cette «économie» des frictions sociales le distinguent de
la position attribuée au Sturm-und-Drang du «Kraftmensch», repré-
senté par le Gotz von Berlichingen de Goethe. Ainsi, Le précepteur
n’est pas un héros au caractere fort, authentique et autonome, mais
un acteur et en méme temps une victime des contraintes sociales et
sexuelles (il met enceinte son €éléve noble et finit par se chatrer: as-
pect frappant que Brecht a interprété dans son adaptation de la piece
comme castration et autocastration des instituteurs et par conséquent
des intellectuels allemands par la reproduction des hiérarchies socia-
les qu’ils entérinent). Certes, Lenz défend I’idée de ’homme prenant
lui-méme son destin en main via sa liberté morale (une idée rous-
seauiste), mais il est (comme Rousseau) bien conscient de la dynami-
que d’une division du travail et de la tendance a accoutumer I’homme
(la petite machine) a la vaste machine (la société) comme I’illustre
d’une maniere impressionnante le début d’un texte intitulé Sur Gotz
von Berlichingen'.

14" Voir R. Girard, Lenz.
15 «Nous sommes mis au monde; le pain et les habits, ce sont nos parents qui



44 ETUDES DE LETTRES

Tout comme Rousseau, Lenz fait donc son entrée dans le champ
littéraire en problématisant la nature déformée de I’homme en société
(quoiqu’il ne la mette pas en cause par principe). Le recours «a la
vraie nature de I’homme» fournit chez tous les deux un modele géné-
ral pour le renversement hérétique d’une doxa. En plus, la nécessité
intérieure de prendre la parole au nom de ’homme avili et sans pa-
role, cet habitus essentiel de I’intellectuel prophétique a former, re-
prend le modele originaire du protestant, a savoir le modele de Luther
et son célebre: «Hier stehe ich und kann nicht anders» (voici ma posi-
tion — je ne puis pas la changer)'®.

3. Frictions a l'intérieur du champ

Il convient maintenant d’esquisser les principales démarcations
vis-a-vis de 1’extérieur du champ littéraire (par rapport aux forces
économiques et politiques), ainsi que les distinctions a I’intérieur du
champ.

Le choix du métier de copiste par Rousseau (février 1751) peut
étre interprété comme une volonté d’indépendance économique de
I’écrivain obligeant les autres acteurs du champ a considérer les con-
tradictions de leur statut de penseurs!’. Le rang artisanal et ’ancrage
volontaire dans le peuple laborieux confirment la posture éthique

nous les donnent; les mots, langues, savoirs, ce sont nos professeurs qui les font
entrer dans nos cervelles; notre désir, c’est une jeune fille quelconque, agréable,
qui I’éveille, nous voulons la posséder, la serrer dans nos bras comme une chose
qui nous appartient, quitte a ressentir aussi un autre besoin venu s’y méler: un
besoin animal; un espace se libére quelque part dans la république, juste assez
grand pour nous recevoir, nos amis, parents, protecteurs s’en réjouissent et s’ap-
pliquent & nous y faire rentrer; nous tournons un temps sur place avec les autres
rouages, entrainant, entrainés, et, méme si tout va bien, nous finissons par étre
usés, atrophiés, et devons céder la place au rouage suivant; voila, messieurs, ce
a quoi se résume notre biographie, c’est peu glorieux; il en résulte que 1’homme
n’est rien d’autre qu’une petite machine suprémement raffinée qui s’insére tant
bien que mal dans ce que nous nommons monde, événements du monde, cours
du monde.» (Lenz, WuB II, p. 637; trad. par Susanne Lenz-Michaud).

16 Pour J. Meizoz, Rousseau «fonde son droit a la parole, et le devoir de vérité
qui lui est solidaire sur ce statut social communément dévaluatif. Il établit ainsi
un lien entre une expérience particuliere de I’existence (la condition originelle de
“gueux” que Voltaire lui renvoie) et la 1égitimité, voire le droit, de proposer des
assertions générales.» (J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 10).

17 «Je vends le travail de mes mains, mais les productions de mon dme ne sont
point a vendre [...].» (Rousseau juge de Jean Jacques, deuxi¢me Dialogue, in
(Euvres complétes 1, p. 840; cf. J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 47, p. 18).



A SAPLACE 45

qu’il vient d’imposer dans le champ intellectuel. Par la suite, le refus
de la pension offerte par le roi (automne 1752) prolonge cette dis-
tinction par rapport aux milieux du pouvoir courtois. Cette attitude
suscite chez Louis XV et son entourage 1’image d’un «insolent», d’un
misanthrope et un violent conflit avec Diderot.

Le conflit, et finalement la rupture, entre Rousseau et Diderot (juin
1758) a la suite du Fils naturel refiéte non seulement une lutte pour la
définition optimiste ou pessimiste du fondement des Lumiéres — une
lutte qui tourne autour de la question de la sociabilité naturelle de
I’homme. Mais il refléte aussi une lutte pour le positionnement social
de I’intellectuel, c’est-a-dire de la juste distance vis-a-vis du pouvoir
politique (la Cour) d’une part, et vis-a-vis du pouvoir économique (le
marché émergent) d’autre part. Enfin, ce conflit pose la question de
la position de I’intellectuel dans 1’espace social, de la bonne distance
tant par rapport au peuple que par rapport a la noblesse.

La distinction la plus nette vis-a-vis du modéle de 1’intellectuel
universel dominant a I’époque se manifeste dans la querelle avec
Voltaire. Pour celui-ci, le deuxiéme Discours est un libelle «contre
le genre humain». I1 qualifie Rousseau de «gueux philosophe» et use
donc de la stigmatisation symbolique qui est un moyen efficace dans
le champ intellectuel prenant ici la forme du stigmate de populisme,
du colportage non seulement pseudo-intellectuel, mais aussi anti-
intellectuel. Finalement, Voltaire justifie cette stigmatisation par les
conditions particuliéres de Rousseau et ses écrits: contre leur préten-
tion a 'universel, il les voit fondés sur le ressentiment social d’un
marginal aussi bien dans I’espace social que dans le champ intellec-
tuel. La réaction de Voltaire révele sans doute une situation de con-
currence pour la définition et le statut de porte-parole 1égitime des
valeurs universelles.

Or, la figure du marginal, devenu un faux prophete pour la foule,
a son pendant positif dans la figure de Diogéne. En effet, sur la base
de son isolement ou de sa position particuliére, le philosophe fou et
1solé sait énoncer des vérités que personne n’ose énoncer. Les vérités
prétendent a I’universalité, mais en méme temps il faut une certaine
disposition pour qu’on puisse les recevoir. Ainsi Rousseau répond a
Voltaire que celui-ci n’a rien compris et ne parviendra jamais a la vé-
rité¢ annoncée'®. Enfin, il valorise son origine et sa position sociale qui

18 On retrouve aussi ce type de valorisation chez Nietzsche par ex. dans 1’apho-
risme de la Science joyeuse sur «I’homme fou» qui cherche en vain Dieu — as-
sassiné par les hommes — sur un marché avec une lampe et qui, finalement,



46 ETUDES DE LETTRES

lui permettent de philosopher au plus proche de la vérité de I’homme
commun au contraire des philosophes «professionnels» a Paris'®.
C’est le moment ou Rousseau inaugure un nouveau statut de 1’intel-
lectuel fondé sur I’'indépendance a 1’égard du commanditaire et du
pouvoir, et sur ’identification non pas a une corporation philosophi-
que (a laquelle il dénie le monopole du discours et de la représentation
de la société), mais a2 I’homme du commun et 2 I’homme citoyen®.
Par conséquent, apres les débats du second Discours, Rousseau se
retire (avril 1756) a I’Ermitage a la campagne.

L’image revalorisée du «gueux philosophe» peut aussi €tre inter-
prétée comme le «colporteur de la question humaine» traversant les
couches sociales et construisant des ponts symboliques. A cet égard,
on peut rappeler le conflit avec d’Alembert sur la fonction du théa-
tre. La Lettre a d’Alembert (1758) représente le document définitif
de rupture avec les Encyclopédistes et avec la république des lettres
en général?!. Tandis que Voltaire, Diderot, d’ Alembert, Lessing et
les Stiirmer und Drénger consideérent le théatre comme 1’instrument
puissant et 1égitime d’un raisonnement et d’une éducation publique
moderne, Rousseau veut en protéger sa ville natale Genéve??. 11 ca-
ractérise le théatre sous la forme de la «Camera obscura» (la les ac-
teurs — ici les spectateurs) comme un lieu de contraintes sociales,
et comme une institution de formation du sujet social moderne. En
fait, Rousseau rejette le théatre comme institution spécialisée d’une
fonction particuliére («1’amusement») avec un mode de fonctionne-

abandonne du fait de prendre conscience qu’il est trop t6t pour faire comprendre
sa quéte.

19 Dans la longue lettre a Voltaire du 18 aofit 1756 Rousseau exprime le dépla-
cement des compétences de la production et la porte-parole des valeurs univer-
selles: «Des riches [...] rassasiez de faux plaisirs, mais ignorant les véritables;
[...] des gens de Lettres, de tous Les ordres d’hommes le plus sédentaire, Le
plus malsain, Le plus réfléchissant, et par conséquent le plus malheureux. [...]
Consultez un honnéte Bourgeois qui aura passé une vie obscure et tranquille,
sans projets et sans ambition; un bon artisan qui vit commodément de son mé-
tier; un Paysan méme [...]» (in Correspondance compleéte, 1V, lettre 424, p. 40;
cf. J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 50).

20 Cela est déja manifeste dans la «Dédicace a la République de Genéve» du
second Discours et va se renforcer dans la Lettre a d’Alembert.

2l Déja dans la préface, il présente un nouveau mode d’écriture qu’il prétend
mettre au service de la patrie et non de la philosophie, ce qu’il appelle — sans
doute en réaction a Voltaire — un «vain babil» (in Euvres complétes, V, p. 6);
cf. O. Mostefai, Le citoyen de Genéve, p. 73.

22 Pour le passage suivant voir: J. Link, U. Link-Heer, «Entdifferenzierung,
Umdifferenzierung und das Projekt einer anderen Moderne bei Rousseau».



A SA PLACE 47

ment, voire un personnel, professionnalisé?. Un tel théatre assume
la fonction d’un lieu que I’on occupe pour faire du capital (écono-
mique et symbolique) en situation de concurrence dans une société
différenciée. Enfin, I’amusement professionnalisé a également des
conséquences pour 1’ethos du travail des spectateurs qui commencent
a faire une différence essentielle entre le travail et I’amusement?*,
Méme la fonction morale et éducative du théatre se montre illusoire
quant a la division du travail puisque, ayant trouvé sa place dans le
régime de la vie active «de travail», elle s’achéve avec la soirée de la
représentation?’,

Ainsi, une forme de «dé-différenciation», de réintégration par-
tielle et temporaire serait possible pour Rousseau, méme dans des
conditions modernes. Il voit une alternative au théatre dans les
fétes publiques du peuple a I’exemple des fétes antiques en plein
air. Cependant, a la fin du texte 1’idée se révele étre un souvenir de
jeunesse. Le mythe de la république de Geneve n’aura pas réussi a
retenir Rousseau dans les murs de la Cité. Il s’agit plutdt d’une re-
production du mouvement d’exil du pére par le fils. Tous les deux
sont, pour ainsi dire, spectateurs de la féte de la concorde du peuple
qu’ils observent de 1’extérieur?s. Néanmoins, il est d’importance que
Rousseau — contrairement a la plupart de ses contemporains — ait
vu un rapport direct entre 1’accélération d’une différenciation fonc-
tionnelle et les aspirations des individus a sa réintégration au moins
partielle et temporaire. Ceci ne doit pas nécessairement €tre une ré-
gression — comme Voltaire le dénonce — mais une sorte de «retour

23 «Qu’est-ce que la profession de comédien? Un métier par lequel il se donne
en représentation pour de 1’argent, se soumet a I’ignominie et aux affronts qu’on
achette le droit de lui faire, et met publiquement sa personne en vente.» (in
Lettre a d’Alembert, in (Euvres complétes V, p. 73; cf. O. Mostefai, Le citoyen de
Geneve, p. 87).

24 «Je vois d’abord que leurs travaux cessant d’étre leurs amusemens aussitot
qu’ils en auront un autre, celui-ci les dégoutera des premiers; le zele ne fournira
plus tant de loisir, ni les mémes inventions.» (in Lettre a d’Alembert, in (Euvres
compleétes V, p. 57; cf. J. Link, U. Link-Heer, «Entdifferenzierung», p. 437).

2> «J’entends dire que la tragédie meéne 2 la pitié par la terreur; soit; mais quelle
est cette pitié? Une émotion passagere et vaine, qui ne dure pas plus que I’illu-
sion qui I’a produite [...] une pitié stérile, qui se repait de quelques larmes, et n’a
jamais produit le moindre acte d’humanité.» ((Euvres complétes V, p. 23). L’idée
d’une trop grande distance pour permettre une véritable application ne résulte
pas seulement des caracteres artificiels représentés sur scéne et du langage décla-
matoire comme le pensaient les auteurs du Sturm und Drang. En fait, elle résulte
avant tout de I’institutionnalisation et de la médialité de ce type de théatre.

26 Cf. O. Mostefai, Le citoyen de Genéve, p. 96.



48 ETUDES DE LETTRES

inventif» qui implique une recombinaison générative des spécialisa-
tions, comme 1’a proposé le germaniste Jiirgen Link dans son travail
sur Holderlin et Rousseau?’. Ce travail d’universalisation se retrouve
cependant toujours confronté aux abus d’une fausse totalisation (qui
néglige la division du monde social). De plus, il entre en concurrence
avec une catégorisation du travail d’universalisation dans un certain
type d’espace avec un certain type de personnel travaillant un certain
temps avec un certain mode d’expression empéchant de «transporter
[le “message” du spectacle, H. T.] sérieusement dans la Société»28.
Peut-étre que le conflit entre Rousseau et d’ Alembert, le mathémati-
cien et philosophe positiviste, préfigure déja le conflit que nous con-
naissons bien entre 1’intellectuel universel et le spécialiste aspirant a
la fabrication de I’universel dans un endroit particulier (le théatre, le
musée etc.).

Apres avoir accumulé les publications, Lenz tente de vivre (a partir
de 1774) en écrivain «indépendant» sans pour autant se résoudre a
réclamer une rétribution pour son travail, ni a élargir le cercle limité
de son public. Un an plus tard, il doit tenir compte douloureusement
des exigences du champ, c’est-a-dire des contraintes de la profession-
nalisation, d’une misére économique et d’un manque de reconnais-
sance littéraire. Ce n’est donc pas par hasard que pendant cette année
le conflit avec Wieland s’aggrave. Wieland est 1’auteur établi qui re-
présente le pdle d’une littérature aristocratique rococo contre lequel
les jeunes auteurs roturiers du Sturm und Drang écrivent. Au centre
du conflit se trouve le probleme de la 1égitimité des profits matériels
et symboliques. Le rapport de Voltaire a Rousseau est homologue de
celui de Wieland a Lenz. C’est d’ailleurs Wieland qui est le porte-pa-
role majeur en Allemagne du verdict voltairien sur Rousseau. Comme

27 J. Link, Holderlin—-Rousseau, retour inventif. Cette sorte de «réintégration»
consisterait en «constructions de ponts» sélectifs et passagers entre plusieurs do-
maines de savoirs spécialisés par lesquels les individus pourraient se constituer
en tant qu’étres sociaux ne se réduisant pas a des spécialistes.

2 Cf. la Lettre a d’Alembert. «Le théétre a ses régles, ses maximes, sa mo-
rale a part, ainsi que son langage et ses vétements. On se dit bien que rien de
tout cela ne nous convient, et 1’on se croiroit aussi ridicule d’adopter les vertus
de ses Heros que de parler en vers, et d’endosser un habit a la Romaine. Voila
donc a peu prés a quoi servent tous ces grands sentimens et toutes ces brillantes
maximes qu’on vante avec tant d’emphase; a les reléguer a jamais sur la Scéne,
et a nous montrer la vertu comme un jeu de theatre, bon pour amuser le public,
mais qu’il y auroit de la folie a vouloir transporter sérieusement dans la Société.»
(Euvres completes V, p. 24, cf. J. Link, U. Link-Heer, «Entdifferenzierung»,
p. 434).



A SAPLACE 49

Voltaire, il a tenté de stigmatiser les jeunes auteurs du nouveau mou-
vement et notamment Lenz en leur reprochant de faire de grands ges-
tes, de «gueuler», de parler «Rotwelsch» (la langue verte et secrete
des vagabonds) sans vraiment dire des choses de valeur. En retour,
Lenz accepte cette stigmatisation et méme la revalorise en tant que
marque d’une authenticité et en tant qu’outil 1égitime pour défendre
I’homme défiguré en société.

Les contraintes du marché émergent s’expriment chez Lenz dans le
reproche a I’adresse de Wieland: avec son journal critique Deutscher
Merkur, celui-ci occupe une position de monopole sur le jugement
littéraire fondée sur une domination économique. Le recours a la
«République des Savants», exposée par Klopstock un an auparavant
(1774), révele la tentative de renverser les contraintes du marché et
du quotidien littéraire en changeant le monopole du charisme a long
terme. Le point crucial pour Lenz est le maintien et I’institutionnali-
sation de la valeur des dispositions acquises (de la fantaisie littéraire,
de la créativité, du porte-parole). Le modéle d’une «République des
Savants» garantirait alors un espace indépendant des contraintes éco-
nomiques et d’une aristocratie d’esprit méritocratique, réglée exclusi-
vement par I’énergie créatrice et le mérite intellectuel.

La décision d’aller 2 Weimar (en 1776) manifeste 1’espoir de la réa-
lisation d’une telle «république des savants». Cet espoir va de pair
avec I’illusion de 1’annulation des distances ou des rangs sociaux a
la Cour d’un souverain éclairé (ici le comte Carl August). En fait, il
s’agit de I’espoir d’une place 1égitime de 1’écrivain a c6té du souve-
rain comme conseiller critique ou, si I’on veut, d’un espace littéraire
autonome a c6té de I’espace du pouvoir temporel. La coexistence des
deux univers doit étre rendue possible par I’idée d’un patriotisme qui
les contraindrait tous deux. Ainsi, le souverain accepte 1’autonomie
d’un espace pour I’esprit critique et créatif de 1’écrivain et protége
celui-ci des contraintes économiques par des honoraires récompen-
sant son mérite patriotique. En contrepartie, la république des savants
accepte I’espace du pouvoir politique et temporel en ne revendiquant
pas de pouvoir politique direct. L’illusion de positions différentes,
mais égales en droits devant I’Etat, ne dure pas 2 Weimar. On retrouve
un pendant a cette expérience de Lenz a Weimar chez Rousseau dans
la sceéne des Confessions a 1’occasion d’un diner a Turin auquel il par-
ticipe en tant que domestique. Rousseau parvient a produire tempo-
rairement un état des hiérarchies abolies par la manifestation de son
esprit: «Ce fut un de ces moments trop rares qui replacent les choses
dans leur ordre naturel et vengent le mérite avili des outrages de la



50 ETUDES DE LETTRES

fortune» (Confessions, livre III). Jean Starobinski a interprété cette
scene significative comme une dialectique entre la «place» sociale
hiérarchique et la réconciliation avec la valeur naturelle de ’homme?,
L’expérience d’un placement, voire d’un classement social, consiste
chez Lenz en 1’«initiation» ministérielle de Goethe au champ du
pouvoir (juin 1776) qui va de pair avec I’expérience d’une division
caractéristique des compétences a la cour de Weimar: voici le minis-
tre Goethe, et 1a le surintendant Herder; 1a le poéte établit Wieland
et enfin Lenz en tant qu’écrivain indépendant, mais socialement in-
supportable et finalement expulsé de Weimar. Cette expérience peut
étre comprise comme une exclusion que le poéte «indépendant» en
quelque sorte sent venir, devance et assume lui-méme par sa retraite a
la campagne. A la différence de Rousseau, le retrait de Lenz ne recon-
duit pas une posture déja bien affirmée, mais constitue une réaction
déterminée par la constellation sociale qui s’est formée — une divi-
sion des compétences qui va cependant, il faut le souligner, fournir le
fondement du classicisme allemand de Weimar, ¢’est-a-dire de 1’ auto-
nomisation fondamentale du champ littéraire en Allemagne.

4. Rupture, retrait, fuite, errance

La rupture de Rousseau avec Paris et le corps des lettrés, et enfin
son choix de la solitude sont une provocation directe vis-a-vis de la
doxa du champ intellectuel a I’époque des Lumieres. Celle-ci postule
la sociabilité naturelle de I’homme et condamne explicitement la soli-
tude qui constitue une menace au bon fonctionnement de la société*,
Tandis que Lenz intériorise ces exigences sociales, voire paternelles,
notamment apres son retour en Russie, 1’ceuvre de Rousseau renverse
cette condamnation en construisant un autre modele de solitude.

«Je n’ai commencé a vivre que le 9 avril» écrit Rousseau dans
sa lettre a Malesherbes (26 janvier 1772). C’est la date a laquelle il
quitte Paris et s’installe a I’Ermitage qui devient le symbole d’une so-
litude recherchée. Le départ, qui provoquera les reproches et les sar-
casmes de ses amis philosophes, s’explique par la nécessité pour lui
de se créer un espace de travail. L’auto-isolement recherché au milieu

2% Voir J. Starobinski, La Relation critique, p. 99-119.

3 Voir par exemple Iarticle de 1’ Encyclopédie sur les «Solitaires»: la solitude
est condamnée parce qu’elle est contraire aux intéréts de la société; bien plus,
elle est contre-nature, meéne a 1’aliénation, a la folie (cf. également La Religieuse
de Diderot). L’homme est envisagé du point de vue de sa contribution a la so-
ciété (cf. O. Mostefai, Le citoyen de Genéve, p. 134-136).



A SA PLACE 51

de la nature correspond a la posture introduite par les deux Discours
et poursuivie dans la Lettre a d’Alembert. A ce titre, Rousseau re-
double sa marginalité: a la marginalité de I’autodidacte de formation,
d’étranger déraciné, de protestant converti, d’intellectuel en contra-
diction avec les Leitmotive des Lumiéres, a celle de son mode de vie
et du choix de sa profession de copiste, Rousseau ajoute la margina-
lit€ géographique et sociale. Méme 1’utilisation du titre de “citoyen de
Geneve” indique la marginalité de Rousseau en révélant sa double po-
sition d’étranger en France et a Geneve. C’est la situation du citoyen
exilé: le moment ot Rousseau décide de mettre sa plume au service
de sa patrie coincide avec sa décision de ne plus retourner a Geneve
et de s’éloigner une fois de plus de Paris en quittant I’Ermitage pour
Montmorency. Contrairement a la fuite de son pere, ce n’est pas la
société qui le repousse a ses marges, mais lui-méme qui rejette la so-
ciété en choisissant une marginalité qui lui est propre en ce qu’elle lui
fournit une nouvelle place pour agir.

La retraite ouvre la période la plus féconde de 1’activité littéraire
de Rousseau. Il écrit la Lettre a d’Alembert, La Nouvelle Héloise,
I’Emile, le Contrat social, tous ouvrages qui peuvent étre lus sous
I’angle d’une réponse a 1’aliénation subie par ’homme en passant de
son état naturel a son statut d’étre social. Comme la Lettre qui tente
de construire de nouveaux ponts sociaux via les fétes républicaines du
peuple, La Nouvelle Héloise traite des rapports intimes dans la société.
Le roman épistolaire crée ainsi une nouvelle relation entre la passion
des amants et le renoncement, par liberté et devoir moral, comme fon-
dement de la société. En plus, il élabore 1’opposition canonique entre
Paris et la campagne helvétique, entre corruption et pureté, facticité et
sincérité®!. Enfin, il faut rappeler que La Nouvelle Héloise, écrite par
un auteur retiré, est devenu un best-seller sans précédent en Europe et
a assuré a son auteur un revenu considérable.

Dans 1’Emile et Du Contrat social Rousseau continue d’élaborer
les concepts centraux d’«homme» et de «citoyen». L'un représente
I’état naturel, I’autre 1’état social maintenant contrdlé et approuvé par
des idées réflexives. Les deux ouvrages ont une fonction de réinté-
gration de I’homme a sa place particuliere dans la société, comme en
témoigne ce passage de 1’ Emile:

Dans 1’ordre social, ou toutes les places sont marquées, chacun doit
étre élevé pour la sienne. Si un particulier formé pour sa place en

31 Voir le passage sur les «Montagnons» dans La Nouvelle Héloise, premiére
partie, lettre XXIII, (Euvres complétes 11, p. 76-84.



52 ETUDES DE LETTRES

sort il n’est plus propre a rien. [...] Dans I’ordre naturel les hommes
étant tous égaux leur vocation commune est I’état d’homme, et qui-
conque est bien élevé pour celui-la ne peut mal remplir ceux qui s’y
rapportent. Qu’on destine mon éléve a I’épée, a 1’église, au barreau,
peu m’importe. Avant la vocation des parents la nature I’appelle a
la vie humaine. Vivre est le métier que je lui veux apprendre. En
sortant de mes mains il ne sera, j’en conviens, ni magistrat, ni sol-
dat, ni prétre: il sera premie¢rement homme; tout ce qu’un homme
doit €tre, il saura I’€tre au besoin aussi bien que qui que ce soit, et
la fortune aura beau le faire changer de place, il sera toujours a la
sienne32.

Pour Rousseau, devenir un homme en accord avec sa propre nature
est le fondement de toute spécialisation. Le Contrat social recherche
aussi un principe ré-intégratif: le contrat comme base d’une société
différenciée. Ayant ainsi nié la théorie de la sociabilité naturelle,
Rousseau pose la doctrine de la nécessité d’un contrat, c’est-a-dire
de la constitution d’un moi politique: un contrat de chacun avec soi-
méme. Le concept central de la Volonté générale en opposition a la
Volonté particuliére trahit une réaction face a 1’état social fondé sur
une division des intéréts. Rompre avec la vision de la société comme
fait naturel est une condition nécessaire pour comprendre la société
en tant que fait social de caractere arbitraire. Si les relations collecti-
ves sont le fait d’une construction, alors elles sont aussi modifiables.
La est la base de toute ambition révolutionnaire.

Les ceuvres qui visent a un re-fondement intégratif au motif de la
différence essentielle entre 1’état naturel et 1’état social de ’homme,
I’Emile et Du Contrat social, suscitent une condamnation par le
Parlement de Paris et une persécution de I’auteur. A Genéve, le clerge
et la municipalité font briler les deux ceuvres. La position créée en
marge, si fructueuse pour 1’écrivain «indépendant» et critique, se
change en une position dangereuse 1mphquant une fuite permanente a
1’égard des forces hétéronomes (I’Etat, I’Eglise). La place d’une iden-
tité€ construite avec succes en marge de la société qui correspond a la
place du citoyen exilé voire du prophete exilé ne se retrouve plus dans
les espaces réels. Cependant, la fuite errante de Rousseau et sa quéte
du repos deviennent tres vite les symboles d’un prolongement de la
posture construite. A la marginalité fait place 1’isolement et la mé-
fiance complete envers la société. Encore une fois, Rousseau réévalue
les contraintes sociales en vertu de son «moi» — dont les Confessions

32 J.-1. Rousseau, Emile, (Euvres complétes IV, p. 251.



A SAPLACE 53

représentent la quéte et la construction. Ce travail de construction ré-
vele une défense permanente contre les exigences et les contraintes
sociales et également une quéte pour la reconnaissance du moi en tant
qu’étre social exposé au danger permanent de s’aliéner.

Quant a Lenz, il décrit dans ses premieres lettres de Weimar les
relations sociales a la Cour comme un «tourbillon» avec en son
centre I’espoir d’un replacement adéquat selon de vrais mérites en
tant qu’homme, écrivain et citoyen, au-dela des hiérarchies socia-
les établies. Par son «sens relatif», Lenz a pour ainsi dire pressenti
I’exclusion interne du poete «indépendant» au sein de la cour. Il
’anticipe en se retirant lui méme, comme en témoignent ces mots
adressés a Goethe: «Je vais a la campagne puisque je ne peux rien
faire chez vous» (27 juillet 1776). Il se rend au village de Berka, pres
de Weimar, et comme pour Rousseau, on s’étonne et se moque du
solitaire en I’infantilisant (I’enfant Lenz qui doit se calmer dans un
espace isolé). A Berka, Lenz écrit d’une part un roman eplstolalre
L’ermite, un pendant aux Souffrances de Werther, qui s’inspire de La
Nouvelle Héloise. D’autre part, il rédige des projets en vue d’une ré-
forme de I’organisation militaire qu’il voulait présenter au comte de
Weimar tout comme aux ministres francgais Saint-Germain et Turgot.
Cette visée atteste de son souci de prendre part aux affaires de la Cour
et de I’Etat tout en preservant son indépendance (c’est 1’idée de la ré-
partition du pouvoir de la «république des savants» dans un «absolu-
tisme éclairé»). Il est significatif que Goethe 1’ait conseillé fortement
de s’en abstenir et de briiler ses papiers. Cela est bien compréhensi-
ble, puisque Lenz s’y consacre entre autres a discuter des problémes
sociaux résultant des besoins sexuels des soldats forcés au célibat.
Ainsi, il est remarquable d’observer que Lenz essaie, tout comme
Rousseau, d’intégrer des domaines en passe d’étre distingués dans la
société bourgeoise en émergence. Cette division, Goethe I’a déja bien
intériorisée en distinguant entre la ligne de conduite a tenir en tant
que ministre de la justice, des mines etc. et celle a tenir en tant que
poete.

L’exil volontaire et I’expulsion effective de Weimar (début décem-
bre 1776), initiée par Goethe, traduisent les difficultés de Lenz pour
trouver, en tant qu’écrivain «indépendant», la bonne distance vis-a-
vis du champ du pouvoir. Il s’ensuit une vie errante. Dans le récit

311 propose d’introduire une sorte de prostitution pour les soldats contrdlée

par I’Etat. Les enfants qui naissent de ces relations doivent étre élevés dans des
pensions d’Etat pour remplir plus tard des fonctions étatiques ou militaires.



54 ETUDES DE LETTRES

Le prédicateur de campagne (1777), Lenz met en avant une nouvelle
figure de réformiste social, celle du prétre engagé, dont il rencontre
plus tard une incarnation en la personne de Johann Friedrich Oberlin
a Waldersbach dans le Ban de la Roche en Alsace. L’expérience de
I’errance, le fait d’avoir perdu sa place dans la société, I’exemple du
pasteur engagé Oberlin qui semble réaliser un équilibre entre le travail
social et sa vocation intérieure, vont de pair avec de graves problemes
psychiques. Lenz est alors contraint de retourner a Riga (en 1778)
apres avoir erré dans la région de Bale. Il se rétablit grice a des vastes
randonnées a travers 1’ Allemagne jusqu’a Liibeck en compagnie de
son frere. Comme chez Rousseau, la marche constitue une sorte de
thérapie motivant une méditation sur la place a occuper. Riga signifie
le retour au monde du pere faisant carriere en tant que surintendant.
Durant la crise qu’il traverse, Lenz accepte de se défaire de la «poésie
exaltée» (c’est le reproche sans cesse adressé par son pere), et d’inté-
rioriser le veeu paternel «d’étre utile pour la patrie». Il tente en vain
de trouver un poste a Riga, Dorpat et enfin a Saint-Pétersbourg.

5. L’issue

La trajectoire de Rousseau opere de la marge (de 1’amateur auto-
didacte) vers le centre des Lumiéres (I’espace des penseurs profes-
sionnels), pour manifester un retour a une nouvelle marge: un lieu a
part fournissant des conditions favorables pour le travail critique d’un
écrivain intellectuel et son «sens relatif» des probléemes de I’homme
dans une société se complexifiant. Ce travail critique, qui a la fois
distingue et offre des concepts «ré-intégratifs», est le fruit d’une dis-
tance réflexive et contr6lée. La trajectoire rousseauiste rencontre une
persécution réelle et imaginaire de la part de représentants de diffé-
rentes communautés données (la République des Lettres, le Parlement
de Paris, le clergé de Genéve) qui ne sont plus ou qui n’ont jamais été
contrdlées par le travail intellectuel. D’ou une fuite errante, détruisant
tout espoir d’'une communauté réalisée en conformité avec les idées
élaborées. La trajectoire de Rousseau mene finalement a une frustra-
tion sociale, un isolement et une introspection radicale du soi, détaché
de toutes relations sociales. Les Réveries du promeneur solitaire se
présentent donc comme le texte ultime d’une solitude réalisée et ap-
prouvée®*. Une nouvelle fois Rousseau se réapproprie le pouvoir de

3 Elles commencent ainsi: «Me voici donc seul sur la terre, n’ayant plus de
frére, de prochain, d’ami, de société que moi-méme.» ((Euvres complétes 1,
p- 995).



A SAPLACE 55

donner sens 2 sa vie sociale en la coupant de toute reconnaissance’.
La persécution réelle et imaginée le contraint a la découverte de nou-
veaux territoires. Et de fait, Rousseau a créé avec Les Réveries un
genre littéraire nouveau dans lequel la «réverie», le metre libre des
idées, entre en symbiose avec la «promenade», le metre libre de la
marche. Les Réveries marquent donc 1’acte de naissance du courant
romantique de la prose rythmique’®. L’isolement total et volontaire
a la fin de sa vie motivent ainsi I’ethos et le message de son ceuvre:
renoncer a la concurrence, décrocher, reprendre la premicre égalité,
rentrer dans son élément par des «révolutions qui ramenent les choses
dans I’ordre de la nature»*’.

Au contraire, poussé par la nécessité de trouver un poste et par
la une identité sociale, Lenz s’installe dans une métropole orientale:
Moscou. Il entre dans un espace politique impérialiste qui offre ce-
pendant des points de correspondance avec ses dispositions litté-
raires acquises essentiellement a Strasbourg. Son séjour a Moscou
(1781-1792) coincide avec 1’organisation d’une partie de la noblesse
russe en loges macgonniques et en sociétés philanthropiques. Devenu
sujet russe, tout en restant un écrivain pauvre et plus ou moins in-
connu, Lenz trouve dans ces cercles un lieu de diffusion de ses idées
littéraires et réformistes. Ses archives moscovites témoignent d’un
engagement dans les domaines de 1’éducation, de 1’économie et de
I’historiographie. Le fondement de son engagement réformiste re-
pose en général sur une croyance en un «absolutisme éclairé» et en
particulier 1’espoir d’un autre processus de civilisation en Russie. Le
regne supposé éclairé de Catherine II lui permet d’entretenir 1’idée
de la Russie comme alternative a I’Europe occidentale saturée et em-
bourbée. Il réve d’influencer et méme de diriger la construction de
I’Etat russe.

La derniére phase de la trajectoire de Lenz en Russie peut donc
étre décrite comme une transformation de la posture prophétique.
Cette transformation s’amorce par 1’espoir d’un nouvel espace d’ac-
tion créé par les initiatives privées des nobles s’inspirant des idées
bourgeoises. Elle s’exprime d’abord dans le détournement de toute

35 «En se repliant sur mon ame et en coupant les relations extérieures qui le ren-

dent exigeant, en renongant aux comparaisons et aux préférences il [mon amour-
propre] s’est contenté que je fusse bon pour moi; alors redevenant amour de moi
méme il est rentré dans 1’ordre de la nature et m’a délivré du joug de I’opinion»
(Réveries du promeneur solitaire, in (Euvres complétes 1, p. 1079).

% ], Link, Holderlin—-Rousseau, retour inventif, p. 45.

37 Du Contrat social, in (Euvres complétes 111, p. 416.



56 ETUDES DE LETTRES

poésie «romanesque». Ainsi, le rejet d’une poésie «inutile» (une part
de I’héritage paternel et intériorisé€) se change en quéte active d’une
complicité (symbolique) avec les pouvoirs dominants pour la cons-
truction de I’Etat moderne. Cependant, 1’expérience croissante d’un
contrdle et d’une exclusion symbolique des intellectuels a la trans-
formation de 1’Etat russe méne finalement 2 1I’affirmation de la valeur
propre du travail littéraire et critique vis-a-vis du pouvoir de 1’Etat.
Celui-ci soumet la production littéraire a la censure a 1’occasion du
déclenchement de la Révolution Francaise. A cette époque qui voit
grandir le contrdle étatique, Lenz reprend ses concepts d’une littéra-
ture critique et fait de la satire une arme spécifique de défense face a
une déformation quotidienne de ’homme en société (Qu’est ce que la
satyre?, 1788)3%.

Pour résumer, il faut d’abord souligner que les deux trajectoires
de Rousseau et de Lenz sont caractérisées par 1’affirmation d’un nou-
veau degré de sens social, voire d’un «sens relatif». Celui-ci a trait a
une accélération de la division du travail social dés la deuxiéme moi-
ti€ du dix-huitieéme siecle. Ensuite, le «sens relatif» va de pair avec la
production d’idées universelles dans un espace social en train de se
scinder, c’est-a-dire le champ intellectuel ou littéraire.

Les improbables trajectoires sociales de Rousseau et Lenz et
leur connaissance des rangs les plus distincts constituent une exté-
riorité premiere. De fait, leurs origines marginales et leurs identités
précaires les prédisposent a une seconde marginalité certes problé-
matique, mais aussi créatrice puisqu’elle motive une sorte de «folie
inventive»°. Paradoxalement, c’est sur leurs différences que les deux
auteurs prennent appui pour valider des énoncés généraux. Une dif-
férence marquante entre Rousseau et Lenz concerne la construction
symbolique de leur identité et de leur trajectoire. Rousseau impose a
temps 1’idée que son malheur consisterait dans le fait d’avoir quitté sa
place, sa position «naturelle» et 1égitime*®. Le combat pour le repla-
cement des droits naturels de I’homme fournit finalement un réper-
toire mythique énorme pour la Révolution Francaise, la Nation, et le

38 Une analyse plus complexe du séjour et de la production littéraire de Lenz a
Moscou se trouve dans H. Tommek, J. M. Lenz. Sozioanalyse, partie C, p. 237-
389.

3 Voir J. Meizoz, Le gueux philosophe, p. 68, et J. Link, Holderlin-Rousseau,
retour inventif, p. 49.

40 Cf. note 13.



A SA PLACE 57

romantisme en Europe. Alors que Rousseau s’est finalement créé, via
son ceuvre, une identité distinctive et controlée par son pouvoir litté-
raire de donner sens a son existence sociale, Lenz s’éreinte a force
d’entrer en conflit avec I’héritage paternel. Il en résulte une conver-
sion partielle qui s’exprime dans une production incessante de pro-
jets sociaux. Lenz se retrouve alors immergé au sein des contraintes
sociales d’une grande ville en essayant de les diriger. La rumeur de
sa mort (en 1792) sur le trottoir 2 Moscou comme un gueux errant,
causée peut-Etre par des persécutions de francs-magons dans le con-
texte de la peur d’une diffusion incontrdlée des idées de 1a Révolution
Francaise, fonde également un répertoire mythologique important
pour le processus d’autonomisation du champ littéraire en Allemagne.
Tandis que Rousseau est 1’original créatif ayant accompli sa trajec-
toire en trouvant un repos symbolique sur I’ile des peupliers puis au
Panthéon, Lenz reste le Sonderling, le marginal échoué dans I’ombre
de Goethe. Sa trajectoire s’arréte sans avoir retrouvé son «destin na-
turel», c’est-a-dire la justification sociale de sa raison d’étre. En tant
que telle, cette trajectoire a contribué ex negativo a la construction du
classicisme de Weimar et a sa grandeur représentative dont la particu-
larité est de contenir en elle-méme sa propre justification.

Heribert TOMMEK
Freie Universitit Berlin



58 ETUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

Pierre BOURDIEU, Méditations pascaliennes, Paris, Seuil, 1997.

Norman R. DIFFEY, Jakob Michael Reinhold Lenz and Jean-Jacques
Rousseau, Bonn, Bouvier, 1981 (Studien zur Germanistik,
Anglistik und Komparatistik; Bd. 104).

Emile DURKHEIM, «Le contrat social de Rousseau (Histoire du
livre)», Revue de métaphysique et de morale, 1918, n° 1, 2.

Hans-Jirgen HAFERKORN, «Zur Entstehung der biirgerlich-litera-
rischen Intelligenz und des Schriftstellers in Deutschland
zwischen 1750 und 1800», in B. Lutz ed., Deutsches
Biirgertum und literarische Intelligenz 1780-1800, Stuttgart,
1974, (Literaturwissenschaft und Sozialwissenschaften, Bd. 3),
p. 113-276.

Maurice HALBWACHS (éd. et commenté par), Jean-Jacques
Rousseau, Du contrat social, Paris 1949.

René GIRARD, Lenz 1751-1792. Genése d’une dramaturgie du tragi-
comique, Paris, Klincksieck, 1968.

Jakob LENZ, Michael REINHOLD, Werke und Briefe in drei Bdnden,
Frankfurt am Main, Leipzig, Insel, 1992.

Jiirgen LINK, Ursula LINK-HEER, «Entdifferenzierung, Um-
differenzierung und das Projekt einer anderen Moderne bei
Rousseau. Uberlegungen zur Lettre a d’Alembert sur les spec-
tacles», in Cornelia Bohn, Herbert Willems ed., Sinngeneratoren
(Festschrift fiir Alois Hahn), Konstanz, UVK, 2001, p. 431-
448.

Jirgen LINK, Hoélderlin—Rousseau, retour inventif (trad. de 1’alle-
mand par. I. Kalinowski), Paris, Presses Universitaires de
Vincennes, 1995.

Jérome MEIZOZ, Le Gueux philosophe (Jean-Jacques Rousseau),
Lausanne, Editions Antipodes, 2003.

Ourida MOSTEFAI, Le Citoyen de Genéve et la République des
Lettres. Etude de la controverse autour de la Lettre a
d’Alembert de Jean-Jacques Rousseau (coll. The Age of
Revolution and Romanticism. Interdisciplinary Studies, vol.
14), New York, Washington D.C./Baltimore, Bern, Frankfurt



A SA PLACE 59

am Main, Berlin, Brussels, Vienna, Oxford, Peter Lang, 2003.

Jean-Jacques ROUSSEAU, Correspondance complete, R. A. Leigh
éd., Geneve, Institut Voltaire/Oxford, Voltaire Foundation, 52
vol., 1965-1998.

—, (Euvres compleétes, t. 1-V, Paris, Gallimard, 1959-1995.

Jean STAROBINSKI, La Relation critique, Paris, Gallimard, 1970.

Heribert TOMMEK, J. M. R. Lenz. Sozioanalyse einer literarischen
Laufbahn, Heidelberg, Synchron, 2003.

Alain VIALA, «Eléments de sociopoétique», in Alain Viala et
Georges Molinié, Approches de la réception, Paris, PUF,
1993.






	À sa place : essai de comparaison: les trajectoires de J.-J. Rousseau et de J.M.R. Lenz

