
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Ethos et posture d'auteur : Rousseau, Céline, Ajar, Houellebecq

Autor: Meizoz, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR
(ROUSSEAU, CÉLINE, AJAR, HOUELLEBECQ)1

«Le daimôn de l'homme, c'est son ethos»

(Héraclite, fragm. 119)

1. À quoi bon la notion de «posture»?

Mon exposé présente une recherche en cours sur la notion de

«posture» auctoriale. Il s'agit de se demander ici quel peut être son
intérêt dans une perspective d'analyse des discours. Cette notion me
semble digne d'attention en l'état actuel des travaux sur les discours,
et ce pour deux raisons au moins. D'une part, si la galaxie structuraliste

a imposé un tabou durable sur la notion d'«auteur», celle-ci a été
récemment réinterrogée par les historiens, les sociologues et les poéti-
ciens. Quel intérêt y a-t-il à théoriser une «posture» d'auteur? D'autre
part, cette notion me semble prendre place à la croisée de plusieurs
terrains de réflexion actuels en analyse des discours: on peut songer
aux travaux sur la «scénographie», le «ton», Yethos, centraux tant
pour les rhétoriciens (Amossy 1999) que pour les linguistes (Adam
1999) et les sociologues de la culture (Heinich 2000). Mon intention,
faut-il le préciser, n'est pas de labelliser à tout prix un terme de plus
dans une approche théorique, mais de tester et de mettre en débat son
potentiel heuristique.

2. Position vs posture

Qu'entendra-t-on ici par «posture»? Proposée au passage par Pierre
Bourdieu (1992), la notion a été développée dans la «sociopoétique»

1 Une version légèrement différente de cet article^ a paru dans notre ouvrage
L'Œil sociologue et la littérature, Genève, Slatkine Émdition, 2004: 51-66. Une



182 JÉRÔME MEIZOZ

d'Alain Viala. La «posture» constitue une manière singulière et
subjective d'occuper une «position» objective dans un champ, littéraire
en l'occurrence (Viala & Molinié 1993: 216). Si une position résulte
en quelque sorte de paramètres sociologiques, la «posture» quant à

elle constitue la manière toujours différente dont chaque agent
occupe et incarne sa position. Une façon personnelle d'investir ou
d'habiter un statut (ainsi l'académicien ou le récipiendaire d'un prix):
loin d'être figée, la posture rejoue et renégocie la position par divers
modes de présentation de soi.
Exemple: Romain Gary réinvente son identité auctoriale sous le
pseudonyme d'Emile Ajar. Il se dote ainsi d'une nouvelle posture et signe
dans les années 1970 quatre romans aux motifs et au style très
distincts de ceux de Gary, caractérisés notamment par une stylisation du
langage familier (La Vie devant soi, 1975):

J'étais un auteur classé, catalogué... J'étais las de l'image de
Romain Gary qu'on m'avait collée sur le dos une fois pour toutes
depuis trente ans.2

Le pseudonyme autorise une auto-création, sur le modèle du
Phénix renaissant: selon son inventeur, le mot «ajar» est censé
signifier «braise» en russe (ce qui est faux), comme «gary» renvoie
à l'impératif du verbe «brûler» dans la même langue... Lorsque en
1912 Freddy Sauser veut renaître par la littérature, il s'invente aussi
un pseudonyme qui file la même métaphore (braise et cendres):
Biaise Cendrars. Pensons aussi à Stendhal, Beyle et Brûlard. Le
pseudonyme, si fréquent dans la tradition littéraire, apparaît comme un
indice postural de renouveau.

Dans la notion de «posture» d'auteur telle que j'y ai recouru dans

plusieurs travaux (Meizoz 2001, 2002, 2003c), j'inclus simultanément

deux dimensions:
• une dimension non-discursive (l'ensemble des conduites non-
verbales de présentation de soi: vêtements, allures, etc.), qui relève
entre autre des historiens, ethnométhodologues et sociologues.
• une dimension discursive (y ethos discursif), qui relève entre autre
des linguistes et rhétoriciens.

Ainsi, la posture invite à considérer conjointement les conduites
non-verbales de présentation de soi et 1'ethos discursif. Une posture

d'auteur se construit donc au cœur de ce que Maingueneau

version allemande est à paraître dans Markus Joch & Norbert Wolf, Text und
Feld, Berlin, Berlin Verlag, 2005.
2 Gary 1982: 28.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 183

(1993) appelle une «scénographie» énonciative. Dans le champ
littéraire, étudier une posture d'auteur suppose alors un double terrain
d'observation simultané.

3. Conduites, «airs», «look»

Premier terrain d'observation, l'aspect comportemental et non-verbal
de la posture, à savoir la présentation de soi d'un auteur (les «airs»
qu'il se donne ou le «look», un ethos au sens weberien, etc.) dans les
contextes où il incarne sa fonction (entretiens aux médias, discours de

réception, etc.). Le terrain de recherche serait alors constitué par les
variations sur les figures auctoriales plus ou moins institutionnalisées:
le galant, l'honnête homme, le dandy, l'académicien, etc. (Bénichou
1973 ou Heinich 2000). Celles-ci peuvent être considérées comme un
répertoire historique de rôles auctoriaux assumés, affichés, détournés
voire singés par les postures.
Exemple: les choix vestimentaires de Jean-Jacques Rousseau. Les
Confessions racontent la première représentation, devant le Roi, du
Devin du Village, le 18 octobre 1752. Le Roi et la Pompadour y
assistent à Fontainebleau, en présence de Rousseau installé aux loges.
En ce lieu de haute sociabilité, où tout est fait pour voir et être vu,
Rousseau prend conscience de sa tenue vestimentaire inadéquate et
fait l'expérience étrange d'imposer à la sphère publique régie par la
convention d'«honnêteté», des éléments appartenant à la sphère
privée. C'est alors que l'obsédante question de la «place» (sociale),
centrale dans sa pensée, se pose pour être résolue par un décret décisif
pour l'avenir:

J'étais ce jour-là dans le même équipage négligé qui m'était
ordinaire-, grande barbe et perruque assez mal peignée. Prenant ce
défaut de décence pour un acte de courage, j'entrais de cette façon
dans la même salle où devaient arriver peu de temps après le Roi,
la Reine, la famille royale et toute la Cour. J'allais m'établir dans
la loge où me conduisit M. de Cury, et qui était la sienne. C'était
une grande loge sur le théâtre vis-à-vis une petite loge plus
élevée, où se plaça le Roi avec Madame de Pompadour. Environné
de Dames et seul d'homme sur le devant de la Loge, je ne pouvais
douter qu'on ne m'eût mis là précisément pour être en vue. Quand
on eut allumé, me voyant dans cet équipage au milieu de gens tous
excessivement parés, je commençai d'être mal-à-mon-aise: je me
demandai si j'étais à ma place, si j'y étais mis convenablement?
et après quelques minutes d'inquiétude, je me répondis, oui, avec
une intrépidité qui venait peut-être plus de l'impossibilité de m'en
dédire que de la force de mes raisons. Je me dis, je suis à ma place,



184 JÉRÔME MEIZOZ

puisque je vois jouer ma pièce, que j'y suis invité, que je ne l'ai
faite que pour cela, et qu'après tout personne n'a plus de droit que
moi-même à jouir du fruit de mon travail et de mes talents. Je suis
mis à mon ordinaire, ni mieux ni pis. Si je recommence à m'asservir
à l'opinion dans quelque chose, m'y voilà bientôt asservi derechef
en tout. Pour être toujours moi-même je ne dois rougir en quelque
lieu que ce soit d'être mis selon l'état que j'ai choisi; mon extérieur
est simple et négligé, mais ni crasseux, ni mal propre; la barbe ne
l'est point en elle-même puisque c'est la nature qui nous la donne
et que selon les temps et les modes elle est quelquefois un
ornement. On me trouvera ridicule, impertinent: eh que m'importe? Je

dois savoir endurer le ridicule et le blâme, pourvu qu'ils ne soient

pas mérités.3 (Je souligne)

Le jeune musicien arbore en public un vêtement et un port (tenue
d'intérieur, barbe non rasée) en décalage avec les attentes de Cour:
celui censé dire son authenticité, son naturel, sa modestie. Une telle
posture correspond à l'ethos discursif que Rousseau manifeste dans

plusieurs de ses écrits: celui de l'homme simple et sincère.
Dans ce récit rétrospectif, la posture surgit par défaut: d'abord

gêné, le jeune compositeur finit par assumer ce qui n'était pas à

l'origine pensé comme un choix, et il renverse l'ordre symbolique de

l'apparence sociale. Il fait du vêtement et du corps privé le lieu de la
nature authentique, et renvoie les conventions de la sphère publique
au rang d'aliénations.

Rousseau remet en cause une autre échelle de valeurs propre à ce
milieu: son «travail» individuel d'auteur (selon une éthique du mérite)
prime la convention collective d'apparence vestimentaire (l'étiquette).

Après le grand succès du Devin, convoqué le lendemain pour une
audience royale, Rousseau prolonge son parti pris de simplicité: il
ne s'y rend pas et renonce de fait à la pension royale qui lui était
destinée, à la grande colère de son ami Diderot qui sait qu'une pension

royale, cela ne se refuse pas, à moins d'arrogance extrême. De
même, en 1756, Rousseau refuse les invitations à la Cour et leur
préfère la retraite de l'Ermitage: un tel repli campagnard apparaît aux
contemporains comme une forme d'insolence. Rousseau se soustrait
là encore aux conventions d'honnêteté, pour leur substituer un lieu
d'élection, la fameuse «nature», aux antipodes des valeurs de Cour.
Le recours au monde naturel comme lieu électif de la vie et comme
motif privilégié de l'écriture apparaît chez Rousseau comme un autre
indice postural.

3 Rousseau, Confessions, livre huitième, O.C. I, 377-378.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 185

Dernier investissement postural de Rousseau: en mars 1752, quelques

mois avant l'affaire de la pension royale, il opte pour le métier
de copiste de musique indépendant. Cette activité confirme le rang
artisanal de l'auteur et son ancrage volontariste dans un peuple
laborieux, que corrobore la liaison entretenue dès 1745 — malgré la nette
désapprobation de ses amis — avec la lingère Thérèse Levasseur.

Par ces options, Rousseau impose une posture d'humilité vertueuse,
nouvelle dans le champ littéraire, et propre à choquer les attentes de
la société de Cour (Meizoz 2003 c). Cette posture, paradoxalement,
retourne le handicap de la position sociale de Rousseau (étranger,
pauvre, issu d'un rang modeste d'artisans, condamné à des métiers
subalternes, locuteur d'un français impur, etc.). La posture inverse les
stigmates de la position et la renégocie publiquement en vue. C'est
de cette humble posture que Rousseau tire paradoxalement tout son
orgueil d'auteur.

4. L'ethos discursif

Second terrain de recherche et seconde face inséparable d'une posture
auctoriale: la dimension discursive de la posture, ici Y ethos discursif,

étudié notamment par Dominique Maingueneau (2002) et Ruth
Amossy (1999) dont je m'inspire ici. Dans la rhétorique antique,
l'orateur doit, pour agir sur l'auditoire, disposer d'arguments valides
(maîtriser le logos), produire un effet puissant sur lui (le pathos), mais
aussi «affirmer son autorité et projeter une image de soi susceptible
d'inspirer confiance»4. Selon Barthes, «l'orateur énonce une
information et en même temps il dit: je suis ceci, je ne suis pas cela».
Autrement dit, ce sont les «airs» que se donne le locuteur par son
discours. Une manière de dire qui renseigne sur une manière d'être.
Comme le rappelle Maingueneau (2002), l'ethos n'est pas «dit»
explicitement, du moins en général, il est «montré» ou impliqué par
l'attitude de l'orateur. Dans les termes ethnométhodologiques de

Goffman, cela correspondrait à la dimension verbale du «travail de

figuration» (face work) de l'acteur. Y'ethos tient donc à l'image de soi

que le locuteur projette dans son discours afin d'emporter l'adhésion
de l'auditoire.

L'orateur doit donc se présenter comme un homme de bien parlant
bien, et en persuader son auditoire. Dans la Rhétorique (sect. 1378),

4 Barthes 1984: «L'ancienne rhétorique» (1970), in L'Aventure sémiologique,
212 et 315.



186 JÉRÔME MEIZOZ

Aristote distingue plusieurs ethos: la «phronesis» (avoir l'air
pondéré), l'«eunoia» (donner une image agréable de soi) et l'«arétè» (se
présenter comme un homme simple et sincère). L'«arétè» se manifeste

par exemple dans le célèbre topos rhétorique du «paysan du Danube»,
en vogue au XVIe siècle, notamment chez Agrippa d'Aubigné.

On peut également repérer un ethos collectifs, un groupe littéraire,
qui, excédant les contenus explicites défendus par ce groupe, contribue

à en définir toutefois l'identité: l'ethos discursif surréaliste, en
1924, est revendicateur, péremptoire, violent mais aussi ludique et
ironique. L'ethos discursif galant, comme le montre Alain Viala, se

caractérise, au XVIIe siècle, par l'esprit, la légèreté, le bon goût, etc.
(Viala in Amossy 1999).

Cette construction de l'image de l'auteur se décline dans une
dramaturgie corporelle, s'exprime par un ton, et s'analyse comme
un style individuel, voire une «écriture» référée à un groupe social
(Barthes).

Le terrain couvrirait alors les postures d'énonciation auctoriale, à

lire également comme des prises de position dans le champ littéraire,
médiatisées par un genre et des formes.

Même peu conceptualisée, la notion de «ton» semble le lieu verbal

où s'articulent le locuteur, sa position et sa posture (discursive
et non-discursive). Peu théorisée, cette notion appartient en fait au
discours indigène des écrivains, qui y recourent abondamment pour
expliciter leur projet. Les sens de la notion de «ton» (Stimmung) ont
évolué au gré de l'histoire des poétiques: de Buffon, où elle relevait
d'une esthétique de la convenance socialement partagée (le «ton»
est l'adéquation du style et du sujet traité), elle renvoie depuis le
Romantisme à une esthétique de l'émotion singulièrement éprouvée:
pour Flaubert, Péguy, Céline ou Ramuz, le ton est un parti pris unique
et unifiant, une manière d'investir le discours d'une émotion centrale
du sujet capable de colorer l'ensemble de ses énoncés5.

5. Ethos et position

Mais demeure le problème des anciennes théories du reflet: un ethos
discursif reflète-t-il passivement la «position» du locuteur réel? La
réfracte-t-il de manière prévisible ou aléatoire? Ruth Amossy décrit

5 Par exemple, C. F. Ramuz, «Le ton», in Journal de Genève, 9 mai 1912, 1:

«[le ton] c'est un parti, pris une fois pour toutes, de ne voir ce sujet que sous un
certain angle». Sur la notion telle qu'y recourent les écrivains, cf. Meizoz 2001.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 187

un processus dialectique: «On ne peut pas couper l'ethos discursif de
la position institutionnelle du locuteur» (1999: 147)6.

Encore faut-il ajouter, avec Amossy, que leur relation n'est pas de

conséquence immédiate: la «position» institutionnelle du locuteur
cadre certes l'ethos discursif, mais en retour elle peut être modifiée
par lui au cours de l'interaction (Amossy 1999: 131). Autrement dit,
le discours travaille à créer et asseoir des légitimités qui ne sont pas
toujours déjà inscrites dans la «position». L'exemple des prises de
parole de Rousseau dans le champ intellectuel de 1750 est particulièrement

éloquent.
Si l'on adopte cette perspective, l'autorité du locuteur n'advient

donc pas seulement au discours du dehors, par le social, comme
l'affirme Bourdieu (1982) contre Austin, mais elle se négocie
simultanément dans le social et dans la performance discursive, qui tous
deux contribuent à générer ou détruire cette autorité.

La notion de «posture», conduite simultanément verbale et non-
verbale, permet d'affiner les interrelations entre l'ethos discursif d'un
locuteur et sa position dans un champ (littéraire, politique, religieux),
sans en faire un simple reflet, ou les réduire à une relation causale
unilatérale. L'agir humain ne découle pas d'une position ni ne s'en
déduit: même précontraint, il se joue également dans l'interaction et
la performance.

En fin de compte, on fera l'hypothèse suivante: une position ne
peut se convertir en option et en action (par exemple, une option
esthétique: d'un genre, d'un style, etc.) que par la médiation d'une
posture.

6. Rousseau/Voltaire/Céline

Lorsqu'il se présente en homme du commun, étranger, indépendant
de tout maître, obscur par origine et par choix, Rousseau adopte une
posture d'humilité vertueuse, relevant de l'«arèté» aristotélicienne.
Son ethos discursif est paradoxal, car Rousseau s'accorde grâce à lui
un pouvoir supplémentaire: il autorise sa prise de parole publique et
fonde la crédibilité de son discours sur le monde social. Dans une lettre

à Jean Perdriau, à Genève, Rousseau se justifie ainsi:

Si le détachement d'un cœur qui ne tient ni à la gloire ni à la
fortune, ni même à la vie peut le rendre digne d'annoncer la vérité,
j'ose me croire appelé à cette vocation sublime: C'est pour faire

6 Cf. aussi Amossy 2002: 200-201.



188 JÉRÔME MEIZOZ

aux hommes du bien selon mon pouvoir que je m'abstiens d'en
recevoir d'eux et que je chéris ma pauvreté et mon indépendance.7

La posture renvoie ici à un modèle christique — le bon pasteur
sacrifié par ses brebis même! Le «ton» et l'ethos discursif relèvent ici
d'un discours prophétique qui met en relation la pauvreté, la solitude
et le désintéressement (c'est à dire l'indifférence à la réussite
mondaine) avec l'aptitude à dire le vrai. Pour parler comme Max Weber,
la vocation au retrait extra-mondain («vocation sublime», «j'ose me
croire appelé»), contribue à singulariser définitivement Rousseau sur
le mode de la sainteté, largement inspiré des catégories théologiques.
Ajoutons que ces allusions prennent d'autant plus de sens que le
destinataire de la lettre est... un pasteur!

Le lien qui s'établit entre l'humble condition sociale assumée de
Rousseau, sa rupture avec les milieux du pouvoir et l'autorité dévolue
à sa parole («digne d'annoncer la vérité»), me semble inédit dans le
champ politique français de ce siècle.

À partir de ce socle argumentatif justifiant le droit à énoncer des
vérités sur le monde social, la longue querelle entre Rousseau et
Voltaire apparaît sous un jour discursif nouveau. En effet, dans sa lettre

adressée à Voltaire le 18 août 17568, en réplique au Poème sur
le désastre de Lisbonne, Rousseau commence par arborer le même
ethos que dans la lettre à Jean Perdriau. Pour contester la source et le
fondement du point de vue de Voltaire, il propose un nouveau réfèrent
argumentatif:

D'ailleurs, Monsieur, qui dois-je croire que vous avez consulté sur
cela? Des riches, peut-être; rassasiés de faux plaisirs, mais ignorant
les véritables; toujours ennuiés de la vie, et toujours tremblant de la
perdre: peut-être, des gens de Lettres, de tous les ordres d'hommes
le plus sédentaire, le plus malsain, le plus réfléchissant, et par
conséquent le plus malheureux. Voulez-vous trouver des hommes de
meilleure composition, ou du moins, communément plus sincères,
et qui formant le plus grand nombre doivent, au moins pour cela,
être écoutés par préférence? Consultez un honnête bourgeois qui
aura passé une vie obscure et tranquille, sans projets et sans ambition;

un bon artisan qui vit commodément de son métier; un paysan
même [...] J'ose poser en fait qu'il n'y a peut-être pas dans le haut
Valais un seul montagnard mécontent de sa vie presque automate,

7 Correspondance complète II, lettre 258, 28 novembre 1754, 59-60.
8 Lettre étudiée en détails, mais dans une perspective classique de philosophe,
par Henri Gouhier, Rousseau et Voltaire : portraits dans deux miroirs, Paris, Vrin,
1983, chap. 5.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 189

et qui n'acceptât volontiers, au lieu même du paradis, le marché de
renaître sans cesse, pour végéter ainsi perpétuellement.9

Quel groupe de la population peut prétendre parler valablement et
universellement du monde comme il va? À cette question, Rousseau
répond en opposant un groupe de référence détenteur infondé de
l'autorité (les «riches» et les «gens de Lettres») à un groupe
traditionnellement considéré comme illégitime sur le terrain philosophique.
Celui-ci est décliné du plus haut au plus bas du futur tiers-état («un
honnête bourgeois», «un bon artisan», «un paysan même»). C'est par
l'invocation d'un principe neuf qu'il parvient à retourner le handicap
de ce second groupe: pré-démocratique, l'argument consiste à faire
appel au «plus grand nombre», et donc à un public considéré dans sa

représentativité plus que dans sa qualité.
Afin de s'associer à ce groupe émergeant, Rousseau doit de son

côté échapper à la figure dévaluée de l'homme de lettres (ou du moins
à son ethos préalable), ce que lui permet la posture singularisante de
l'humble «artisan» ou «ouvrier».

Achevant sa lettre à Voltaire, Rousseau tire les conclusions de ce
plaidoyer pour la représentativité: il explique alors leurs «différentes
manières de penser» à l'intérieur d'un paradigme sociologique et non
plus simplement par une divergence intellectuelle ou de tempérament.
Rousseau associe ainsi chaque idée de Voltaire à son ancrage social le
plus concret. Il réfute le modèle qui verrait des idées en libre dialogue
dans un ciel abstrait de toute médiation sociale:

Rassasié de gloire, et désabusé des vaines grandeurs, vous vivez
libre au sein de l'abondance; bien sûr de l'immortalité, vous
philosophez paisiblement sur la nature de l'âme, et si le corps ou le
cœur souffre, vous avez Tronchin pour médecin et pour ami. Vous
ne trouvez pourtant que mal sur la terre. Et moi, homme obscur,
pauvre, seul, tourmenté d'un mal sans remède, je médite avec plaisir

dans ma retraite [...]. (Ibidem, 50)

Selon ce critère nouveau que Rousseau oppose à la parole
extérieure et surplombante de Voltaire, la pensée philosophique demande
à être jugée à l'aune de l'expérience qui lui tient lieu de source.

Plusieurs années plus tard, dans Les Confessions, au moment où
il raconte l'installation de Voltaire à Ferney, Rousseau tient à se
distinguer, socialement, de l'écrivain qu'il a tant admiré dans sa
jeunesse. Leur écart est mis en scène à travers leurs ethos discursifs
respectifs, présentés comme des indices ou des stigmates sociaux.

9 Rousseau, Lettre à Voltaire, Correspondance complète III, lettre 424, 41.



190 JÉRÔME MEIZOZ

Une fois encore, la scénographie instituée par Rousseau tend à retourner

son stigmate verbal en indice de vertu:
Mais qu'eussai-je fait seul, timide et parlant très mal, contre un
homme arrogant, opulent, étayé du crédit des Grands, d'une
brillante faconde, et déjà l'idole des femmes et des jeunes gens.10

Comme c'est le cas pour les jeunes héros de La Nouvelle Héloïse
(1761), leur maladresse verbale dénote la sincérité et l'absence de
fard du langage, alors que la «faconde» victorieuse n'est que tromperie

de puissant. Le Dictionnaire de l'Académie (1762), note d'ailleurs
que la «faconde», vain verbiage, se distingue de l'«éloquence» véritable:

celle-ci venue du cœur, échappe en quelque sorte aux propriétés
sociales, et Rousseau se la réserve habilement...

Nouvelle donne, il me semble: la situation concrète de pensée à la
source d'un argument est désormais prise en compte pour juger de sa
valeur («vous philosophez paisiblement»). Sans ce recours, la pensée
— même «libre» — de Voltaire s'expose à une erreur intellectualiste
qui la rend inopérante, ou du moins invalide devant les hommes, ce
«plus grand nombre» en référence auquel se constitue peu à peu, au
cours du siècle, un premier espace public11.

Encore un exemple, tiré d'un texte plus contemporain, l'incipit
du roman de L.-F. Céline, D'un château l'autre: «Pour parler franc,
là, entre nous, je finis encore plus mal que j'ai commencé...» (1957:
17). L'ethos discursif de L.-F. Céline relève également de l'«arèté»,
au sens où l'auteur travaille à se donner comme un homme ordinaire,
semblable au lecteur son frère, qui dit les choses sans ambages, et
dans leur vérité nue. La captation de bienveillance a pour but ici
d'entraîner malgré lui le destinataire dans la confidence.

Céline invente une énonciation peuple, volontiers argotique,
prétendument authentique, qui transpose la familiarité de l'oral le
plus commun et se place du côté du plus grand nombre (Meizoz
2001). Cet ethos discursif, et les faits de style qui en découlent, est
l'expression posturale de la place de Céline dans le champ littéraire:
il s'y dresse en effet contre les écrivains qu'il stigmatise violemment

comme «bourgeois» (Bourget, Claudel, Mauriac) ou/et «juifs»
(Proust). Il leur reproche l'absence de style due à la facticité des
émotions dans la bourgeoisie. Céline, lui, se donne comme un non-
raffiné, issu du peuple «franc» par excellence, le peuple français

10 O.C. I, 396-397, je souligne.
11 Cf. Jürgen Habermas, L'Espace public, trad, fr., Paris, Payot, 1978.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 191

(le jeu de mots est de lui!), et doté dans sa «viande» de la «poésie
directe» que seule la vraie vie peut susciter12.

7. L'auteur comme agir postural

J'ai tenté de penser Vethos discursif en relation souple avec les
conduites, la position et la trajectoire de l'auteur dans le champ littéraire.
Chaque posture, génératrice de formes discursives, fait sens en relation

avec une position, une trajectoire dans un champ singulier. Ce
qui revient à dire, comme Maingueneau en analyse du discours, que
la scénographie singulière d'un texte ne se comprend qu'en relation
avec la scène englobante dans laquelle il s'inscrit.

Ainsi, dans la mesure où les discours (littéraires ou non) sont
relatifs à des postures, leur spécificité formelle relève alors non seulement

de la poétique, mais aussi de la sociologie de la culture. Un tel
parti pris se rapproche d'ailleurs de la lecture dialogique des formes

que propose Bakhtine, dans la perspective sociologique qu'il adopte
sur le langage:

L'utilisation de la langue s'effectue sous forme d'énoncés concrets,
uniques (oraux ou écrits), qui émanent des représentants de tel ou
tel domaine de l'activité humaine. L'énoncé reflète les conditions
spécifiques et les finalités de chacun de ces domaines., non seulement

par son contenu (thématique) et son style de langue, autrement
dit par la sélection opérée dans les moyens de la langue — moyens
lexicaux, phraséologiques et grammaticaux — mais aussi et surtout
par sa construction compositionnelle. Ces trois éléments (contenu
thématique, style et construction compositionnelle) fusionnent
indissolublement dans le tout que constitue l'énoncé, et chacun d'eux
est marqué par la spécificité d'une sphère d'échange.13

La notion de posture invite à penser relationnellement un agir
linguistique (l'ethos discursif) et des conduites sociales (vêtements,
etc.). Le fait de parler de «posture» permet de prendre en charge les
faits formels (celui, par exemple, de donner le ton), la construction
de l'orateur dans son discours, son répertoire et ses dispositifs
historiques) pour en déployer les effets dans la communication littéraire.
La posture déborde l'identité de l'homme civil: elle renvoie à la face
publique ou au «personnage» {persona renvoie au masque) de celui
qui se donne comme écrivain. Dimension constructiviste de la
notion de posture: Jean Starobinski montre ainsi que Rousseau ne s'est

12 L.-F. Céline, Bagatelles pour un massacre, Paris, Denoël, 1937: 163.
13 M. Bakhtine, Esthétique de la création verbale, Paris, Gallimard, 1984: 265.



192 JÉRÔME MEIZOZ

pas contenté de vivre, mais qu'il a fait peu à peu de son existence,
par l'écriture, une «fiction vécue»14. L'œuvre autobiographique de
Rousseau s'avère une construction posturale dont les visées ont été
étudiées: l'image de soi donnée par le Rousseau-auteur prend tout son
sens seulement lorsqu'on la met en relation avec le champ littéraire et
la hiérarchie des genres.

De même que celui d'Emile Ajar, le nom d'auteur Michel
Houellebecq, pseudonyme de Michel Thomas, constitue une posture,
au même titre que celui de L.-F. Céline (alias docteur Destouches).

Les textes autobiographiques en général engagent tous une
posture. Mais celle-ci, parce qu'elle est construction de soi dans et hors
du discours, parce qu'elle rejoue une position dans la performance,
se donne comme le lieu de l'artifice, de la mise en scène. Elle
sélectionne des valeurs et des faits dans le matériau référentiel du social.
On peut ainsi prêter attention aux divers rapports qu'une posture
entretient avec:
• la position et la trajectoire qui la fondent (origine, formation, etc).
• les groupes littéraires, réseaux d'écrivains contemporains ou passés,
auxquels elle se réfère.
• les genres qu'elle mobilise (selon une hiérarchie générique en
vigueur).
• les publics à qui elle s'adresse (instances d'assignation de la valeur:
critiques, etc.).

Enfin — et c'est là un trait capital —, la notion de posture a aussi

un effet rétroactif, adoptée comme une mise en scène publique du
soi-auteur, un choix postural peut avoir un effet-retour sur l'auteur,
lui dictant alors des propos et des conduites générées tout d'abord par
son option.
Exemple: dans son roman Plateforme (2001), Houellebecq invente
un narrateur prénommé Michel, sexiste, raciste, qui insulte le Coran
et ses croyants (Meizoz 2003b). Mais ensuite, sur le plateau de
télévision, l'auteur-pseudonyme Michel Houellebecq, prend plaisir à

répéter, en son nom propre, tous les propos de ce personnage, qui
porte le même prénom que l'auteur! Au même moment, il invite le
public à ne pas confondre les énoncés d'un roman avec ceux
prononcés dans la réalité... Scandale public, procès fin 2002, initié par
des instances musulmanes, etc. Houellebecq et Céline ont un point
commun frappant: tous deux mettent en scène dans leurs romans une

14 J. Starobinski, La Transparence, et l'obstacle, Gallimard, 1971: 7.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 193

posture énonciative à la première personne qu'ils reconduisent
ensuite comme conduite publique d'auteur: tout se passe alors comme si
la «posture» adoptée comme parti pris de départ, dictait rétroactivement

la conduite de l'auteur civil... L'option d'une posture littéraire
interne à l'énonciation romanesque précède et commande alors, en
quelque sorte, le comportement social de l'auteur (pseudonyme) en
public... On peut ainsi penser, avec Julien Gracq (1986), que l'auteur
civil Louis Destouches a été «entraîné par le clairon qu'avait embouché»

son double postural, Céline. Ordre de phénomènes étonnant,
inverse en tout cas de celui décrit par une sociologie marxiste...

8. Conclusions

Loin d'être un épiphénomène qui relèverait d'un régime de communication

médiatique de masse, l'adoption (consciente ou non) d'une
posture nous semble constitutive de la figue auctoriale: la posture
serait une façon singulière de donner le ton.

Si toute posture, enfin, se donne comme singulière, elle inclut
simultanément en elle l'emprise du collectif: la posture de Jean-Jacques
Rousseau en «citoyen de Genève», étranger pur et pauvre refusant les
compromissions de Cour, est une réponse à l'ensemble de la structure
du champ littéraire français: hiérarchisé selon les faveurs de la Cour
et les demandes mécénales, celui-ci n'est pas prêt à intégrer sans
difficultés un auteur qui refuse les obligations de la sociabilité littéraire
sous la monarchie, et qui se donne publiquement comme un républicain

protestant, étranger d'obscure fortune (Meizoz 2002 et 2003c).
Pour interpréter un trait postural, il est donc nécessaire de connaître
l'ensemble de l'espace littéraire (à production et réception).

Laissant à l'agir humain une marge de manœuvre au cœur de ses
déterminismes, le recours à la «posture» fait apparaître un espace
transitionnel entre l'individuel et le collectif, corroborant la fine
distinction de Gustave Lanson, pour qui l'écriture est «un acte individuel,

mais un acte social de l'individu»15.

Jérôme Meizoz
Université de Lausanne

15 G. Lanson, «L'histoire littéraire et la sociologie» (1904), Essais de méthode,
de critique et d'histoire littéraire, H. Peyre éd.. Hachette, 1965: 66.



194 JÉRÔME MEIZOZ

Références bibliographiques

Adam J.-M. 1999: Linguistique textuelle: des genres de textes aux
discours, Paris, Nathan.

Amossy R. (éd.) 1999: Images de soi dans le discours. La construc¬
tion de l'ethos, Lausanne-Paris, Delachaux & Niestlé, coll.
Textes de base en sciences des discours.

—2002: «Ethos», in P. Aron, D. St Jacques, A. Viala, Le Dictionnaire
du littéraire, Paris, PUF, 200-201.

Barthes R. 1953: Le Degré zéro de l'écriture, Paris, Seuil.
— 1963: «Histoire ou littérature?», Annales ESC, 1960, repris in Sur

Racine, Seuil.
—1984: «L'ancienne rhétorique. Aide-mémoire», in Communications,

n°16, 1970, repris in L'Aventure sémiologique, Paris, Seuil.
Chartier R. 1998: «Histoire et littérature», in Au bord de la falaise,

Albin Michel, 269-287.
Compagnon A. 1998: Le Démon de la théorie, Paris, Seuil.
David J. 2001: «Du bon usage littéraire des contextes», Etudes de

lettres, n°2, Université de Lausanne, 151-175.
Denis B. 2000: Littérature et engagement, Paris, Points-Seuil.
Gary R. 1982: Vie et mort d'Emile Ajar, Paris, Gallimard.
Genette G. 1972: «Poétique et histoire», in Figures III, Paris, Seuil.
Goffman E. 1977: La Mise en scène de la vie quotidienne, t. 1, Paris,

Minuit.
Gracq J. 1986: En lisant en écrivant, Paris, Corti.
Heinich N. 2000: Être écrivain. Création et identité, Paris, La

Découverte.
Jurt J. & Einfalt M. (éd.) 2002: Le Texte et le contexte. Analyses

du champ littéraire français (XIXe-XXe siècle), Berlin-Paris,
Berlin Verlag-Editions de la Maison des Sciences de l'Homme.

Maingueneau D. 1993: Le Contexte de l'œuvre littéraire. Énonciation
et société, Paris, Dunod.



ETHOS ET POSTURE D'AUTEUR 195

—2002: «Problèmes d'ethos», Pratiques, n°113-114, 55-67.
Meizoz J. 2001: L'Âge du roman parlant 1919-1939. Écrivains,

linguistes, critiques et pédagogues en débat, Genève, Librairie
Droz, préface de P. Bourdieu.

-2000-2001: «"Un style franc grossier": posture et étoffe de Céline»,
Les Temps modernes, n°611-612, Paris, Gallimard, 84-109.

— 2002: «Recherches sur la posture: Jean-Jacques Rousseau»,
Littérature, n°126, Larousse, 3-17.

—2003a: «La littérature, une pratique sociale "comme les autres"?»,
Versants, n°44-45, Champion-Slatkine.

— 2003b: «Le roman et l'inacceptable: polémiques autour de

Plateforme», Études de lettres, n°3-4, Université de Lausanne.
— 2003c: Le Gueux philosophe (Jean-Jacques Rousseau), Lausanne,

Éditions Antipodes, coll. «Existence et société».
— 2005: «Les pistes de Pierre Bourdieu en vue d'une sociologie des

styles littéraires», Colloque de Cerisy, in J. Dubois, P. Durand,
Y. Winkin éds., Le Symbolique et le social. La réception
internationale de Pierre Bourdieu, Liège, Presses
Universitaires.

Ramuz C. F. 1912: «Le ton», Journal de Genève, 9 mai.
Viala A. 1999: «L'éloquence galante, une problématique?», in

R. Amossy éd., Images de soi dans le discours. La construction
de I'ethos, Lausanne-Paris, Delachaux & Niestlé, 179-191.

— 1993: «Éléments de sociopoétique», in A. Viala & G. Molinié,
Approches de la réception. Sémiostylistique et sociopoétique
de Le Clézio, Paris, PUF.




	Ethos et posture d'auteur : Rousseau, Céline, Ajar, Houellebecq

