
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Pragmatique de la fiction : quelques procédures de deixis narrative et
énonciative en comparaison (poétique grecque)

Autor: Calame, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PRAGMATIQUE DE LA FICTION:
QUELQUES PROCÉDURES DE DEIXIS NARRATIVE

ET ÉNONCIATIVE EN COMPARAISON
(POÉTIQUE GRECQUE)

Les différentes formes de la poésie grecque dans leur histoire posent
au lecteur moderne l'épineux problème du déchiffrement de
manifestations symboliques appartenant à une culture éloignée dans le
temps et dans l'espace. Si, en ce qui concerne l'expression poétique,
ces manifestations sont parvenues jusqu'à nous et nous sont perceptibles

en tant que simples textes, elles présentent néanmoins les indices

d'une dimension pragmatique forte. Dans le développement de
la culture grecque elle-même, cette dimension s'amenuise d'ailleurs
avec le temps, transformant des formes poétiques qui, tels les péans
de Pindare, correspondent à des actes de culte en des formes littéraires

au sens moderne du terme, telles les idylles de Théocrite. C'est la
référence linguistique et poétique aux conditions d'énonciation de la
composition concernée qui nous contraint, dans nos lectures postmodernes,

de rompre avec le principe structural de l'immanence textuelle
pour considérer ces poèmes comme des formes de discours à fonction
institutionnelle et religieuse. C'est dire qu'au-delà des affinités qui
en sciences humaines définissent volontiers un objet en relation avec
son approche, la poésie grecque, des compositions narratives homériques

aux représentations tragiques en passant en particulier par les
nombreuses formes pratiques de la poésie mélique ou de la poésie
élégiaque, exige une lecture interdisciplinaire.

1. Perspectives sur la fiction poétique et sur sa pragmatique

La sensibilité aux phénomènes énonciatifs proposée par l'analyse non
pas des textes, mais des discours invite ainsi à adopter sur la poésie
d'action d'une culture différente une perspective anthropologique



120 CLAUDE CALAME

comparative susceptible d'en saisir aussi bien les composantes
symboliques que la dimension institutionnelle et fonctionnelle. Les
indices d'énonciation que présentent un dithyrambe de Bacchylide,
voire une composition hymnique de Sappho désignent une situation
de communication institutionnelle et rituelle qui fait souvent de la
«performance» du poème un acte de culte, un acte chanté parmi
d'autres pratiques rituelles symboliques. Autant à l'intérieur de l'histoire

de la littérature gréco-romaine que dans la tradition européenne
moderne, ces pratiques poétiques s'avèrent si différentes des formes
élaborées à l'époque hellénistique ou des conceptions contemporaines
qu'il s'agit d'adopter la position de décentrement comparatif qu'imposent

les principes de la traduction transculturelle1.
Par le biais d'un seul type d'indice énonciatif présent dans deux

poèmes grecs dépendant chacun d'un paradigme poétique très
différent, il s'agira dans cette étude très limitée d'aborder un aspect
controversé de la question de la fiction poétique entendue comme
fabrication verbale d'un monde possible polysémique. Il s'agira en
effet d'explorer l'un des paradoxes de nos capacités discursives et
plus singulièrement poétiques: la configuration symbolique par les

moyens d'une langue d'un monde disposant d'une logique sémantique

autonome par référence néanmoins au monde et à l'environnement

matériel et social qui en est le support; un monde «poiétique»
donc, au sens étymologique du poieîn grec, mais qui s'inscrit dans la
pragmatique de toute forme de discours tout en offrant des possibilités

de refiguration à distance (spatiale et temporelle); un monde
poétique pratique qui est le produit d'une plasticité sémantique peut-être
analogue à la plasticité neuronale dynamique et ouverte désormais
reconnue en neurosciences pour le fonctionnement du cerveau et dans
la constitution de l'identité psychique de l'homme2.

Pour John Searle, la question de la fiction ne peut se poser qu'en
termes pragmatiques. On connaît en effet l'affirmation dont le caractère

péremptoire a fait la célébrité: «Il n'y a pas de propriété textuelle,
syntaxique ou sémantique qui permette d'identifier un texte comme
œuvre de fiction. Ce qui fait une œuvre de fiction est, pour ainsi dire,
la posture illocutoire que l'auteur prend par rapport à elle, et cette

1 J'ai tenté d'aborder cette question dans Calame 2002: 67-77.
2 Je me réfère ici aux propositions formulées tout récemment par Ansermet
& Magistretti 2004: 83-98 et 171-82 à propos de la possible interface plastique
entre trace synaptique et trace psychique. Sur le fictionnel comme Darstellen,
comme «présentation» qui fait voir par des moyens discursifs, voir Borutti 2003:
83-87.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 121

posture dépend des intentions illocutoires complexes que l'auteur a

quand il écrit ou quand il compose une œuvre» — ni de propriété nar-
ratologique, surenchérit Gérard Genette, de manière néanmoins critique.

En particulier le récit de fiction ne serait — commente ce dernier
— qu'une simple feintise. Il ne serait qu'une simulation du récit
factuel, laissant l'appréciation fictionnelle aux conditions pragmatiques
de la réception du texte3.

A l'évidence, cette position radicale contraste avec la thèse défendue

par Käte Hamburger qui pensait pouvoir identifier et énumérer
une série de «symptômes» de fictionalité; parmi ces indices elle
mentionnait le discours indirect libre, le recours étendu aux dialogues,
l'usage pour des protagonistes autres que le locuteur de verbes de

pensée, l'emploi de verbes de situation dans des énoncés éloignés
dans le temps, des processus de détemporalisation du prétérit, et en
particulier le report du système des déictiques spatiaux et temporels
sur les protagonistes de l'action narrée. En identifiant ces différents
indices textuels de fictionalité, Hamburger excluait de son modèle le

roman à la première personne: le roman en je ne présenterait aucun
trait susceptible de le distinguer du récit autobiographique «authentique»4.

En effet une des conditions de la fiction résiderait précisément

dans le report sur les personnages des indices de l'«ici» et du
«maintenant» qui ont pour point de repérage le sujet d'énonciation
(Aussagesubjekt, qualifié également de Ich-Origo)\ «Das Jetzt- und
Hier-Erlebnis, das uns die Fiktion (die epische...) vermittelt, ist das
Erlebnis der Mimesis handelnder Menschen, d. h. der fiktiven, aus
sich selbst lebenden Gestalten, die eben als fiktive nicht in der Zeit
und im Räume sind»; et cet effet de mimésis fictionnelle dépendrait
du fait que dans la fiction les déictiques spatio-temporels sont
déconnectés du champ de la monstration (Zeigfeld) pour être transférés
dans le champ conceptuel et symbolique de la langue (Begriffs- oder
Symbolfeld der Sprache) — ajoute Hamburger en se fondant sur une
distinction tracée par Karl Bühler et sur laquelle on ne va pas tarder

3 Searle 1979: 65-6 1982: 109, cité et commenté par Genette 1991/2004:
143.

4 Hamburger 1968: 56-111 (110-11 pour les citations) 1986: 72-125 (124-25);
voir à ce propos Schaeffer 1999: 262-70, ainsi que Genette 1991/2004: 163-68,
qui conclut: «Searle a raison en principe (contre Hamburger) de poser que toute
fiction, et pas seulement le roman à la première personne, est une simulation
non sérieuse d'assertions de non-fiction, ou, comme dit Hamburger, d'énoncés
de réalité; et que Hamburger a raison en fait (contre Searle) de trouver dans la
fiction (surtout moderne) des indices (facultatifs) de fictionalité» (166-67).



122 CLAUDE CALAME

à revenir. Tout se passe donc comme si, au contraire, la présence
textuelle d'un locuteur-y'e rendait impossible, notamment du point de vue
déictique, toute distinction entre la fabrication discursive et mimétique

d'un monde possible et le discours référentiel; ces deux niveaux
de manifestation textuelle viendraient en quelque sorte se superposer
et coïncider, par repérages spatiaux et temporels interposés, dans les
formes de ce je (à la fois romanesque et autobiographique).

Or il existe en Grèce classique un grand genre poétique dont les
différentes formes, dans leurs innombrables manifestations, recourent

au récit fictionnel et mimétique dans la définition qu'en donne
Hamburger, tout en se caractérisant par ailleurs par une forte
présence d'un je qui, à partir du repérage spatio-temporel de l'«ici» et
du «maintenant», actualise une forte dimension pragmatique, sinon
performative. Entre récits mettant en scène les héros du passé épique

tels Achille ou Pélops et auto-références à l'acte de l'énonciation
rituelle qui fait de la récitation de ces poèmes des actes de chant et
donc des actes de culte, les compositions appartenant au grand genre
de la poésie mélique illustrent sans doute la position intermédiaire
assumée par Genette dans l'opposition qu'il construit entre la position
de Searle et celle de Hamburger5. Composés pour être chantés et dansés

avec un accompagnement musical dans des circonstances rituelles

et souvent cultuelles précises, les poèmes grecs relevant du genre
dénommé à tort «lyrique» sont donc susceptibles de nous conduire
à reformuler l'un des aspects de la question controversée de la
fiction littéraire et poétique: non pas du point de vue d'éventuels indices
textuels de fictionalité, mais dans la perspective pragmatique d'une
référence verbale d'ordre moins «énoncif» qu'«énonciatif», d'une
référence portant moins — comme on va le voir immédiatement — sur
les énoncés et assertions de la narration ou de la description que sur
les indices discursifs de l'énonciation. Parmi ces différents indices,
ceux relatifs à la deixis offrent une voie susceptible de reposer la
question de la fiction et de la fictionalité en termes de référence à une
réalité extra-discursive.

2. Gestes référentiels de deixis

Le phénomène linguistique de la deixis permet la désignation verbale
de l'espace, du temps et des acteurs de la communication; ce processus

relève donc de la mise en discours et il accomplit une référence

5 Pour une invitation à passer du concept romantique de «lyrique» à la catégorie

indigène de mélos, voir les propositions que j'ai faites en 1998: 104-10.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 123

extra-discursive par des moyens proprement discursifs. Les formes
en général pronominales ou adverbiales favorisant cette référence
extra-discursive par des moyens verbaux s'inscrivent dans l'ensemble
énonciatif qu'Émile Benveniste a appelé «l'appareil formel de l'énon-
ciation»: formes locales de Y ici, formes temporelles du maintenant,
formes pronominales du je et du tu. C'est dire que du point de vue
linguistique, une telle définition du processus de la deixis s'inscrit non
seulement dans la limite purement opératoire que l'on peut dessiner
entre intra- et extra-discursif, mais aussi dans la distinction tracée par
le même Benveniste entre «histoire» (nous dirions «récit») et
«discours». Du point de vue formel, si le «récit» doit se caractériser par
la présence des formes du Welle, du là et de l'aoriste, le «discours»
est censé s'en distinguer par l'usage des formes du je/tu, du hic et
du nunc: énoncés distants d'un côté, de l'autre énonciation énoncée,
repérée par rapport à l'Ich-Origo dont parle Hamburger; d'une part
«énoncif», d'autre part «énonciatif» pour élargir le partage proposé du
champ de la narration aux différents types d'assertion que l'on peut
distinguer des interventions modalisées par le locuteur. Mais une telle
distinction entre ordre de l'énoncé et ordre de l'énonciation doit rester
purement opératoire tant il est vrai que toute assertion, aussi neutre
soit-elle, est toujours assumée par un locuteur implicite, et donc par
un énonciateur6. L'observation de quelques gestes de deixis dans la
poésie grecque permettra précisément de revenir sur cette seconde
distinction opératoire, pour la nuancer fortement.

Relevant davantage de l'énonciation que de l'énoncé, de l'énon-
ciatif plutôt que de l'énoncif, la désignation référentielle par formes
déictiques interposées peut aussi avoir un contenu. La désignation
pronominale peut donc être assortie d'indications portant sur l'objet

même de l'énonciation, c'est-à-dire sur l'acte énonciatif présenté
comme un acte de parole; le geste de deixis référentielle assume
ainsi un caractère programmatique. C'est en particulier le cas, dans
la littérature grecque, quand le poème correspond à un acte de chant
et quand la récitation poétique épuise par conséquent sa fonction et
l'essentiel de son contenu dans sa «performance» même, en situation
de «mise en discours», dans une exécution chantée à caractère rituel,

6 Benveniste 1974: 79-88; voir aussi Benveniste 1966: 258-66, ainsi que 237-
57 pour la distinction entre «histoire» et «discours»; pour une perspective
critique à ce propos, cf. Adam, Lugrin, Revaz 1998. Je me suis expliqué sur la
distinction opératoire qu'il convient de tracer entre «énoncif» et «énonciatif», à

partir du partage trop restrictif proposé par Benveniste entre «histoire» (entendue
comme «récit») et «discours», dans Calame 2000: 18-30.



124 CLAUDE CALAME

sinon cultuel. Mais ces procédures d'auto-désignation énonciative ne
sont pas l'apanage en Grèce classique des poèmes rituels qu'il
convient de classer dans le grand genre de la poésie mélique. Dans la
poésie épique par exemple, les scènes inaugurales d'appel à la Muse
se combinent souvent avec quelques indications d'ordre auto-référentiel

sur l'acte même de la communication et sur le contenu qu'il
représente et véhicule.

On connaît Vincipit de VIliade: «Chante, déesse, la colère d'Achille,
le fils de Pélée, la colère détestable qui a provoqué pour les Achéens
des souffrances sans nombre». Dans une allusion au chant de l'aède
(.aeide), l'indication du mode de la communication s'accompagne de
la description du thème général (et fictionnel) de la récitation aédi-
que présente: la colère d'Achille qui apparaît comme la motivation
de l'intrigue animant le récit épique à venir. Rappelons aussi Vincipit
de la Théogonie d'Hésiode: «Commençons par chanter (aeidein) les
Muses qui occupent le Mont Hélicon». Et en ouvrant VHymne homérique

à Apollon, un incipit tel que «Je vais rappeler et je n'oublierai
pas Apollon l'Archer qui fait trembler les dieux» correspond à un
véritable acte de langage; tout en indiquant le thème de l'hymne centré
sur l'éloge d'Apollon, le je du locuteur-aède assume ici la fonction de
mémoire habituellement attribuée à Mnémosyné, la mère des Muses.
Introduisant la narration en diction homérique de quelques épisodes
marquants de la biographie du dieu évoqué, cet énoncé de poésie épique

n'est pas moins «performatif» que les énoncés en je des
compositions non pas «lyriques», mais appartenant à la poésie mélique7.
Le récit de la fiction épique et héroïque est ici ancré, par des moyens
discursifs, dans le hic et nunc de la performance chantée.

De manière plus précise encore, le début des Travaux et les Jours
d'Hésiode double l'invocation inaugurale aux Muses d'un
engagement déictique significatif. Cette introduction en plusieurs étapes

offre un exemple articulé de deixis à la fois programmatique et
«performative». En effet, après avoir déclaré «Muses de Piérie [...],
dites ici {deute) Zeus, en chantant votre propre père», le locuteur
invite quelques vers plus bas Persès, le destinataire du poème, à régler
maintenant et «ici même» (diakrinômetha authi, à la première
personne du pluriel) «ce conflit-ci» {tênde dikên). Or il s'avère qu'en
grec l'emploi du déictique de la présence hode («celui-ci») dans
ses formes adjectivales ou pronominales peut renvoyer, parfois de

7 Pour ces différentes formes A incipit de la poésie homérique, voir toutes les
références que j'ai données dans Calame 2000: 49-86.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 125

manière combinée, aussi bien à ce qui est proche dans le discours
qu'à ce qui est proche du discours et de son locuteur. Au-delà des
formes indiquant spécifiquement soit le temps soit l'espace d'un
locuteur implicite telles qu'elles sont envisagées par exemple par
Hamburger, les formes démonstratives en -de ont cette capacité de

référer ce qu'elles désignent aux coordonnées spatio-temporelles de

qui assume le discours au moment de son énonciation, de manière
intra- et de manière extra-discursive. Ainsi dans le poème d'Hésiode
la référence impliquée par la forme démonstrative féminine et accusative

tênde est double: elle renvoie d'une part au conflit juridique
historique (extra-discursif) opposant le poète Hésiode à son frère Persès,
d'autre part au dit de justice qui vient d'être présenté (intra-discursif)
dans le discours poétique; placé sous la protection de Zeus, ce juste
jugement coïncide en définitive avec le poème présent, assumé par le
locuteur dès le prélude du poème et conçu comme sentence8. A partir
du «récit» descriptif (énoncif) sur les deux Disputes et par les moyens
du «discours» (énonciatif), le déictique désignant le hic et nunc du
locuteur assure le passage de l'intra- à l'extra-discursif. L'emploi de cet
adjectif et pronom démonstratif hode servira donc de fil conducteur à

l'analyse présentée ici.
A ce jeu de l'auto-désignation et de l'auto-référence programmatique

par déictiques de la présence interposés, la distinction traditionnelle

entre histoire/récit et discours va d'emblée se révéler comme
particulièrement poreuse, tout en fournissant à ce qui apparaît comme
fiction poétique un ancrage dans la réalité communicationnelle du
poème concerné.

3. La deixis auto-référentielle et programmatique

On sait que l'on doit au linguiste allemand Karl Bühler la démarcation

essentielle entre la demonstratio ad oculos et ce qu'il appelle la
Deixis am Phantasma. Si la première procédure définit le «champ
de monstration» (Zeigfeld) de la langue à partir du point d'origine
représenté par le je, l'«ici» et le «maintenant» {das Hier-Jetzt-Ich-
System), la seconde ferait appel, du point de vue psychologique, à

l'oreille et à l'œil «intérieurs» du lecteur et par conséquent à son

8 Hésiode, Travaux 11-41. Ici encore, pour plus de détails sur ce mouvement
énonciatif, je me permets de renvoyer à une étude précédente, celle de 1996.
Sans opérer l'indispensable distinction entre niveau intra- et extra-discursifs,
Humbert 1960: 29-20, affirme de hode qu'«il désigne un objet considéré comme
proche et faisant partie de la "sphère d'intérêt" de la personne qui parle».



126 CLAUDE CALAME

imagination (Phantasie); elle délimite ainsi le «champ symbolique»
(das Symbolfeld) de toute langue. Tandis que la première apparaît
comme l'équivalent du «discours», la seconde pourrait représenter
un équivalent, plus englobant, de l'«histoire»: énonciatif d'un côté,
énoncif de l'autre, semble-t-il. Or entre la référence (extra-discursive)
à la réalité de l'acte d'énonciation et la référence symbolique (intra-
discursive) de la langue, il faut encore tenir compte du phénomène de

l'anaphore et de la cataphore. Bühler remarque que, dans le rappel de
ce qui a été énoncé dans le discours, on utilise en général les mêmes

pronoms déictiques que dans la demonstratio ad oculos: «Ich kann
ad oculos demonstrieren und in der situationsfernen Rede dieselben
Zeigwörter anaphorisch gebrauchen.»9 Cela signifie qu'en particulier

dans les langues indo-européennes, les démonstratifs propres à

la demonstratio ad oculos (dans l'ordre du discours) offrent aussi une
possibilité de référence à ce qui est interne au discours, à ce que le
discours construit lui-même (dans l'ordre notamment de l'histoire/
récit): «Unser Ergebnis lautet, der Kontext selbst werde zum Zeigfeld
erhoben in der Anaphora».

Tout en pointant vers l'extérieur du discours, les procédures de la
demonstratio ad oculos peuvent donc renvoyer également à ce qui
précède ou à ce qui suit dans le discours même, c'est-à-dire à ce qui
a été construit grâce à la Deixis am Phantasmal Ainsi la distinction
tracée par Benveniste entre histoire/récit et discours ou plus largement

le partage opératoire entre l'énoncif et l'énonciatif doivent être
envisagés dans la perspective de cette double possibilité de référence;
par déictiques interposés, ce qui est de l'ordre de l'énoncé («histoire/
récit») au même titre que ce qui relève de l'énonciation («discours»)
peut être référé à la sphère spatio-temporelle du locuteur sur le plan
intra-discursif comme dans la référence extra-discursive: «cette
sentence-ci» que le locuteur vient d'évoquer dans son poème didactique
(Deixis am Phantasma), mais qui est aussi la sentence poétique qu'il
est en train de communiquer hic et nunc à son public (demonstratio
ad oculos). Une telle ambivalence référentielle révèle donc la porosité

de la distinction opératoire proposée entre énoncé et énonciation,
entre énoncif et énonciatif. C'est cette ambivalence déictique que nie
implicitement Hamburger quand elle limite la portée des déictiques
utilisés dans la fiction au «champ symbolique» de la langue pour les

priver de toute référence au «champ de la monstration». C'est ainsi
qu'elle peut postuler l'existence d'une réalité fictive autonome, aussi

9 Bühler 1934: 79-82, 107-13, 121-40 et 285-92 (80 et 286 pour les citations).



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 127

indépendante d'un sujet d'énonciation que toute réalité extra-discursive.

Cela signifierait que (dans la poésie épique) le poète qui
raconte n'est pas un Aussagesubjekt: «il ne parle pas de personnes et de
choses, mais il raconte les personnes et les choses»10.

Notamment du point de vue de la deixis et de l'usage des déic-
tiques, le partage est donc essentiel entre la référence situationnelle
et la référence contextuelle (ou, plus précisément, cotextuelle). D'un
côté on assiste à un repérage par rapport à la situation extra-discursive

de la mise en discours (et de la communication); de l'autre, on
constate des possibilités de renvoi intra-discursif à des éléments
présentés dans la manifestation verbale elle-même (qu'elle soit de l'ordre
du récit ou de celui du discours!)11. L'usage anaphorique de certains
déictiques situe l'énoncé précisément à la croisée entre les deux
dimensions référentielles du discours, entre référence au contexte
linguistique (en général antérieur) et référence à la situation présente
de l'énonciation. Dans le passage du -ci au -là, en grec du hode à

Yekeinos, le déictique est non seulement susceptible de faire passer
d'une situation extra-discursive proche à une situation éloignée du hic
et nunc de la communication, mais il peut aussi, avec son pouvoir
anaphorique, assurer en retour la transition entre le monde construit
dans le texte (niveau du récit) et le monde de l'énonciation énoncée
(niveau du discours) qui renvoie lui-même aux circonstances
extradiscursives et historiques de la communication! Encore une fois, les
distinctions entre discours et histoire/récit, entre énonciatif et énoncif
s'avèrent être essentiellement perméables.

De ce point de vue, l'examen des usages d'un déictique à la fois de
la proximité contextuelle et de la monstration situationnelle tel hode
en grec est particulièrement révélateur. Comme on l'a indiqué en
guise de prélude à propos de la partie initiale des Travaux d'Hésiode,
la valeur sémantique indiquée dans la désignation de l'acte de parole
peut revêtir, par l'intermédiaire de ce déictique, une double fonction
référentielle: «ces» mots, désignés de manière anaphorique ou cata-
phorique, et donc organisés en texte (éventuellement fictionnel,
indépendamment d'une forme orale ou écrite); mais aussi «ces» énoncés
comme poème, comme hymne, comme chant choral ou comme

10 Hamburger 1968: 111-14 1986: 125-8; cf. supra n. 4.
11 Nyckees 1998: 242-50, distingue avec soin la référence situationnelle et la
référence contextuelle d'un certain nombre de pronoms selon leur usage déictique

ou anaphorique; dans ce cas Adam 1990: 52-61, préfère opposer l'emploi
contextuel (référentialisation déictique) à l'emploi cotextuel (anaphore démonstrative)

d'un certain nombre de démonstratifs.



128 CLAUDE CALAME

sentence, en tant que paroles performatives, chantées ici et maintenant.

Déictique de la Hierheit, c'est-à-dire de l'«icité», hode implique

une focalisation sur le je du locuteur, sur l'instance d'énonciation
comme point d'articulation entre l'intra- et l'extra-discursif12. Ainsi,
quand l'énoncé poétique d'ordre déictique et performatif est assumé

par un je, il y a bien «auto-référence» (self-referentiality), mais
autoréférence à la fois à l'égard du simulacre énonciatif qui est construit
dans le discours (Deixis am Phantasmal) et par rapport à l'acte de
chant dans la situation de mise en discours et d'énonciation extra-discursive

(demonstratio ad oculosl)13. Telle est l'ambiguïté référentielle
qu'il s'agit d'explorer quant à la désignation qualitative et programmatique

du poème présent, en tant qu'acte de discours chanté. On
commencera donc par l'un des nombreux exemples offerts en Grèce

par la poésie «performative» par excellence qu'est la poésie mélique
pour poursuivre et conclure en contraste avec deux brefs exemples
tirés de la poésie hellénistique qui correspond à un autre régime de
référentialité.

4. Pindare et la pratique chorale du kômos: le je mélique

Dieu suprême, qui tiens les rênes du tonnerre,
ce coursier infatigable,
ô Zeus, les Saisons que tu gouvernes, en se
déroulant,

m'ont envoyé, au son de la phorminx dont les notes
variées

accompagnent le chant,
pour me porter témoin des victoires sublimes.
Quand leurs hôtes triomphent, les vrais amis

5 font bon et prompt accueil à la douce nouvelle.
Ah! fils de Cronos, maître de l'Etna,
masse battue par les vents qui pèse sur le farouche Typhon
aux cent têtes,
reçois, en faveur des Charités, ce cortège olympionique,
le plus durable des honneurs qu'obtiennent les grands
exploits.

(trad. André Puech, retouchée)

12 Humbert 1960: 29-31 (cf. supra n. 8) insiste davantage sur la valeur déictique

que sur la fonction anaphorique ou cataphorique de ce pronom et adjectif
démonstratif; voir aussi Biraud 1991: 190-7.
13 Pour la double dimension, contextuelle (ou cotextuelle) et situation-
nelle, intra- et extra-discursive, du phénomène de l'auto-référence chorale par



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 129

Reportons-nous d'abord au terme de la première des deux strophes
qui, avec une brève épode, composent ce poème chantant la victoire
olympique de Psaumis de Camarina en Sicile. Le locuteur y demande
à Zeus, invoqué dès le début de cette IVe Olympique, de recevoir au
nom des Charités «ce cortège-ci» (tonde kômon, vers 9): procession
«olympionique» qui porte le reflet resplendissant et durable des

exploits valeureux et qui donne donc au poème présent son contenu
programmatique. Par l'intermédiaire du déictique hode (ici sous la
forme adjectivale à l'accusatif tonde), ce cortège festif est mis en
relation non seulement avec le chant de la IVe Olympique dans le hic et
nunc de la situation de communication, mais aussi, de manière ana-
phorique, avec le locuteur (intra-discursif); celui-ci vient de se
présenter comme le messager et le témoin des prix de victoire les plus
élevés (m'epempsan... martur'aethlôn, vers 2-3), dans une forme de
l'aoriste («les Heures m'ont envoyé»)14.

La contradiction semble évidente entre d'une part un poème qui
est présenté énonciativement comme un chant de procession, assumé
dans le hic et nunc de sa «performance» par un groupe de danseurs
avec le concours des Charités, et d'autre part un locuteur qui se
présente verbalement au singulier en tant que témoin et messager des

Heures, des figures divines elles aussi sollicitées par Zeus. Cette
remarquable polyphonie énonciative se partage donc entre l'extra- et
l'intra-discursif.

Assurément, l'association des Heures aux Charités pour la
célébration d'un chant à caractère processionnel et apparemment choral
ne provoque aucune surprise chez la lectrice ou le lecteur modernes
de poèmes grecs de l'époque «archaïque». Non seulement les filles de
Zeus et de Thémis représentant les saisons collaborent avec leurs
cousines les Grâces, assistantes d'Aphrodite, pour achever par exemple
la parure de Pandôra dans la description qu'en donne Hésiode ou pour
confectionner les vêtements de séduction portés par Aphrodite elle-
même dans les Cypria; mais dans YHymne homérique à Apollon, les

unes et les autres participent au côté de Harmonia, Hébé et Aphrodite

exemple, voir Calame 1999: 130-2, et Bierl 2001: 37-64, après Henrichs 1994/5:
56-73. En distinguant la référence «exophorique» (extra-linguistique) de la
référence «endophorique» (anaphorique), Danielewicz 1990: 9-17, a bien vu le rôle
déictique spatio-temporel de hode dans la poésie «lyrique» chorale. On trouvera
une bonne mise au point à ce propos chez Felson 1999: 1-5.
14 Pour les différents modes de la réception du kômos mis en scène par Pindare,
cf. Mullen 1982: 27-31, qui en déduit: «There is, then, a kind of centripetal force
drawing everything into the absolute present of the ode».



130 CLAUDE CALAME

aux danses chorales (orcheuntai, «elles dansent», vers 196) qui
accompagnent et rythment les chants des Muses15. Transmise par
différentes formes de la poésie épique panhellénique, cette collaboration
érotique et musicale des Heures avec les Charités faisait certainement
partie intégrante du patrimoine culturel et interprétatif des auditeurs
et participants à la cérémonie rituelle dont la performance de la IVe

Olympique était l'un des actes de culte.
Il en va autrement pour nous modernes du sens à donner au terme

kômos-, l'usage de hode réfère ce terme aussi bien à 1 '«icité» énoncia-
tive de l'intervention du locuteur (au vers 2) qu'à la Hierheit situation-
nelle du moment de l'exécution du poème (au vers 9), probablement à

l'occasion d'une célébration cultuelle en l'honneur de Zeus. En effet
la signification à attribuer au terme kômos nous plonge au cœur de la
controverse récente sur le mode d'exécution des Épinicies de Pindare:
«monodique» ou choral? pour des compositions chantées par le poète
lui-même (ou son éventuel représentant local) ou par un groupe de

jeunes gens ou de jeunes filles originaires de la cité du vainqueur?
En effet, sans entrer dans les détails complexes d'une affaire aux

rebondissements multiples, les partisan(e)s d'un mode d'exécution
de l'ode pindarique en solo-performance se sont régulièrement réclamés

du sens classique de kômos. Grâce aux textes de comédie, au
Banquet de Platon ou à l'iconographie, nombreuses sont les attestations

des différentes formes assumées par les cortèges nocturnes dans

lesquels les citoyens-convives plus ou moins éméchés achevaient en
musique et par des évolutions chorégraphiques de type satyrique leurs
réunions rituelles au symposion. Par analogie approximative avec,
par exemple, le distique élégiaque de Théognis qui prévoit que «l'un
de ceux-ci» (tis tônde, vers 1045, c'est-à-dire l'un des convives
auxquels ces vers sont adressés) voudra bien recevoir «notre procession»
(hêmeteron kômon dexetai, vers 1046) même s'il est profondément
endormi, le locuteur de la IVe Olympique inviterait Zeus à recevoir
le kômos présent16. Dans cette hypothèse, tout en chantant seul la

15 Hésiode, Travaux 72-6 (cf. Théogonie 901 -11 Cypria fr. 4 Bernabé, Hymne
homérique à Apollon 189-96 (voir aussi, beaucoup plus tard, Hymne Orphique
43, 5-9: kuklioisi choroisi); sur le nombre des Heures et des Charités ainsi que
sur leur association dans différents cultes, voir Pausanias 9, 35,1-3, avec le
commentaire de Pirenne-Delforge 1996: 198-201.
16 Cf. en particulier Eubulus fr. 93 Kassel-Austin et Platon, Banquet 176ae,
212ce et 223b, avec les références données par Heath 1988: 180-2; pour la IVe
Olympique cf. 189-90; de manière sans doute significative, le cas particulier de

cette ode n'est pas repris dans les commentaires complémentaires offerts par



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 131

IVe Olympique, le locuteur (que les partisans de la solo-performance
identifient très généralement avec le poète) se ferait en quelque sorte
l'interprète auprès de Zeus du désir d'une bande de jeunes gens, peut-
être les compagnons de Psaumis de Camarina, de participer de
manière impromptue à la célébration marquée par le chant plus formel,
de type monodique, de l'ode elle-même.

En prenant lexique et syntaxe pindariques au pied de la lettre, une
telle hypothèse fait fi de plusieurs phénomènes relatifs aux effets fic-
tionnels de toute forme de poésie, en particulier grâce à la double
référence — demonstratio ad oculos et Deixis am Phantasma — de

déictiques tels hodel
Tout d'abord les partisans du chant a solo qui serait en général

assumé par le poète lui-même et qui ferait appel à un kômos en général
extérieur à la «performance» de l'épinicie concernée veulent ignorer

— tout en les mentionnant par ailleurs — les emplois du terme
kômos dans les contextes non plus symposiaques, mais cultuels. Pour
ne prendre que deux exemples ici, on se souviendra qu'au début de
YHippolyte d'Euripide, Aphrodite elle-même voit un kômos dans le
fameux chant processionnel d'invocation qu'Hippolyte et ses compagnons

consacrent à Artémis. Agissant en tant que chorège, Hippolyte
en chante le prélude; il y invite ses compagnons (hepesth'aidontes...
Artemin: «suivez, tout en célébrant Artémis», vers 58-60) à s'associer

à un chant dansé qui est assumé par le nous de l'ensemble du

groupe («nous chantons»: melomestha, vers 60, d'un verbe renvoyant
à la forme chorale du melos). Ponctué par le je choral {moi, vers 64
et 70) dans un rythme éolien élaboré qui n'a assurément rien
d'impromptu, ce bref hymne cultuel collectif introduit les gestes rituels
extra-disursifs de consécration à Artémis d'une couronne tressée de
fleurs («cette couronne-ci»: tonde... stephanon, au vers 73!)17. Par
ailleurs, au terme des Bacchantes, c'est le chœur lui-même qui, en
train de chanter Dionysos à l'unisson {anachoreusômen Bacchion,
vers 1153), invite ses propres choreutes, dans un mouvement
auto-référentiel fréquent dans les chants choraux de la tragédie,
à recevoir le kômos du dieu de l'évohé. Sur le mode «performatif»
que marque l'emploi du futur, les suivantes de Dionysos reçoivent
(dexomai, vers 1172) en fait Agavé qui, en tant que participante au

Heath et Lefkowitz 1991 ; voir encore Morgan 1993 et Lefkowitz 1995.
17 Voir à ce propos le commentaire pertinent de Barrett 1964: 167-71, qui
n'émet aucun doute sur le caractère choral d'un hymne pour lequel Hippolyte
joue le rôle de Vexarchôn.



132 CLAUDE CALAME

kômos (sugkômos, vers 1172), partage ses propres interventions chantées

en dochmiaques entre le je et le nousK.

Il n'y a donc aucune surprise à voir les commentateurs alexandrins,
et par conséquent les scholiastes de Pindare, gloser régulièrement
le terme kômos et ses composés par le terme choros avec ses dérivés.

Une telle définition est particulièrement pertinente pour la IXe
Néméenne qui commence par un appel aux Muses à se déplacer de

Sicyone vers Etna et à se joindre au locuteur-nons; celui-ci coïncide
avec un groupe choral processionnel qui atteint la maison du
vainqueur pour exécuter un «doux hymne» en vers (epeôn glukun humnon

prassete, vers 3). Ainsi, probablement parce qu'elle associe les Muses
dans l'acte de chant exprimé au futur performatif et à la première
personne du pluriel, la forme kômasomen qui initie l'ode (vers 1) reçoit
comme équivalents explicatifs érudits l'expression choreusomen,
«nous allons danser en chœur», puis humnêsomen, «nous allons chanter».

Dans la IVe Olympique elle-même l'accueil à Camarina (sinon
encore à Olympie?) du messager-poète par les «meilleurs» (esloi,
vers 5) est compris par le scholiasts en termes de réjouissance chorale

(chorôi hêdetaï)-, à cette réjouissance provoquée par le succès de
l'athlète qui est devenu l'hôte du locuteur correspond «ce kômos-ci»,
que Zeus lui-même est invité à recevoir (en Sicile ou à Olympie!).
C'est d'ailleurs aussi vers une exécution chorale que pointe la structure

métrique et rythmique du poème19.
Mais l'argument le plus décisif peut sans doute être tiré de la

double référence impliquée par l'usage dans la IVe Olympique du
déictique tonde pour déterminer kômon (vers 9). Du point de vue
extra-discursif, la référence situationnelle de cette forme déictique
ne peut que porter sur le chant tel qu'il a été composé par Pindare
et tel qu'il est exécuté maintenant dans le hic et nunc de la célébration

chorale du vainqueur à Camarina (ou à Olympie)20. Mais sur le
plan intra-discursif, le processus de référence anaphorique et donc

18 On se référera à Henrichs 1994/5: 73-65, pour d'autres exemples de chœur
tragique désignant de manière auto-référentielle l'acte de chant cultuel dans
lequel les choreutes sont engagé-e-s.
19 Cf. scholie à Pindare, Néméeenne 9, lab (III. 150 Drachmann) et à Olympique
4, 7b (I. 131 Drachmann); en dépit de leur scepticisme quant à la pertinence
de l'équivalence kômos - choros, les passages correspondants des scholies sont
cités par Heath et Lefkowitz 1991: 175. Quant à la valeur «performative» des
formes du futur auto-référentiel chez Pindare, voir à nouveau Slater 1969.
20 Pour la question controversée du lieu de l'exécution de VOlympique IV,
cf. Gerber 1987: 7-9; pour la structure métrique, cf. Lomiento 1999.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 133

contextuel de la même forme tonde kômon peut renvoyer l'aspect
processionnel du présent kômos à deux mouvements convergents. En
effet, au début de l'antistrophe, dès la fin du vers 10, le chant continue
de la manière suivante:

En effet, arrive le char de Psaumis
11 qui, ceint de la couronne d'olivier de Pisa,

se hâte de couvrir Camarina de gloire.

Viennent coïncider ainsi le trajet du locuteur envoyé (m'epempsan,
vers 2; à l'aoriste!) par les Heures filles de Zeus comme témoin pour
rejoindre les Charités auprès de l'hôte par excellence qu'est Zeus lui-
même (dexai, vers 9; au vocatif présent), et l'arrivée (hikei, vers 10;
au présent) du vainqueur, couronné à Olympie (stephanôtheis, vers
11; au participe aoriste) et se hâtant maintenant (speudei, vers 12; au
présent) d'illustrer la cité de Camarina. Grâce à la convergence de ce
double trajet, le kômos peut se transformer en l'éloge véridique (et
choral) du haut fait et de l'hospitalité du vainqueur21.

Renvoyer les formes performatives de la première personne du
singulier de cette seconde strophe de la IVe Olympique non seulement
à une solo-performance, mais aussi à Pindare lui-même dans son
identité biographique et historique reviendrait à ignorer l'épaisseur
énonciative que fabrique la création poétique en raison même de ses

capacités fictionnelles. Doué d'une existence d'abord textuelle, le je
des formes performatives «je loue» (aineô, vers 14) et «je ne vais pas
teinter de mensonge mon éloge» (ou pseudei tegxô logon, vers 17-8)
qui ponctuent l'antistrophe correspond à une figure avant tout
textuelle, de nature fictionnelle et idéale. De même, en passant de l'ordre
du «discours» à celui du «récit», la brève épode qui clôt le poème
nous entraîne dans le mode fictionnel du passé héroïque par une allusion

à un épisode athlétique de l'expédition des Argonautes dans leur
confrontation avec les terribles femmes de Lemnos.

L'instance d'énonciation de la IVe Olympique est donc animée par
une voix poétique et polyphonique où viennent converger la voix des

Heures, celle des Charités et probablement celle du kômos dans son
caractère collectif avant de renvoyer, de manière extra-discursive,
à celle de la personne d'un poète dont on peut douter qu'il ait fait
le déplacement de Camarina pour chanter lui-même le chant qu'il
a composé... Référer le simulacre textuel construit autour de
l'instance d'énonciation directement au poète tout en identifiant celui-ci

21 Sur le jeu complexe de l'hospitalité dans les Épinicies où Pindare, voir Kurke
1991: 135-59 et 203-11.



134 CLAUDE CALAME

avec l'exécutant de la composition, c'est donc oublier le jeu subtil de
la «délégation chorale»; ce jeu constitue le propre de l'énonciation
(énoncée) dans différents genres relevant de la poésie mélique et de

sa transposition sur la scène tragique; il a pour effet un polyphonie
qui se manifeste aussi bien dans la réalité discursive et énonciative
du poème avec son monde possible et fictionnel que dans la réalité
sociale de sa «performance»22. La relation entre ces deux niveaux est
assurée par le geste de la deixis énonciative et auto-référentielle.

5. Callimaque et la fiction énonciative: deixis intra-discursive

En contraste avec cette référence déictique et énonciative extra-discursive

on assiste dès le IVe siècle à un mouvement poétique
d'enfermement de l'instance d'énonciation dans le fictionnel. Par la création
mimétique dans le discours même de ses propres conditions d'énonciation,

ce mouvement semble particulièrement marqué à l'époque
hellénistique, dans ce qui nous reste de la production polymorphe de

Callimaque. Dans quatre au moins des six compositions hymniques
dont le texte entier nous a été transmis, les jeux énonciatifs subtils
qui transforment la voix de l'aède qui est censé les chanter en une
polyphonie assumée tour à tour par différents locuteurs à caractère
également choral renvoient à une fabrication par la mimêsis poétique
d'une situation de communication complexe, entièrement représentée

et fictionnelle23. On assiste donc à un report des procédures de la
demonstatio ad oculos dans ce qui relève de la Deixis am Phantasma.
On assiste au détournement des déictiques du champ de la monstra-
tion vers le champ symbolique de la langue que Hamburger donnait
comme l'un des caractères distinctifs de la fiction, mais en présence
du je du locuteur. Énoncé et énonciation, énoncif et énonciatif n'ont
donc plus qu'une référence essentiellement intra-discursive. Ces

procédures de clôture mimétique sur elle-même de l'auto-référence
énonciative et programmatique ont été relevées récemment à

plusieurs occasions.
Ce mouvement d'auto-référence mimétique marque dans la

production de Callimaque d'autres poèmes que ses hymnes. Ainsi en

22 On lira en particulier à ce propos Gentili 1990: 14-17 («eine mehrdeutige
semiotische Verfassung»), Goldhill 1991: 142-6 («generalizing ego and inclusive
"we"») et Nagy 1994/5: 20-5 («re-enacting I») ainsi que Bremer 1990: 44-50;
sur les procédures de la «délégation chorale», cf. Calame 1999: 148-53.
23 Voir à ce sujet essentiellement l'étude de Falivene 1990, ainsi que les
réflexions de Bing 1988: 21-48 sur la Muse hellénistique de l'écriture.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 135

va-t-il par exemple de YÉpigramme 47 dont l'énoncé assume les
modalités d'un récit; il s'agit de raconter, sous la forme métaphorique
d'une aventure maritime, le salut accordé à un dédicant couvert de
dettes.

La salière, nef sur laquelle monté Eudémos a pu,
croquant un peu de sel, braver les tempêtes — de dettes,
il l'offre aux dieux de Samothrace; il dit que, selon le vœu qu'il en fit,
bonne gens, sauvé — de l'eau salée, il consacre ici son offrande.

(trad. Émile Cahen)

Au lieu de désigner de manière extra-discursive l'objet dédié aux
dieux de Samothrace pour avoir favorisé le sauvetage, le déictique
hode renvoie au vœu formulé par l'homme en péril (tênde kat' euchên,
«selon ce vœu-ci»,vers 3), par référence au repérage spatio-temporel

de ce il narratif. L'usage du discours indirect subordonne l'acte
dédicatoire passé (hôd' etheto, «il consacra la présente offrande»,
vers 4) à la parole du dédicant tout en adressant ces mots aux passants
et adeptes des Cabires. Ainsi ce vœu correspond en fait, par effet de
renvoi anaphorique, au texte du récit expliquant les causes et le
résultat du salut! L'usage du discours indirect a donc pour fonction de

couper tênde et hôde, «celle-ci» et «de cette manière-ci», de leur
référence déictique extra-discursive.

D'autre part, lorsque le poète hellénistique pratique le «croisement
des genres» («crossing of genres») et fait en distiques élégiaques
l'éloge des victoires panhelléniques d'un jeune athlète d'Alexandrie
plus tard ministre sous Ptolémée IV, le poème fragmentaire
correspondant (fr. 384 Pfeiffer) présente le chant célébrant la victoire de
Sosibios au concours de lutte des Panathénées comme assumé et
exécuté par un groupe choral conduisant la procession (kômon agonti
chorôi, vers 38); ce faisant, ce chœur chanterait le fameux refrain de
victoire (nikaion ephumnion, vers 39) composé par Archiloque (fr. 324
West) et cité par Pindare lui-même au début de la IXe Olympique!24
Au-delà de cette confirmation inattendue du caractère choral du
kômos, au-delà des allusions littéraires enchâssées propres à la
poétique alexandrine, les différentes fêtes nocturnes organisées pour
célébrer en particulier les victoires athlétiques du jeune Sosibios sont
désignées de manière à la fois anaphorique et déictique par l'usage de
hode (tônde panêguriôn, vers 30). Mais si l'allusion au kômos choral

24 Sur cette allusion savante et sur le débat qu'elle a suscité déjà dans
l'Antiquité, cf. en particulier scholie à Pindare, Olympique 9. lk et 3g-l (I. 268-9
Drachmann); voir Fuhrer 1993: 83-9.



136 CLAUDE CALAME

est probablement placée dans la bouche de Sosibios, la désignation
des panégyries appartient au Nil qui s'exprime dans le poème en
discours direct, en tant que nourricier du jeune athlète. Cela signifie que
la désignation déictique des célébrations auxquelles Sosibios a participé

se réfère de manière intra-discursive aux victoires qui viennent
d'être évoquées, sur le mode narratif, dans la diégèse elle-même, sans
référence extra-discursive.

6. Pour conclure: les modes de l'auto-référence poétique et la fiction

En conséquence, si les poètes savants actifs à Alexandrie à la cour des
Ptolémées continuent à faire un certain usage des formes du déictique
de la présence hode tout en entrecroisant les règles de genre héritées
de la tradition, c'est en général uniquement dans des procédures de
référence intra-discursive, à caractère anaphorique ou cataphorique.
En relation avec la focalisation sur le locuteur-ye et le cadre formel
de l'énonciation, les formes de hode ont perdu leur fonction de deixis
extra-discursive en particulier quand il s'agit de désigner program-
matiquement le poème présent, dans la préparation ou le déroulement
même de sa «performance». Privé de référence au hic et nunc
extradiscursif, le poème peut être destiné, par les moyens de l'écriture, à

l'actualisation distante que représente dès l'époque hellénistique la
lecture.

L'auto-référence poétique et programmatique semble être désormais

entièrement confiée à la Deixis am Phantasma et aux possibilités

de restitution fictionnelle propres au faire poétique: le fictionnel
devient «fictif». Quant à la demonstratio ad oculos, dépourvue de son

ancrage dans la dimension performative de la pratique poétique, elle
est mise au service d'une enargeia purement rhétorique, comme il
arrive dans la plupart des formes de la poésie moderne, mais comme
c'est aussi le cas dans les formes de la poésie narrative homérique,
si «archaïques» et «orales» soient-elles Si le recours à la Deixis am
Phantasma ne dépend pas, malgré les apparences, du passage de l'oral
à l'écrit, la demonstratio ad oculos ne saurait être considérée comme
une «nouveauté» introduite par les poètes «lyriques» de l'époque dite
«archaïque»25. Les modalités de la combinaison des deux phénomènes

25 Comme l'ont affirmé Rosier 1983: 26-8, et Dianielewicz 1990: 16-17,
respectivement. Il n'y a donc pas de relation terme à terme entre le passage du
mode de la demonstratio ad oculos à celui de la Deixis am Phantasma et celui
d'une tradition orale à une civilisation de l'écriture; voir la mise au point de
Bakker 1998: 65-77, et Calame 2000: 45-55.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 137

reposent sur des règles de genre qui, dans leur historicité et leurs
aspects institutionnels, peuvent varier. Si l'usage de l'écriture peut jouer
dans ces variations un certain rôle, ce n'est guère qu'à l'époque
hellénistique où l'on voit les procédures de la demonstratio ad oculos,
notamment par le recours aux formes du démonstratif de la présence
hode, mises au service de la Deixis am Phantasma. En relation avec
les procédés verbaux de l'auto-référence poétique et programmatique
qui peuvent être privés de leur relation extra-discursive, le rôle essentiel

est joué par la fonction pragmatique du genre poétique concerné.
Est-ce à dire que le fictionnel dépend entièrement des procédures

de la feintise? Du côté de la Deixis am Phantasma, la poésie homérique,

avec son caractère de narration épique, est là pour montrer que,
indépendamment de l'usage de l'écriture, la référence du monde
héroïque qu'elle construit est en partie une référence historique, relative
au hic et nunc de sa composition et de sa récitation. On a désormais
largement reconnu qu'au monde possible élaboré dans et par la narration,

à ce domaine largement idéalisé sont intégrés des éléments tirés
du contexte matériel, mais aussi social de la période de création et
de communication des poèmes homériques par les aèdes26; tout en
précisant que dans V Odyssée par exemple, le monde construit dans
les seuls récits d'Ulysse se partage entre trois domaines: celui de la
guerre de Troie avec sa géographie correspondant en gros à celle du
public des aèdes, celui du périple du héros dans une spatialité
oscillant entre l'infra- et le supra-humain, celui enfin des récits
mensongers allégués par le héros lui-même27. Par ailleurs, du côté de la
demonstratio ad oculos, les poèmes homériques incluent dans leur
récitation les interventions énonciatives inaugurales que sont les
invocations à la Muse ou les préludes que sont les Hymnes homériques,
offrandes chantées dédiées à une divinité particulière à l'occasion
d'une fête cultuelle précise.

Du point de vue des gestes poétiques de deixis, on reconnaîtra donc
volontiers avec Hamburger que l'indexation temporelle du «maintenant»

par rapport au prétérit ainsi que les repérages spatiaux de l'«ici»
par rapport à l'un ou l'autre des personnages protagonistes de l'action

26 Pour l'aspect stratifié et syncrétique de la société homérique, partagée entre
idéalisation héroïque et références à plusieurs couches historiques, voir la mise
au point de Morris 1986 ainsi que celle de Raaflaub 1991.
27 Ces trois niveaux de temporalité et de spatialité narratives sont distingués
avec soin par exemple par Said 1998: 88-121 et 171-5; sur les récits feints
d'Ulysse le Crétois («nombreux mensonges sembables à la réalité») selon le
narrateur de YOdyssée 19, 203, voir aussi Goldhill 1991: 36-56.



138 CLAUDE CALAME

narrative sont à considérer comme des indices de fictionalité. Mais il
convient d'ajouter avec force deux processus, écartés par Hamburger
dans sa définition des indices textuels et discursifs de la fiction.

D'une part, les poèmes grecs relevant du melos montrent que les

repérages spatio-temporels faisant appel à la Deixis am Phantasma et
relatifs aux protagonistes-i/s mis en scène peuvent fort bien se combiner

avec des repérages du hic et nunc relevant de l'ordre non plus de

l'action racontée et de l'énoncé, mais de l'énonciation (énoncée). Ces
coordonnées spatio-temporelles déictiques repérées par rapport au lo-
cuteur-ye ressortissent notamment à une demonstratio ad oculos qui
fonde une auto-référence poétique et programmatique d'ordre
pragmatique, sinon performative. Dans la poésie grecque en particulier,
le je du locuteur, en tant qu'instance d'énonciation (Aussagesubjekt
selon Hamburger), désigne dans sa forme et son contenu, avec ses

aspects de fiction et de manière souvent programmatique, l'acte de
chant dans lequel il est en train de s'engager.

D'autre part, on constate qu'à l'époque alexandrine, la reprise des
formes traditionnelles de la poésie archaïque à des fins de littérature
érudite a pour effet énonciatif de couper les gestes de demonstratio
ad oculos et de deixis poétique de leur référence extra-discursive. Au
lieu de contribuer à ancrer le monde possible construit par le discours
poétique (en particulier par des moyens narratifs) dans le hic et nunc,
dans la réalité historique et institutionnelle de la récitation du poème,
les gestes énonciatifs de deixis et de demonstratio ad oculos contribuent

à la mimésis de l'acte de chant qui n'est désormais plus qu'une
action sans doute référée au je du locuteur, mais représentée dans le
discours.

En traitant Minos et Agamemnon comme des précurseurs de
Thémistocle et de Périclès, Thucydide montre que la guerre de Troie
racontée par les aèdes homériques appartient, pour lui encore, non pas
à ce que nous concevons comme «mythe», mais à l'histoire, à l'histoire

universalisée des Grecs. Dans Ylliade et dans VOdyssée telles
que le texte nous en est parvenu, des éléments d'ordre sémantique
se combinent avec des procédures énonciatives à portée pragmatique

pour faire des actions relatées dans ces compositions épiques des

représentations non pas fictives, mais fictionnelles. Et dans les poèmes

relevant du melos, ces procédures énonciatives acquièrent, dans
l'auto-référence déictique indiquée, une portée performative. Donc
pas de simple «feintise partagée» sur la base de la cohérence interne
du récit fictif et de son acceptabilité, pour reprendre les hypothèses
de Searle («L'auteur établira avec le lecteur un ensemble d'accords



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 139

déterminant dans quelle proportion les conventions horizontales de la
fiction rompent les connexions verticales du discours sérieux»); mais,

pour le dire avec Schaeffer: «La fiction, par son existence même,
témoigne du fait que notre vie durant nous restons redevables d'une
relation au monde [...] beaucoup plus complexe, diversifiée et, somme
toute, précaire. [...] Elle est un des lieux privilégiés où cette relation
ne cesse d'être renégociée, réparée, réadaptée, rééquilibrée»28; même
dans la transformation des interventions énonciatives d'ordre
pragmatique en actes de parole poétique à fonction performative.

Ainsi, quelle qu'en soit la forme, la fonction (immanente) ultime
du fictionnel dans sa plasticité sémantique ne saurait être réduite à

la «satisfaction esthétique». Au début de la Poétique déjà, Aristote
affirmait avec force que «dès l'enfance les hommes ont, inscrite dans
leur nature, à la fois une tendance à représenter (mimeisthai) [...]
et une tendance à trouver du plaisir (chairein) aux représentations».
Mais il ajoute avec tout autant de force que ce plaisir de la mimêsis,
loin d'être autotélique, a une fonction, une fonction d'apprentissage,
une fonction de connaissance29. En ce qui concerne la poétique
mimétique et narrative telle que la conçoit Aristote, le moyen de cette
connaissance par le plaisir du discours, c'est la représentation des
actions des hommes en protagonistes supérieurs ou inférieurs à la réalité
humaine. De la fictionalité, de la configuration «poiétique» discursive

les indices sont donc aussi bien d'ordre sémantique que d'ordre

énonciatif et pragmatique; de même en va-t-il des règles de genre
dont dépend souvent l'identification implicite de ces indices dans une
communauté de croyance et de culture donnée.

Claude Calame
École des Hautes Études en Sciences sociales de Paris

& Université de Lausanne

28 Searle 1979: 73 1982: 117, où la question de la possibilité et de l'acceptabilité

de l'ontologie créée par l'auteur a été réduite par le traducteur à celle de sa

«plausibilité»; Schaeffer 1999: 327.
29 Aristote, Poétique 4, 1448b 6-19 (trad. R. Dupont-Roc et J. Lallot).



140 CLAUDE CALAME

Références bibliographiques

Adam J.-M. 1990: Éléments de linguistique textuelle, Bruxelles et
Liège, Mardaga.

Adam J.-M., Lugrin G., Revaz F. 1998: «Pour en finir avec le couple
récit/discours», Pratiques 100, 81-98.

Ansermet F. & Magistretti P. 2004: À chacun son cerveau.
Plasticité neuronale et inconscient, Paris, Odile Jacob.

Barker E. J. 1998: «Fiktionalität und Medienwechsel im Alt¬
griechischen: von Homer zu Thukydides» in Verschriftung und
Verschriftlichung : Aspekte des Medienwechsels in
Verschiedenen Kulturen und Epochen, Ch. Ehler et U. Schaefer
éds., Tübingen, G. Narr, 57-77.

Barker E. J. 1999: «Homeric hoûtos and the Poetics of Deixis»,
Classical Philology 94, 1-19.

Barrett, W. S. 1964: Euripides. Hippolytos, Oxford, Clarendon
Press.

Benveniste E. 1966: Problèmes de linguistique générale, Paris,
Gallimard.

—1974: Problèmes de linguistique générale II, Paris, Gallimard.
Bierl A. 2001: Der Chor in der alten Komödie. Ritual und

Performativität, Munich & Leipzig, K. G. Saur.
Bing P. 1988: The Well-Read Muse. Present and Past in Callimachus

and the Hellenistic Poets, Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht.

BlRAUD M. 1991: La détermination du nom en grec classique, Nice et
Paris, Presses Universitaires.

Borutti S. 2003: «Fiction et construction de l'objet en anthropologie»,
in Figures de l'humain. Les représentations de l'anthropologie,
F. Affergan et al., Paris, Éditions de l'EHESS, 75-99.

Bremer J. M. 1990: «Pindar's paradoxical ego and a recent contro¬

versy about the performance of the epinicia», in The poet's I



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 141

in archaic Greek lyric, S. R. Slings éd., Amsterdam, VU
University Press, 41-57.

Bühler K. 1934: Sprachtheorie. Die Darstellungsfunktion der
Sprache, Jena, G. Fischer.

Calame C. 1996: «Le proème des Travaux d'Hésiode, prélude à une
poésie d'action», in Le métier du mythe: lectures d'Hésiode,
F. Biaise, P. Judet de La Combe, Ph. Rousseau éds., Lille,
Septentrion, 169-89.

—1998: «La poésie lyrique grecque, un genre inexistant?», Littérature
111,87-110.

— 1999: «Performative aspects of the choral voice in Greek tragedy:
civic identity in performance» in Performance culture and
Athenian democracy, S. Goldhill et R. Osborne éds., Cambridge,
Cambridge University Press, 125-53.

—2000: Le récit en Grèce ancienne. Enonciations et représentations
de poètes, 2e éd., Paris, Belin.

—2002: «Interprétation et traduction des cultures. Les catégories de

la pensée et du discours anthropologique», L'Homme 163,
51-78.

Cerri G. 1991: «Il significato di "sphregls" in Teognide e la salva-
guardia dell'autenticità testuale nel mondo antico», Quaderni
di Storia 33, 21-40.

Danielewicz J. 1990: «Deixis in Greek Choral Lyric», Quaderni
Urbinati di Cultura Classica 63, 7-17.

Falivene M. R. 1990: «La mimesi di Callimaco: Inni II, IV, V e VI»,
Quaderni Urbinati di Cultura Classica 65, 103-28.

Felson N. 1999: «Vicarious Transport: Fictive Deixis in Pindar's
Pythian Four», Harvard Studies in Classical Philology 99,
1-31.

Fuhrer T. 1993: «Callimachus' Epinician Poems», in Callimachus,
M. A. Harder, R. F. Retguit, G. C. Wakker éds., Groningen,
Egbert Forster, 79-97.

Genette G. 1991: Fiction et diction, Paris, Seuil (repris dans Fiction
et diction, précédé de Introduction à l'architexte, Paris, Seuil,
2004).

Gentili B. 1990: «Die pragmatischen Aspekte der archaischen
griechischen Dichtung», Antike & Abendland 36, 1-17.

Gerber D. E. 1987: «Pindar's Olympian Four: A Commentary»,
Quaderni Urbinati di Cultura Classica 54, 7-24.

Goldhill S. 1991: The Poet's Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, Cambridge University Press.



142 CLAUDE CALAME

Hamburger K. 1968: Die Logik der Dichtung, Stuttgart (Ie éd.: 1957;
trad, fr.: Logique des genres littéraires, Paris, 1986).

Heath M. 1988: «Receiving the kômos: The Context and Performance
ofEpinician», American Journal ofPhilology 109, 180-95.

Heath M. & Lefkowitz M. R. 1991: «Epinician Performance»,
Classical Philology 85, 173-191.

Henrichs A. 1994-1995: «"Why should I dance?": Choral Self-
Referentiality in Greek Tragedy», Arion III. 1, 56-111.

Humbert J. 1960: Syntaxe grecque, 3e éd., Paris, Klincksieck.
Iser W. 1993: Das Fikive and das Imaginäre. Perspektiven litera¬

rischer Anthropologie, 2e éd., Stuttgart, Suhrkamp.
Kurke L. 1991: The Traffic in Praise: Pindar and the Poetics of

Social Economy, Ithaca et Londres, Cornell University Press.
Lefkowitz M. R. 1995: «The First Person in Pindar Reconsidered-

Again», Bulletin of the Institute of Classical Studies 40,
139-50.

Lomiento L. 1999: «Analisi metrica di Pindaro, Ol. 4 e 5: codici e
Scholia vetera», in La colometria antica dei testi poetici greci,
B. Gentiii et F. Perusino éds, Pise et Rome, Instituti editoriali e

poligrafici internazionali, 63-84.
Morris I. 1986: «The Use and Abuse of Homer», Classical Antiquity

5,81-138.
Morgan K. A. 1993: «Pindar the Professionnal and the Rhetoric of

the kômos», Classical Philology 88, 1-15.
Mullen W. 1982: Choreia. Pindar and Dance, Princeton, Princeton

University Press.

Nagy G. 1994-1995: «Genre and Occasion», Métis 9/10, 11-25.
Nyckees V. 1998: La sémantique, Paris, Belin.
Pirenne-Delforge V. 1996: «Les Charités à Athènes et dans l'île de

Cos», Kernos 9, 195-214.
Raaflaub K.A. 1991: «Homer und die Geschichte des 8. J.s.v. Chr.»,

in Zweihundert Jahre Homer-Forschung, J. Latacz éd., Stuttgart
& Leipzig, Teubner, 205-256.

Rösler W. 1983: «Über Deixis und einige Aspekte mündlichen und
schriftlichen Stils in antiker Lyrik», Würzburger Jahrbücher
für die Altertumswissenschaft N. F. 9, 7-28.

Said S. 1998: Homère et l'Odyssée, Paris, Belin.
Schachter A. 1981: Cults ofBoiotia I: Acheloos to Hera (Bulletin of

the Institute of Classical Studies, Suppl. 38. 1), Londres,
Institute of Classical Studies.

Schaeffer J.-M. 1999: Pourquoi la fiction?, Paris, Seuil.



PRAGMATIQUE DE LA FICTION 143

Searle J. R. 1979: Expression and Meaning. Studies in the Theory
ofSpeech Acts. Cambridge, Cambridge University Press (trad,
fr.: Sens et expression. Etudes de théorie des actes de langage.
Paris, Minuit, 1982).

Slater W. J. 1969: «Futures in Pindar», Classical Quarterly N. S. 19,
86-94.




	Pragmatique de la fiction : quelques procédures de deixis narrative et énonciative en comparaison (poétique grecque)

