
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: Le comparatisme en histoire de des religions : entre tremendum et
fascinans

Autor: Bubloz, Yvan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE COMPARATISME EN HISTOIRE DES RELIGIONS:
ENTRE TREMENDUM ET FASCINANS

L'invitation de Max Müller à la comparaison

«Qui n'en connaît qu'une n'en connaît aucune.» — «He who knows
one knows none.» Le mot que Max Müller prononça à plusieurs
reprises dans de nombreuses conférences dévolues à la science de la
religion (science of religion pour l'allemand Religionswissenschaft) est
devenu un aphorisme classique chez les historiens des religions2. Max
Müller fit de la comparaison une des composantes méthodologiques
fondamentales de cette discipline naissante dont le développement
académique lui importait tant. Il synthétisa dans cette seule phrase
un programme qui demeure fondamental pour nos études, comme le
laisse entendre le pluriel contenu dans l'appellation «histoire des
religions», que nous privilégions aujourd'hui: explorer non pas une seule

religion mais plusieurs, afin de comprendre et d'expliquer la religion
en tant que dimension de la culture.

Max Müller concevait la comparaison comme un impératif épis-
témologique majeur pour la toute nouvelle «science de la religion»:
la comparaison avait fait ses preuves dans la science du langage, il
fallait maintenant l'appliquer à l'étude des religions dans l'espoir de

parvenir à des résultats aussi brillants. En effet, à la question «Quel
profit retire-t-on de la comparaison?», Max Müller citait volontiers
en exemple les avantages dont avait bénéficié la science du langage.
Il en dénombrait principalement trois3. Premièrement la comparaison
contribua à dissocier l'étude scientifique du langage de la question de

2 M. Müller, Introduction to the Science ofReligion, p. 16.
3 Ibid., p. 10-16.



10 ÉTUDES DE LETTRES

la pratique correcte d'une langue, autrement dit à faire évoluer la
philologie vers la science plutôt que vers la rhétorique comprise comme
l'art du bien parler. Deuxièmement la comparaison conduisit les
linguistes à abandonner bon nombre d'idées fantaisistes sur l'origine des

langues comme, par exemple, celle qui présentait l'hébreu comme la
langue mère du grec et du latin. Enfin, dernier avantage et non des
moindres, la comparaison permit de lancer une réflexion sur la nature
profonde du langage, autrement dit de répondre à la question
fondamentale «Qu'est-ce que le langage?». En résumé, le principal apport
de la philologie comparée selon Max Müller fut de contraindre les
philologues à abandonner la perspective naïve du sens commun sur le
langage pour adopter un point de vue scientifique tourné vers l'explication

plutôt que vers la production d'un discours normatif conditionnant

l'art du bien parler. En transposant la formule de Goethe «Celui
qui ne connaît qu'une langue n'en connaît aucune» dans le domaine
de l'étude des religions, Max Müller exprimait l'espoir que l'étude
comparative des religions aborderait la religion avec le même regard
critique que celui qui prévalait dans la science du langage.

Les différentes traditions culturelles de la comparaison

Quelque 130 ans plus tard, la comparaison est plus que jamais
présentée comme une méthode fondamentale définissant l'identité
scientifique de l'étude académique des religions. Le caractère central de
la méthode comparative pour nos études est par exemple affirmé par
Russel T. McCutcheon et Armin Geertz dans une déclaration
commune sur le rôle de la théorie et de la méthode au sein de l'Association

Internationale pour l'Histoire des Religions (IAHR) ouvrant
le volume 12 paru en 2000 de la revue Method and Theory in the
Study of Religion consacré aux interventions théoriques du congrès
international de l'IAHR de Mexico en 1995. On assiste de nos jours
à un véritable accroissement de l'intérêt pour la comparaison, comme
en témoignent les nombreux textes écrits sur le sujet aussi bien dans
des revues spécialisées que dans des essais qui lui sont spécialement
consacrés.

Cependant il n'en a pas toujours été ainsi. L'appel de Max Müller
à la comparaison fut respecté pendant de nombreuses décennies,
mais les généralisations abusives pratiquées en son nom par la
phénoménologie éliadienne ainsi que par le structuralisme dumézilien et
lévi-straussien finirent par faire douter du bien-fondé de l'entreprise
comparative. La comparaison devint pour un temps une méthode
largement critiquée pour son universalisme outrancier, son essentialisme,



.ENTRE TREMENDUMET FASCINANS 11

son impérialisme culturel, autrement dit son aspect totalisant voire
totalitaire. Ainsi, après que l'éliadisme et le structuralisme furent passés

de mode, il se produisit — en tout cas dans l'espace francophone
d'influence française — une sorte de repli vers des recherches purement

monographiques: ne furent alors considérées comme légitimes
et véritablement scientifiques que les études spécialisées qui se
limitaient à des aires géographiques et culturelles bien déterminées.

Cette réticence vis-à-vis du comparatisme était encore vive
récemment en France, notamment à l'EPHE, comme le souligne l'un
des grands noms de l'EPHE, le directeur d'études émérite Antoine
Faivre, spécialiste des courants ésotériques occidentaux modernes
et contemporains4. Antoine Faivre explique la réticence de l'EPHE
vis-à-vis de la pratique de la comparaison dans l'étude spécialisée
des religions comme une défiance à l'encontre des théories
généralisantes. Celles-ci sont en effet soupçonnées de véhiculer un contenu
idéologique néfaste à la neutralité doctrinale de la recherche scientifique.

Ainsi, à de notables exceptions près — il faut mentionner ici
les travaux de Philippe Borgeaud, de Claude Calame ou de Michel
Despland5 —, les spécialistes du religieux francophones se tinrent
ces trente dernières années le plus souvent à l'écart de tout projet
comparatiste. Il fallut attendre la parution, en 2000, de l'essai
polémique de Marcel Detienne Comparer l'incomparable pour ramener
la comparaison au centre de l'attention de l'histoire des religions en
France. Depuis lors, la comparaison est à nouveau à la mode chez
nos voisins et semble dorénavant indissociable de l'histoire des

religions. Cependant la comparaison n'a de droit de cité dans l'espace
francophone d'influence française que si elle s'attache à mettre en
évidence les particularités des systèmes culturels qu'elle met en relation.

La méfiance est encore très forte vis-à-vis de toute tentative de

généralisation théorique: la comparaison doit aboutir à une meilleure
connaissance des domaines de spécialisation de chaque chercheur et
non à l'établissement de modèles visant une explication globale de la
culture ou de la religion.

4 Voir A. Faivre, «Postface», p. 301-304.
5 P. Borgeaud, «Le problème du comparatisme en histoire des religions», p.
59-75. C. Calame, «Le rite d'initiation tribale comme catégorie anthropologique
(Van Gennep, Platon)», p. 5-62. Id., «Interprétation et traduction des cultures: les

catégories de la pensée et du discours anthropologique», p. 51-78. M. Despland,
Comparatisme et christianisme. Voir aussi F. Boesflug et F. Dunand (éds), Le
comparatisme en histoire des religions, ainsi que G. Jucquois et C. Vielle (éds),
Le comparatisme dans les sciences de l'homme.



12 ÉTUDES DE LETTRES

Le projet comparatif de Max Müller a toujours figuré par contre
au programme méthodologique de l'école italienne d'histoire des

religions. Le premier représentant de l'histoire des religions en Italie,
Raffaele Pettazzoni, inscrivit en effet la comparaison au fondement
même de sa méthode. Raffaele Pettazzoni, qui occupa la chaire d'histoire

des religions à l'Université de Rome de 1924 à 1959, concevait
la comparaison non pas tant comme une mise en évidence des points
communs entre formes religieuses similaires, mais bien plutôt comme
une mise en lumière des particularités et des originalités des faits
religieux entrant dans la formation et le développement des systèmes
religieux. Mais le terme même de «systèmes religieux» est mal approprié
pour refléter la pensée théorique de Raffaele Pettazzoni, car le grand
maître italien ne comprenait pas les traditions religieuses comme des
formes religieuses statiques, mais bien au contraire comme des
processus dynamiques de développement. «Tout phaïnomenon est un ge-
nomenon», se plaisait-il à répéter, ce qui voulait dire que rien n'était
donné en soi, que tout phénomène religieux était fondamentalement
un fait historique constituant un moment particulier d'un processus
de formation et de développement plus large, à la dynamique duquel
l'historien des religions devait accorder toute son attention.

Ce principe méthodologique de base s'accompagnait d'une
vision foncièrement singularisante de la comparaison. On parle donc
volontiers de «comparatisme historique singularisant» pour l'école
italienne d'histoire des religions, et plus particulièrement pour les
disciples de Pettazzoni qui forment l'école de Rome (dont les noms les

plus fameux sont Ugo Bianchi, Ernesto De Martino, Angelo Brelich
et Dario Sabbatucci). À l'opposé de la comparaison morphologique
de la phénoménologie de la religion, qui vise la saisie de types
universels anhistoriques constitutifs de l'expérience humaine du sacré, le
comparatisme historique singularisant de l'école de Rome considère
les religions comme des systèmes de choix et de valeurs originaux,
créés en réponse à des problèmes historiques spécifiques. Cette approche

comparative va donc souligner, par un jeu de contrastes et de
différences, les réponses particulières que les différentes civilisations de

l'humanité ont trouvées à des problèmes similaires. Ainsi il ne s'agit
guère, pour cette tendance, de découvrir des mécanismes généraux
susceptibles d'expliquer en tout temps et en tout lieu la structure et le
fonctionnement des faits religieux, mais bien au contraire de marquer
l'originalité profonde des cultures les unes par rapport aux autres6.

6 Pour une excellente introduction à l'école italienne d'histoire des religions,



.ENTRE TREMENDUM ET FASCINANS 13

La culture anglo-saxonne, quant à elle, n'a jamais entretenu la
même circonspection vis-à-vis du pouvoir généralisant de la
comparaison dans l'étude scientifique des religions, même si la critique,
souvent d'inspiration postmoderne, d'une comparaison centrée sur la
seule saisie du même n'est pas non plus absente de cette aire linguistique.

C'est notamment l'œuvre de l'historien des religions américain
Jonathan Z. Smith qui a contribué, au cours de ces trente dernières
années, à faire de la comparaison un enjeu théorique majeur chez
les représentants anglophones de l'étude des religions. Son essai «In
Comparison a Magic Dwells», datant de 1982, nourrit encore le débat
sur la comparaison dans la littérature scientifique anglo-saxonne.
Preuve en est le premier fascicule du volume 16, paru début 2004, de
la revue Method and Theory in the Study of Religion, spécialement
consacré à la discussion de l'ouvrage collectif A Magic Still Dwells
publié en 2000, dont le titre est une référence évidente à l'essai
séminal de Smith de 1982. L'ouvrage A Magic Still Dwells, édité par
Kimberley C. Patton et Benjamin C. Ray, se propose de faire le bilan
critique du comparatisme dans l'étude académique des religions de la
seconde moitié du XXe siècle. Il se veut un hommage rendu aux
nouvelles pistes fournies par Jonathan Z. Smith dans les critiques souvent
teintées d'humour qu'il a formulées à l'encontre des études comparatives

de ses prédécesseurs.
Malgré son caractère éminemment critique, l'œuvre de Jonathan

Z. Smith n'a jamais cherché à jeter le discrédit sur la réflexion
théorique en histoire des religions; au contraire, elle a légitimé l'usage de
la théorie dans nos études en démythifiant le caractère sacré qu'on a
souvent eu tendance — et qu'on a parfois encore tendance — à lui
accorder. Pour Smith, la théorie n'est rien d'autre qu'un modèle
d'intelligibilité construit et transitoire résultant de l'imagination créatrice
des chercheurs stimulée par des débats propres à une époque donnée
de l'histoire des idées. Dans cette optique, la théorie en tant qu'image
de la réalité ne vise pas l'établissement de jugements de vérité définitifs

sur la nature essentielle des faits soumis à l'investigation scientifique;

elle vise tout bonnement une meilleure compréhension de notre
environnement culturel par la sélection volontaire et réfléchie, dans
celui-ci, de traits considérés comme significatifs en raison de leur
pertinence par rapport aux problématiques guidant notre étude.

Ainsi l'idée que la comparaison puisse fonctionner comme un
outil servant à l'établissement de catégories et de modèles généraux

voir S. Mancini, «Historicisme absolu et Histoire des religions», p. 14-22.



14 ÉTUDES DE LETTRES

d'explication ne suscite guère d'effroi chez les chercheurs d'expression

anglophone. Il semblerait que la sensibilité ne soit pas bien
différente chez les savants germanophones, comme en témoignent par
exemple les travaux des Suisses Fritz Stolz ou Walter Burkert, qui
n'ont pas hésité à réfléchir sur l'incidence de l'évolution biologique
humaine sur la naissance et le développement de la religion7.

* * *

L'invitation de Max Müller à la comparaison gagne de plus en plus
d'adeptes dans l'étude académique et scientifique des religions. Nos
étudiants sont plus que jamais ouverts à l'idée que la comparaison
est une méthode essentielle pour la définition de l'identité scientifique

de l'histoire des religions. Néanmoins d'importantes questions
méritent d'être clarifiées pour rendre la pratique de la comparaison
effective dans l'étude empirique des faits religieux. Car le risque est
grand dans nos discussions que nous restions cantonnés dans des
considérations purement méthodologiques et que nous négligions
les applications concrètes du comparatisme. Il nous faut maintenant
aller au-delà d'un plaidoyer général pour la validité de la comparaison

comme démarche scientifique. Ce que nos étudiants attendent en
effet, c'est une réponse d'ordre pratique aux questions «Que comparer?»

et surtout «Comment comparer?». Partisans d'une conception
pluraliste de l'étude scientifique des religions, nous avons voulu que,
dans ce volume, s'exprime une diversité de sensibilités par rapport
à ces questions fondamentales, l'objectif n'étant pas d'élire au final
la meilleure approche comparative, mais de favoriser l'interaction et,
pourquoi pas, la complémentarité des points de vue.

Yvan Bubloz

7 Voir notamment F. Stolz (Hrsg.), Homo naturaliter religiosus. Pour illustrer

la disposition des anglo-saxons pour l'emploi de la comparaison à des fins
théoriques, citons J. Carter, «Comparison in the History of Religions», p. 5-6:
«La comparaison est la méthode fondamentale se cachant derrière notre façon
de délimiter des domaines intellectuels, de tracer des frontières (aussi floues ou
apparemment stables puissent-elles être), de décrire des modèles, d'établir des
connexions, d'identifier des parallèles, d'appliquer des théories et d'esquisser
des tendances.» Ma traduction.



.ENTRE TREMENDUMET FASCINANS 15

Bibliographie sélective

BOESFLUG, François, et DUNAND, Françoise (éds), Le compa¬
ratisme en histoire des religions: actes du colloque international

de Strasbourg (18-20 septembre 1996), Paris, Cerf, 1997.

BORGEAUD, Philippe, «Le problème du comparatisme en histoire
des religions», Revue européenne des sciences sociales, 24,
1986, p. 59-75.

CALAME, Claude, «Le rite d'initiation tribale comme catégorie
anthropologique (Van Gennep, Platon)», Revue de l'histoire
des religions, 220/1, 2003, p. 5-62.

—, «Interprétation et traduction des cultures: les catégories de la pen¬
sée et du discours anthropologique», L'Homme, 163, 2002,
p. 51-78.

CARTER, Jeffrey, «Comparison in the History of Religions:
Reflections and Critiques. Introduction», Method and Theory
in the Study ofReligion, 16/1, 2004, p. 3-11.

DESPLAND, Michel, Comparatisme et christianisme: questions
d'histoire et de méthode, Paris, L'Harmattan, 2002.

DETIENNE, Marcel, Comparer l'incomparable, Paris, Seuil, 2000.
FAIVRE, Antoine, «Postface», in Dario SABBATUCCI, La perspec¬

tive historico-religieuse: foi, religion et culture, trad. P. Baillet,
Paris, Edidit, 2002, p. 299-308.

GEERTZ, Armin, & McCUTCHEON, Russell T., «The Role of
Method and Theory in the IAHR», Method and Theory in the
Study ofReligion, 12/1-2, 2000, p. 3-37.

GOTHONI, René (ed.), How to Do Comparative Religion? Three
Ways, Many Goals, Berlin, Walter de Gruyter, 2005.

HINNELLS, John (ed.), The Routledge Companion to the Study of
Religion, Routledge, New York, 2005.

JUCQUOIS, Guy, et VIELLE, Christophe, Le comparatisme dans les
sciences de l'homme: approches pluridisciplinaires, Bruxelles,
De Boeck, 2000.

MANCINI, Silvia, «Historicisme absolu et Histoire des religions:
l'œuvre de Dario Sabbatucci», in Dario SABBATUCCI, La
perspective historico-religieuse: foi, religion et culture, trad. P.



16 ÉTUDES DE LETTRES

Baillet, Paris, Edidit, 2002, p. 7-26.
MÜLLER, Max, Introduction to the Science of Religion: Four

Lectures Delivered at the Royal Institution in February and
May 1870, London, Longmans, Green and Co., 1873.

PADEN, William E., «Comparison in the Study of Religion», in New
Approaches to the Study of Religion, vol. 2: Textual,
Comparative, Sociological, and Cognitive Approaches, Peter
Antes, Armin W. Geertz, Randi R. Warne eds., Berlin & New
York, Walter de Gruyter, 2004, p. 77-92.

— «Comparative Religion», in The Encyclopedia ofReligion, 2nd ed.,
Lindsay Jones ed., Detroit, Macmillan Reference USA, 2005,
vol. 3, p. 1877-81.

PATTON, Kimberley C., et C. RAY, Benjamin (eds), A Magic Still
Dwells: Comparative Religion in the Postmodern Age,
Berkeley, University of California Press, 2000.

SHARPE, Eric J., «Comparative Religion», in The Encyclopedia
of Religion, Mircea Eliade ed., New York, Macmillan
Publishing Company, 1987, vol. 3, p. 578-80.

SMITH, Jonathan Z., «In Comparison a Magic Dwells», in Imagining
Religion: From Babylon to Jonestown, Chicago, University of
Chicago Press, 1982, p. 19-35.

STOLZ, Fritz (Hrsg.), Homo naturaliter religiosus: gehört Religion
notwendig zum Mensch-Sein?, Bern, Peter Lang, 1997, coll.
«Studia religiosa helvetica», n° 3.






	Le comparatisme en histoire de des religions : entre tremendum et fascinans

