
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: L'histoire et les sciences des religions : démarches comparatives

Autor: Burger, Maya / Calame, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HISTOIRE ET LES SCIENCES DES RELIGIONS:
DÉMARCHES COMPARATIVES

«De la nécessité de distinguer le sentiment religieux des formes
religieuses pour concevoir la marche des religions», tel est le principe

fondamental qu'en forme d'intitulé Benjamin Constant énonce
en jetant les bases de sa longue enquête et de sa réflexion éclairée
sur «la religion». Quoi qu'il en soit de l'universalité de ce sentiment
religieux qui «naît du besoin que l'homme éprouve de se mettre en
communication avec les puissances invisibles», quoi qu'il soit de
l'idée de progrès qui anime l'appel final à une liberté religieuse
susceptible de produire des formes religieuses toujours plus épurées et
de garantir ainsi la régénération constante de la religion dans la
perfectibilité, la longue démonstration de l'homme politique, théoricien
de la démocratie libérale, est fondée sur la multiplicité des manifestations

religieuses. Il revient donc à la comparaison avec les «cultes des

Sauvages», puis avec différents polythéismes, de l'Antiquité grecque
à l'Inde brahmanique, d'assurer le plaidoyer pour la liberté religieuse;
c'est le va-et-vient permanent entre religions sacerdotales et religions
affranchies du pouvoir d'une caste de prêtres qui permet le nécessaire

dépassement de toute «forme religieuse» rigide1. Relevant
dénominateurs communs et traits différentiels, la démarche comparative
implicite fonde dans le cours de l'histoire le principe politique de la
multiplication des formes religieuses pour le progrès de la morale; en
dépit d'inévitables failles dans l'érudition, chaque religion prise en
exemple comparatif est replacée dans son contexte historique, dans

son environnement culturel.

1 Benjamin Constant, De la religion considérée dans sa source, ses formes et
ses développements, Arles, Actes Sud, 1999, notamment p. 52 (texte publié en
plusieurs étapes de 1824 à 1831).



6 ÉTUDES DE LETTRES

Depuis les grands panoramas pré-anthropologiques offerts par
Giambattista Vico ou par le père jésuite Joseph-François Lafitau dès
le début du XVIIIe siècle, depuis la réflexion critique partagée entre
universalisme et relativisme élaborée sur une base comparatiste par
les Encyclopédistes dans le courant du même siècle à propos des
pratiques et dogmes religieux, depuis la synthèse politique et morale
offerte par Benjamin Constant, l'histoire et les sciences des religions se

sont constituées en discipline académique sous le signe même de la
comparaison. L'impératif de la démarche comparative, l'exigence du
regard distant et critique qui en découle ne sont plus contestés. Mais,
au tournant du siècle nouveau, le besoin d'une nouvelle visite est
imposé par une double conjoncture.

D'un côté, autant les dérives postmodernistes du structuralisme que
le retour réactionnaire à un certain positivisme ont contribué à enfermer

les praticiens des sciences humaines à l'intérieur des disciplines
constituées; on s'est ainsi volontiers replié soit sur des enquêtes très
spécialisées, soit sur une critique où la réflexion épistémologique se
limite à une recherche sur l'histoire de la discipline. En ce qui concerne
les recherches sur les manifestations culturelles identifiées comme
religieuses, le débat actuel sur la dénomination de la discipline est
significatif. La tendance à transformer l'histoire des religions en une
«study of religion» au singulier en dit long sur la volonté d'identification

d'un objet unique, interdit de relations interdisciplinaires.
De l'autre côté, du point de vue institutionnel, les différentes unités

d'enseignement de théologie chrétienne, protestante ou catholique,
insérées selon différentes modalités dans l'Université, cherchent à se

donner une nouvelle légitimité. Devant la désaffection des étudiantes

et étudiants se destinant à la fonction sacerdotale, ces instituts se

tournent non seulement vers les méthodes historiques ou sémiotiques
pour une lecture plus interprétative des textes fondateurs et sacrés,
mais elles tentent de revêtir la théologie des habits d'une science
humaine. Dans cette mesure, très nombreux sont les malentendus entretenus

entre d'une part le regard décentré et lointain qui découle de la
démarche comparative fondant l'histoire et les sciences des religions
et d'autre part le regard forcément plus engagé, orienté et monofocal,
qu'impliquent les dogmes confessionnels et les croyances (légitimes)
du chercheur et enseignant, fidèle d'une religion qu'il tend à confondre

avec «la» religion. C'est en entretenant ces graves confusions
épistémologiques que l'on espère faire revivre institutionnellement,
sous des étiquettes nouvelles, par exemple la contestée «théologie des

religions» (du côté catholique) ou la contestable «licence en sciences



DÉMARCHES COMPARATIVES 7

religieuses» (du côté protestant), sans compter la nouvelle spécialité
romande qu'est désormais devenu l'enseignement de «théologie
œcuménique et théologie des religions (dialogue)».

En réaction aussi bien à l'enfermement disciplinaire qu'à l'appropriation

institutionnelle, le Département Interfacultaire d'Histoire et
des Sciences des Religions (DIHSR) de l'Université de Lausanne
tente de proposer un regard foncièrement trans- et interdisciplinaire,
qui se traduit autant dans les programmes d'études proposés que dans

son profil de recherches. L'antidote à ces replis disciplinaires et
institutionnels ne peut résider que dans une démarche comparative repensée

en fonction des défis nouveaux, épistémologiques et historiques,
auxquels les sciences humaines sont confrontées. Dans le contexte
contemporain de regain d'intérêt pour la question «religieuse», il
paraît d'autant plus impératif de rappeler clairement la position de la
discipline «histoire et sciences des religions» qui exclut de sa panoplie

méthodologique des approches telles que le dialogue interreligieux

ou la théologie des religions; tout en ayant leur légitimité, de
telles approches sont du ressort de la théologie.

C'est donc dans cette double conjoncture, d'ordre à la fois épisté-
mologique et institutionnel, que s'est inscrite la volonté de consacrer
la réunion annuelle de la Société Suisse de Sciences des Religions
à un échange sur les différentes pratiques comparatives en histoire
et sciences des religions; ceci par le moyen du dialogue international

auquel invitait le réseau des relations européennes tissé par le
Département Interfacultaire d'Histoire et des Sciences des Religions.
À la suite d'une rédaction interactive, Comparer les comparatismes
reprend la plupart des exposés présentés à l'occasion de cette journée
lausannoise du 27 novembre 2004 pour les offrir ici, organisés en une
logique nouvelle. Chacune des études comparatives assemblées dans
cet ouvrage collectif présente donc en quelques principes la démarche
suivie dans une comparaison en général à deux termes: judaïsme rab-
binique et hindouisme brahmanique pour les pratiques de l'hospitalité
et du sacrifice envisagées dans la perspective d'une critique des
catégories et des concepts explicatifs de la discipline (Philippe Bornet);
monothéisme judéo-chrétien et religions «tribales» autour des présupposés

universalisants de l'anthropologie culturelle et de l'historicité
même du concept de religion (Nicola Gasbarro); théologie augusti-
nienne et philosophie néo-platonicienne confrontées au sujet de la
condition de l'homme et des voies conduisant au salut de l'individu
dans l'examen non pas généalogique, mais structural des ressemblances

et des différences (Yvan Bubloz); cultures indiennes d'Amérique



8 ÉTUDES DE LETTRES

du Nord et mystique chrétienne quant aux capacités universalisantes
et typologiques d'une perspective cognitiviste et pragmatique sur
les formes et les gestes de la prière (Armin W. Geertz), tradition
indienne et tradition européenne du yoga dans un syncrétisme interactif
dont l'étude historique et comparative dévoile la nécessité de porter
un regard (croisé) autant sur les deux pôles de la recherche que sur
le processus continu d'échange (Maya Burger); tragédie grecque,
drame romain et poésie contemporaine quant au rôle poétique joué
par la tradition mythologique classique pour une littérature comparée
envisagée dans une perspective différentielle (Ute Heidmann);
polythéisme grec classique et protestantisme allemand autour des enjeux
épistémologiques de démarches comparatives présentant d'étranges
affinités avec leurs objets, en histoire des religions comme en
anthropologie culturelle (Claude Calame); christianisme et islam en
confrontation face au pouvoir de communication et à la capacité de
création d'une croyance démontrés par leurs fondateurs et prophètes
respectifs pour la sociologie des religions (Enzo Pace). Brièvement
explicités, les enjeux théoriques de chacune des démarches comparatives

présentées ici sont donc illustrés par l'étude singulière d'une
dimension ou d'une pratique religieuses telles qu'elles se manifestent

au moins dans deux cultures historiquement et géographiquement
éloignées l'une de l'autre: analogies et différences pour mieux faire
apparaître les spécificités respectives.

Dans sa diversité, la fabrication de ce florilège comparatif de
réflexions sur les pratiques de la comparaison dans le domaine des
manifestations religieuses est dû aux compétences de Bogdan Diaconescu,
assistant au DIHSR, et au travail attentif et rigoureux d'Anna
Splivallo, éditrice d'Études de Lettres-, c'est Bogdan Diaconescu qui
s'est aussi chargé de la traduction d'un texte en italien et d'un texte
originairement rédigé en anglais. Par ailleurs, sur la base de l'exposé
inaugural de la journée consacrée à «Comparer les comparatismes»,
nous publions en guise d'ouverture au présent choix de démarches
comparatives en histoire et sciences des religions l'indispensable
mise en perspective à la fois historique et théorique rédigée par Yvan
Bubloz, coordinateur au DIHSR de l'Université de Lausanne.

Maya Burger
Claude Calame


	L'histoire et les sciences des religions : démarches comparatives

