
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Le concept de théorie en sciences humaines : la théorie comme
discours et sociolecte

Autor: Zima, Pierre V.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CONCEPT DE THÉORIE EN SCIENCES HUMAINES.
LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE

Presque toutes les théories contemporaines des sciences s'orientent
vers les sciences de la nature qu'on appelle aussi «sciences exactes»
ou «sciences dures»1. Même si ces sciences s'avèrent être moins
dures que l'image choyée par un public crédule, elles continuent à

être considérées comme des modèles que les sciences culturelles ou
sociales devraient imiter.

Malgré tous les désaccords qui les séparent, Popper et Kuhn tendent
à considérer le mot «science» comme étant synonyme de «science
exacte» ou «science naturelle». Leur discipline préférée semble être
la physique, d'ailleurs. En même temps, ils attendent des sciences
sociales ou culturelles qu'elles suivent le chemin balisé par les sciences
exactes qui mène à ce que Kuhn appelle la «science normale».

Or, nous savons ce que Popper attend, depuis la publication de sa

Logique de la découverte scientifique (1934), de toutes les théories
scientifiques: elles doivent formuler des hypothèses intrépides, mais
réfutables, des hypothèses qui peuvent échouer, lorsqu'elles sont
confrontées aux faits. Son critère de réfutabilité ou de falsifîabilité,
appliqué avec succès dans les sciences exactes comme la physique, a

pourtant l'air d'être inapplicable dans le domaine des sciences sociales

ou dans le contexte de la critique littéraire.
L'un des premiers à s'en rendre compte fut probablement le sociologue

Jean-Claude Passeron. Dans son livre Le Raisonnement sociologique

qui porte le sous-titre L'espace non-poppérien du raisonnement
naturel (1991), il cherche à démontrer que le langage sociologique
ne saurait être séparé des intérêts, des conflits et des idiosyncrasies

du langage quotidien et qu'il n'est donc pas comparable aux

1 Cf. Sciences dures? Critique, juin-juillet 2002.



22 PIERRE V. ZIMA

langages artificiels des sciences de la nature. À la fin de son ouvrage,
il constate, entre autres: «La mise à l'épreuve empirique d'une proposition

théorique ne peut jamais revêtir en sociologie la forme logique
de la "réfutation" ("falsification") au sens poppérien» (1991: S. 359).
Pourquoi? Passeron explique:

Entre des groupes qui parlent du monde dans un langage différent,
l'épreuve empirique ne tranche rien, elle n'est pas fondée sur des

protocoles définissant identiquement les rapports sémantiques entre
observations et interprétations conceptuelles. Les protocoles supposent

des conventions faisant correspondre des états de choses et des

énoncés (1991: 359).

Nous avons donc affaire, dans les sciences sociales et culturelles,
à des problèmes socio-sémiotiques qui ne se posent pas de la même
façon dans le domaine des sciences exactes (de la physique, de la
cristallographie ou de l'informatique).

Comme Popper, Niklas Luhmann, qui se réfère surtout aux sciences
de la nature, semble ignorer ces problèmes lorsqu'il affirme dans son
étude monumentale sur la «Science de la société» (Die Wissenschaft
der Gesellschaft, 1990) que le système scientifique est constitué par
l'opposition fondamentale vrai/non vrai (wahr/unwahr). Mais en
même temps, il doit admettre que les théories sociologiques les plus
connues — celles de Max Weber ou de Talcott Parsons, par exemple
— n'ont jamais été réfutées (Luhmann 1990: 240 & 702). Sa propre
théorie des systèmes a suscité de nombreuses controverses sans qu'on
puisse dire, pourtant, qu'une partie de cette théorie ait été réfutée. Les
théories sociologiques sont-elles toujours vraies?

Quoi qu'il en soit, elle semblent être irréfutables. Il en va de même
des théories de la littérature. Gérard Genette a beau critiquer la
psychocritique de Charles Mauron; jusqu'à présent, sa critique n'a
convaincu que les adeptes de son esthétique autonomiste, c'est-à-dire les
membres d'un groupe restreint et assez bien circonscrit. Inversement,
les objections adressées à la narratologie de Genette n'ont convaincu
que les critiques eux-mêmes et les groupements dont elles sont issues.
Passeron a donc raison d'attirer notre attention sur l'importance des
collectivités scientifiques dans le domaine des sciences culturelles et
sociales.

I. Situation socio-linguistique, sociolectes et discours

J'aimerais prendre comme point de départ une thèse qui renoue avec
la critique de Passeron et résume mon principal argument: Dans les
sciences sociales ou culturelles, les langages de groupe théoriques ne



LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE 23

sont pas des langages artificiels ou neutres (comme dans le domaine
des sciences exactes), mais des langages qui articulent des positions
et des intérêts idéologiques repérables aux niveaux lexical, sémantique

et narratif et qui sont étroitement liés aux antagonismes de la
vie quotidienne. Pour éviter des malentendus, je me dépêche d'ajouter

que les sciences naturelles sont aussi parsemées de dissensions et
de conflits que les sciences sociales; mais leurs langages ne sont pas
idéologiques: ni au niveau lexical ni au niveau sémantique ou narratif.

Ce fait élémentaire est escamoté dans les travaux de Barry Barnes
et David Bloor autant que dans ceux de Karin Knorr-Cetina (1984 &
2002) qui affirme tout simplement que les sciences de la nature
connaissent autant de conflits d'interprétation que les sciences herméneutiques

ou sociales. Mais cet argument n'est, selon moi, pas pertinent
(Zima 2004, chap. 3).

On décèle, au premier abord, des ressemblances frappantes entre
les langages des sciences sociales (culturelles) et ceux des collectivités

religieuses, politiques ou littéraires. Les auteurs qui les produisent
individuellement ou collectivement articulent, bien entendu, certaines
intentions, c'est-à-dire des idées et des intérêts plus ou moins repérables

à la surface des textes en question. Mais ce qu'ils expriment dans
leurs discours est toujours déjà une réaction ou une réponse à d'autres
discours présents ou passés qui sont cités, développés, critiqués, parodiés,

démembrés et recomposés. Avec Bakhtine et Volochinov je dirai
donc:

Dans la réalité, ce ne sont pas des mots que nous prononçons ou
entendons, ce sont des vérités ou des mensonges, des choses bonnes
ou mauvaises, importantes ou triviales, agréables ou désagréables,
etc. Le mot est toujours chargé d'un contenu ou d'un sens idéologique

ou événementiel (1977: 102-103).

Chez Bakhtine et Volochinov, nous avons donc affaire à une
représentation ou plutôt construction dialogique de ce que j'appelle — en
suivant quelques travaux de Bakhtine — la situation socio-linguistique.

Qu'est-ce que la situation socio-linguistique? C'est une constellation

historique, dynamique de langages dont chacun articule des
intérêts de groupe particuliers en interagissant de manière affirmative
ou critique avec les autres. C'est cette interaction de langages qui
finit par changer le système de la langue qui n'est pas une unité
statique, mais une structure en mouvement au sens des structuralistes
tchèques (Mukarovsky 1966: 109-116). La théorie bakhtinienne de la
langue est donc elle-même une réaction dialogique et polémique à la



24 PIERRE V. ZIMA

linguistique synchronique de Saussure qui n'a pas l'air de tenir
compte du fait que la parole en tant que discours n'est pas tout
simplement une application des règles du système, mais qu'elle finit par
changer celui-ci en changeant sa sémantique.

À l'heure actuelle, nous sommes parfaitement conscients du fait
que c'est en réagissant aux langages qu'ils critiquent que le marxisme,
l'existentialisme, la psychanalyse et le féminisme constituent leur
identité sociale et linguistique. En luttant pour leur identité, ces langages

et les groupes qui s'en servent finissent par transformer le système
de la langue. Avec l'apparition du marxisme, le mot «bourgeoisie»
a perdu son innocence et ses connotations révolutionnaires; le mot
«situation» peut, même à l'heure actuelle, acquérir des connotations
existentialistes et, dans le mot «refoulement», ses vieilles significations

(par ex. «faire reculer», «interdire l'accès») ont été au moins
partiellement «refoulées» au profit du sens psychanalytique. Enfin, le
féminisme n'a pas encore fini de changer nos langues européennes en
imposant des innovations: par exemple «écrivaine» que mon ordinateur

s'obstine à souligner en rouge.
Mais cette dynamique de la langue sur laquelle insistent à juste

titre Bakhtine et Volochinov n'existe que grâce aux conflits qui
opposent les groupements sociaux les uns aux autres en leur faisant
articuler leurs intérêts économiques, politiques ou esthétiques. Pensons

aux formalistes et aux futuristes russes qui s'opposaient aux positivistes,

aux symbolistes et aux marxistes en créant tout un vocabulaire

d'avant-garde dont nous disposons encore aujourd'hui. Pensons

aux différentes situations socio-linguistiques dans le domaine
francophone où le surréalisme s'oppose au réalisme, l'existentialisme à

l'hégélianisme et le Nouveau Roman — avec le structuralisme — à

l'existentialisme et son humanisme anthropomorphe. Dans tous ces
cas, les innovations lexicales et sémantiques ont fait naître de
nouveaux discours qui se définissent surtout négativement, c'est-à-dire
par opposition aux discours anciens.

J'ai choisi des exemples situés aux confins de la littérature, de la
philosophie et de la politique pour montrer à quel point ces formations
discursives sont enchevêtrés, inséparables et à quel point il est erroné
de parler — comme le faisaient les formalistes russes dans le contexte
littéraire, comme le fait Imre Lakatos dans un contexte scientifique
— des «influences» politiques ou sociales «sur» la littérature, la
philosophie ou la science humaine. Les discours philosophiques, littéraires

ou sociologiques ne subissent pas mécaniquement des influences:
ils sont sociaux ou politiques au plus haut degré dans la mesure où



LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE 25

ils absorbent (consciemment ou inconsciemment du point de vue des

auteurs) des langages non philosophiques, non littéraires et non
scientifiques. Le problème des formalistes littéraires, philosophiques ou
scientifiques consiste à ignorer cette interaction permanente de langages

sociaux dans des situations socio-linguistiques changeantes.

2. Le Sociolecte

Pour ne pas parler de manière trop abstraite de «langages», j'appelle
les langages de groupe qui interagissent dans une situation socio-
linguistique des sociolectes. Dans le monde francophone, ce mot
a été introduit par Greimas qui s'en sert pour désigner un langage
professionnel «spécialisé» (1976: 53-54). J'ai proposé d'élargir
l'extension sémantique de ce concept pour augmenter son poids théorique

et le définis comme représentation linguistique de positions et
d'intérêts socio-historiques des différents groupements sociaux. En
simplifiant quelque peu, on dira qu'un sociolecte a trois dimensions:
1. le répertoire lexical (particulier à un groupe ou à plusieurs groupes);

2. le code en tant que fondement sémantique du sociolecte (en
tant que taxinomie); 3. les structures discursives (les mises en
discours) réalisées par des sujets individuels ou collectifs dans le cadre
d'un sociolecte donné (préexistant aux sujets parlants).

Disons tout de suite que le sociolecte n'est pas un objet que l'on
trouve «dehors», quelque part dans le monde social, mais une
construction théorique en tant que type idéal ou modèle. Un sociolecte
religieux, idéologique ou scientifique n'existe presque jamais à l'état
pur, dans la mesure où il s'agit d'une structure ouverte qui communique

sans cesse avec d'autres sociolectes dont elle absorbe des
éléments plus ou moins importants: des unités lexicales, des phrases ou
des séquences narratives.

Le répertoire lexical d'un sociolecte a une valeur symptomatique:
en parlant de la «plus-value», du «champ littéraire», du «refoulement»
ou de «systèmes autopoïétiques» (au sens de Luhmann), un locuteur
ou une locutrice se réclame implicitement d'un sociolecte en tant que
langage collectif. Pourtant, un sociolecte est bien plus qu'un
vocabulaire ou un répertoire lexical. Il est en même temps un répertoire
sémantique ou un code: un ensemble de distinctions et d'oppositions
codifiées permettant aux locuteurs de s'orienter dans leur secteur de

la situation socio-linguistique. En codifiant l'univers linguistique, le
sociolecte décide de la pertinence ou non-pertinence de certaines
distinctions ou oppositions sémantiques.



26 PIERRE V. ZIMA

Luis J. Prieto définit les fondements du sociolecte, lorsqu'il remarque

à propos du rôle de la pertinence:
Le point de vue d'où résulte la pertinence de la façon dont on conçoit

un objet est toujours apporté par le sujet. Mais, faut-il ajouter
immédiatement, par un sujet faisant partie d'un groupe social, où ce
qu'on peut appeler un «pouvoir symbolique» confère une certaine
légitimité à des points de vue déterminés (1975: 148).

On trouve des arguments analogues chez des auteurs anglais comme
Halliday (1978, chap. 3) et Stubbs (1994: 10).

On dira donc avec ces auteurs que la pertinence sémantique est
toujours idéologique. Ainsi l'opposition sexe/gender n'est pertinente
que dans certains sociolectes, tout comme l'opposition conscient/
inconscient, automatisation/désautomatisation ou capital constant/
capital variable, etc. Il est évident que toutes ces distinctions et
oppositions sont liées à un certain répertoire lexical et sémantique, donc à

un sociolecte.
Ce répertoire constitue le fondement de tous les parcours discursifs

(narratifs) que les locuteurs d'un sociolecte produisent dans le
cadre de leur langage collectif. Le sociolecte en tant que répertoire
est ouvert et peut engendrer un nombre infini de discours en tant que
séquences narratives. Ainsi chaque locuteur du sociolecte psychanalytique

peut produire un nombre illimité de discours analytiques plus
ou moins originaux et chaque locutrice peut tenter d'orienter ce
langage collectif vers un sociolecte féministe plus ou moins radical. Par
sa pratique discursive particulière, elle contribue au changement du
sociolecte et à sa réorientation vers d'autres langages, vers d'autres
intérêts.

À ce niveau, un sociolecte peut être défini comme une constellation
ouverte de discours réels et potentiels, dont le nombre est illimité.
En construisant son discours personnel, particulier, chaque locuteur
contribue à la transformation graduelle du sociolecte féministe,
psychanalytique, marxiste, libéral ou anarchiste. Autrement dit, nous
changeons la langue en parlant.

3. Intertextualité et subjectivité: subjectivité et théorie

Dans la plupart des cas, cette transformation se produit au niveau de
l'intertextualité. La notion d'intertextualité est d'origine dialogique et
bakhtinienne. Elle a été introduite, dans ce contexte, par Julia Kristeva
qui écrit à propos du théoricien russe: «Bakhtine situe le texte dans
l'histoire et dans la société, envisagées elles-mêmes comme textes
que l'écrivain lit et dans lesquels il s'insère en les écrivant» (1969:



LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE 27

144). De ce point de vue, la littérature, l'idéologie et la théorie —

sociologique, sémiotique ou littéraire — apparaissent comme des
expériences intertextuelles qui constituent le Sujet individuel et collectif,
tout en lui permettant de se construire lui-même en décidant en faveur
ou contre une certaine pertinence (au sens de Prieto).

La subjectivité individuelle ou collective se constitue d'abord dans
le cadre d'un ou de plusieurs sociolectes et sur le plan de l'inter-
textualité. Dans ce contexte, toute conception déterministe du Sujet
(comme étant formé par une sociolecte idéologique ou autre) est aussi
erronée qu'une conception idéaliste ou volontariste qui représente le
Sujet comme étant absolument libre. Disons plutôt qu'un Sujet
individuel se constitue dans une situation socio-linguistique dans et par
rapport à un certain nombre de sociolectes religieux, idéologiques,
littéraires ou théoriques.

Ces processus de socialisation sont bien connus: quand on est jeune
on tend à s'identifier avec un sociolecte idéologique, philosophique ou
scientifique; avec le marxisme, l'écologie ou le féminisme; avec les
existentialistes, la sociologie de Bourdieu ou Touraine ou la
phénoménologie. Plus tard, on adopte une attitude critique, on commence à

prendre ses distances, à comparer, à combiner des langages collectifs,
etc. Déterminisme et liberté sont donc deux moments complémentaires

dans la genèse sociale et linguistique du Sujet individuel. Paul
Valéry résume la dialectique entre ces deux moments apparemment
incompatibles en deux phrases: «Le langage me subit et me fait subir.
Tantôt je le plie à ma vue, tantôt il transforme ma vue» (1973: 601).

Dans ce qui suit, j'aimerais définir la position du Sujet théorique

dans son discours qui est toujours aussi un discours idéologique
appartenant à un sociolecte. Dans le contexte des sciences sociales
et culturelles, tous les discours théoriques sont en même temps des
discours idéologiques. Et il appartient au Sujet d'énonciation de
tracer une ligne de démarcation entre idéologie et théorie au niveau
discursif. Car c'est à ce niveau qu'il faudrait définir la «théorie» en
sciences humaines.

«A quoi sert une théorie de la théorie?» — pourrait-on se demander.

Pour répondre à cette question, qui semble tout à fait légitime au
premier abord, il suffit de renvoyer à quelques définitions existantes
du concept de théorie. La plupart de ces définitions semblent être
insuffisantes étant donné que leurs auteurs définissent la théorie comme
«un système de phrases ou de propositions».

Même des sémioticiens comme Greimas et Courtés se contentent,
dans leur Dictionnaire raisonné, de définir la «théorie» comme «un



28 PIERRE V. ZIMA

ensemble cohérent d'hypothèses, susceptibles d'être soumises à la
vérification» (1979: 394). Ce n'est pas dans le Dictionnaire mais dans

Sémiotique et sciences sociales et dans Landowski 1989 (chap. 3) que
l'on trouve une définition discursive du concept de théorie: la théorie
en tant que discours.

Je renoue avec les travaux greimasiens pour définir l'idéologie et
la théorie comme des sociolectes et comme deux types de discours
qui s'avèrent être, en fin de compte, incompatibles.

Je commence par une définition concise du concept d'idéologie:
«L'idéologie est un discours fondé sur un répertoire lexical, les
oppositions et les classifications sémantiques et les modèles actantiels d'un
sociolecte». Cela veut dire que l'idéologie est fondée sur une
pertinence sémantique à partir de laquelle son Sujet d'énonciation raconte
la réalité littéraire, sociale ou historique. Sa structure ne peut être
comprise que dans un contexte dialogique ou intertextuel, car chaque
discours idéologique (en tant que sociolecte) articule les intérêts d'un
groupe social particulier et s'oppose donc aux définitions, classifications

et narrations des groupes voisins avec lesquels il coexiste dans

une situation socio-linguistique et historique donnée.
À ce niveau, le discours idéologique ne se distingue en rien du

discours théorique qui peut être défini de la même façon.
Le dépassement critique et théorique de l'idéologie n'est possible

que si l'on propose une définition négative de l'idéologie:
Issu d'un sociolecte particulier, l'idéologie est un discours régi par
le dualisme (la dichotomie) et par l'antagonisme narratif entre un
Sujet et un Anti-Sujet. Son Sujet d'énonciation est incapable de
réfléchir sur son faire sémantique (taxinomique), syntaxique et narratif

et de l'envisager comme objet d'une discussion ouverte. Il tend
à considérer son discours comme le seul discours possible (comme
vrai, naturel ou allant de soi) et à l'identifier de façon monologique
avec tous ses référents réels et potentiels.

Cette nouvelle définition de l'idéologie signifie concrètement que
nous devons travailler avec deux concepts complémentaires d'idéologie

en tant que structure linguistique: dans le premier cas, «idéologie»

sera considérée comme un langage collectif sous-jacent à toute
théorie en sciences humaines; dans le second cas, elle sera envisagée
comme un discours monologique, dualiste qui s'identifie à ses objets
et à la réalité tout court, faisant ainsi obstacle au dialogue théorique.

Bien qu'il soit impossible de dépasser l'idéologie au sens général
du terme (en tant que théoriciens ou individus privés, nous adopterons
toujours — implicitement ou explicitement — un certain point de vue



LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE 29

libéral, marxiste, féministe ou conservateur), il semble parfaitement
possible d'éviter les mécanismes dualistes et monologiques de l'idéologie

au sens négatif ou critique du terme. Il est même indispensable
d'éviter ces mécanismes pour permettre à la théorie de se constituer
dans un dialogue critique et autocritique.

Or la présence de l'idéologie (au sens négatif du terme) dans la
critique littéraire continue d'empêcher celle-ci de devenir une théorie
et d'entamer un dialogue sérieux avec les sciences sociales. Même les

penseurs de la déconstruction qui se présentent souvent comme les
seuls critiques sérieux de la métaphysique et du «logocentrisme» et
comme les seuls défenseurs du sens multiple, ont l'air de croire que
leur façon de lire la littérature est la seule possible et que les
contradictions et les apories qu'ils construisent se trouvent dans les objets,
dans les textes.

Ainsi le déconstructiviste nord-américain J. Hillis Miller affirme
sans ambages: «La déconstruction n'est ni plus ni moins que la bonne
lecture tout court» (1987: 10). A son avis, les contradictions et les

apories que trouve — ou construit? — le déconstructiviste sont dans
le texte; elles font partie de l'objet: «L'illisibilité n'est pas située dans
le lecteur mais dans le texte lui-même». Ailleurs, Miller ajoute: «Je
dirai que ma lecture du poème de Yeats est juste et que tous ceux qui
pensent de façon correcte (all right thinking people) adhéreront, si on
leur donne le temps nécessaire, à ma lecture» (1991: 196).

Toutes ces affirmations sont idéologiques au sens négatif du terme:
dans un premier temps, Miller identifie la déconstruction avec le
discours vrai, «naturel»; dans un second temps, il attribue l'illisibilité,
telle qu'elle a été définie par le discours de sa déconstruction, à l'objet

littéraire lui-même; enfin, il identifie son discours de façon
monologique avec l'objet, avec le poème de Yeats et affirme que tous ceux
qui pensent correctement seront d'accord avec lui. Des opinions
divergentes ne sont pas prévues. Car seul un fou refusera de s'identifier
avec l'actant idéologique (mythique) «ail right thinking people».

Face à ce monologue idéologique, il semble maintenant possible
de proposer une définition du discours théorique qui renoue avec la
définition négative du concept d'idéologie:

Le discours théorique naît — tout comme le discours idéologique

— dans un ou plusieurs sociolectes et articule, en tant que
système de valeurs et de normes, un point de vue et des intérêts
correspondants. Mais à la différence du Sujet d'énonciation idéologique,

le Sujet théorique réfléchit sur sa genèse dans une situation
socio-linguistique particulière et sur les mécanismes sémantiques,



30 PIERRE V. ZIMA

syntaxiques et narratifs de son discours afin de pouvoir éviter le
dualisme sémantique (la dichotomie). Il révèle sa propre contingence

et sa particularité et s'ouvre ainsi au dialogue avec d'autres
discours théoriques. En même temps, il présente ses objets comme
des constructions contingentes qui n'excluent pas des constructions
concurrentes ou complémentaires issues de discours et de socio-
lectes complètement différents.

Mais qui rend possible cette réflexion critique et autocritique du Sujet
théorique?

4. Interdiscursivité, ébranlement et dialogue

Retournons au point de départ où il était question du postulat de «fal-
sifiabilité» («réfutabilité») théorique au sens poppérien du terme. Ce
postulat s'est avéré inapplicable aux sciences humaines, dont les
idéologies ou les engagements idéologiques (inséparables des discours
théoriques) ne sauraient être réfutés. Toute tentative pour réfuter un
sociolecte théorique (et idéologique) dans le cadre d'un autre socio-
lecte est vouée à l'échec. C'est un problème que Popper n'aperçoit
pas, parce qu'il considère la société comme une multitude d'individus

atomisés. Dans un compte rendu de la Logique de la découverte
scientifique paru en 1935, Otto Neurath propose de remplacer la «fal-
sifiabilité» par «l'ébranlement» d'une théorie: par ce qu'il appelle
«Erschütterung» (1981: 638).

Or je pense qu'un tel ébranlement se produit lorsque deux théories
hétérogènes — issues de sociolectes partiellement ou entièrement
incompatibles — sont mises en rapport dialogique: dans une discussion,
une comparaison ou une confrontation quelconque.

C'est une telle confrontation de positions incompatibles, extrêmes

— du constructivisme de Glasersfeld et du réalisme de Lukâcs,
de l'universalisme de Popper et du particularisme de Lyotard, de
l'idéalisme de Habermas et du matérialisme de Foucault (Althusser,
Pêcheux) — qui fait réfléchir tous les Sujets impliqués sur la structure
et la genèse de leurs discours, sur la contingence de leurs positions
et les processus sociaux et linguistiques qui engendrent leurs objets
en tant que constructions possibles. Une telle confrontation finit par
ébranler notre foi en une théorie particulière en révélant ses bévues,
ses contradictions, ses défauts. C'est elle qui inaugure le dialogue
théorique et amène les Sujets théoriques à réfléchir de manière
autocritique sur leurs discours respectifs.

Essayez d'adopter cette perspective et de mettre en rapport la théorie

des systèmes de Luhmann avec la théorie des champs de Bourdieu.



LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE 31

Vous découvrirez, entre autres, que Luhmann néglige toutes les hété-
ronomies mises au jour par Bourdieu: surtout les hétéronomies
économiques et médiatiques auxquelles sont soumis les «systèmes» (ou
les «champs»?) artistique et scientifique. Vous découvrirez en même

temps le caractère problématique du concept de «système» et du concept

de «champ», car ces deux concepts sont fondés sur des pertinences

et des taxinomies assez instables: A quel «système» ou «champ»
appartiennent les sciences sociales? Au système idéologique ou
scientifique? Et le cinéma: fait-il partie du «système» ou «champ» artistique

ou médiatique? Quelles que soient les réponses, elles ne pourront
jamais être classées dans le cadre de l'opposition luhmannienne sous-
jacente au système scientifique: de l'opposition entre vrai et faux.

Dans l'univers des sciences humaines, il est impossible de trancher
ou de réfuter définitivement. Il semble possible, en revanche, d'ébranler

une théorie en la mettant en rapport dialectique et dialogique avec
un discours et un sociolecte hétérogène: avec son antipode. Ce
dialogue entre des positions hétérogènes me semble être une alternative
valable, dans le domaine des sciences humaines, à la «falsifiabilité»
de Popper et au formalisme systémique de Luhmann.

Ajoutons, en guise de conclusion, que l'idée de Popper qu'il
faut pouvoir mettre à l'épreuve une théorie scientifique reste valable.

Pourtant, cette épreuve n'a pas lieu au niveau «intersubjectif»,
entre des individus atomisés, tels que les imagine un Rationalisme
Critique enraciné dans l'idéologie individualiste du libéralisme, mais
entre des sociolectes partiellement incompatibles. C'est précisément
cette incompatibilité partielle des langages de groupe qui produit
1'«ébranlement» dont parle Neurath.

Pierre V. Zima
Université de Klagenfurt



32 PIERRE V. ZIMA

Références bibliographiques

Bakhtine M. (V. N. Volochinov), 1977: Le Marxisme et la philoso¬
phie du langage. Essai d'application de la méthode sociologique

en linguistique, Paris, Minuit.
Greimas A. J. 1976: Sémiotique et sciences sociales, Paris, Seuil.
Greimas A. J. & Courtés J. 1979: Sémiotique. Dictionnaire raisonné

de la théorie du langage, Paris, Hachette.
Haluday M. A. K. 1978: Language as Social Semiotic. The Social

Interpretation of Language and Meaning, Londres, Edward
Arnold.

Knorr-Cetina K. 1984: Die Fabrikation von Erkenntnis. Zur
Anthropologie der Wissenschaft, Francfort, Suhrkamp.

— 2002: Wissenskulturen. Ein Vergleich naturwissenschaftlicher
Wissensformen, Francfort, Suhrkamp.

Kristeva J. 1969: Sémeiotikè. Recherches pour une sémanalyse,
Paris, Seuil.

Landowski E. 1989: La Société réfléchie. Essais de socio-sémiotique,
Paris, Seuil.

Luhmann N. 1990: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Francfort,
Suhrkamp.

Miller J. H. 1987: The Ethics of Reading, New York, Columbia
Univ. Press.

— 1991: Theory Now and Then, New York/Londres, Harvester-
Wheatsheaf.

Mukarovsky J. 1966: Studie z estetiky, Prague, Odeon.
Neurath O. 1981: «Pseudorationalismus der Falsifikation (1935)», in

R. Haller, H. Rütte éd., Gesammelte philosophische und
methdologische Schriften, vol. II, Vienne, Hölder-Pichler-
Tempsky.

Passeron J.-Cl. 1991: Le Raisonnement sociologique. L'espace non-
poppérien du raisonnement naturel, Paris, Nathan.



LA THÉORIE COMME DISCOURS ET SOCIOLECTE 33

Prieto L. J. 1975: Pertinence et pratique. Essai de sémiologie, Paris,
Minuit.

Stubbs M. 1994: Discourse Analysis. The Sociolinguistic Analysis of
Natural Language, Oxford, Blackwell (1983).

Valéry P. 1973: Cahiers I, éd. établie, présentée et annotée par
J. Robinson, Paris, Gallimard, Bibl. de la Pléiade.

Zima P. V. 2004: Was ist Theorie? Theoriebegriff und Dialogische
Theorie in den Kultur- und Sozialwissenschaften, Tübingen/
Bâle, Francke, Ch. III.




	Le concept de théorie en sciences humaines : la théorie comme discours et sociolecte

