
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: L'histoire comparée des religions et la construction d'objets différenciés
: entre polythéisme gréco-romain et protestantisme allemand

Autor: Calame, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS
ET LA CONSTRUCTION D'OBJETS DIFFÉRENCIÉS:

ENTRE POLYTHÉISME GRÉCO-ROMAIN
ET PROTESTANTISME ALLEMAND

Notamment quand elle est envisagée dans une perspective anthropologique,
l'histoire des religions exige un regard décentré; ce décentrement requiert une
démarche comparative et critique, ceci à d'autant plus forte raison que les
affinités s'avèrent nombreuses entre la méthode adoptée et l'objet qu'elle permet
de délimiter. Une incursion dans le polythéisme grec d'une part, dans le
christianisme protestant de l'autre, entre religion autre et religion propre, permet de
montrer que si l'histoire des religions ne peut échapper à l'orientation que donnent

à l'approche choisie autant l'objet choisi que le paradigme dont dépend
l'historien anthropologue, en revanche le triangle comparatif peut conduire
histoire et sciences des religions à éviter les écueils absolutistes de toute perspective

théologique.

«Historiquement, l'Université de Lausanne a d'abord été créée pour
former des pasteurs. Un héritage de la Réforme [...]. Aujourd'hui, la
Faculté de théologie ne poursuit pas ce seul but. Elle offre un lieu
interdisciplinaire qui réfléchit aux questions des religions. Ce domaine
rencontre une demande de plus en plus forte dans la société». Telle
est la «bonne nouvelle» que diffuse Pierre Gisel dans un numéro
récent du mensuel portant ce titre même, organe mensuel de 1'«Église
protestante vaudoise»1. Cette déclaration est fondée sur deux
méprises: du point de vue historique d'abord, ce n'est qu'en 1890 que
l'Académie est devenue une Université composée de cinq Facultés,
parmi lesquelles la Faculté de théologie protestante2 qui a repris la

1 P. Gisel, «La théologie a sa place à l'Université», p. 5.
2 L'Académie de Lausanne a été fondée 1537, un an après le contrôle pris par



210 ÉTUDES DE LETTRES

fonction de formation des ministres du culte (Droit, Lettres, Sciences,
Médecine, Théologie). Par ailleurs l'indéniable demande actuelle en
connaissances universitaires dans le domaine des religions émane de
la Faculté des lettres et de la Faculté des sciences sociales et
politiques, et non pas de la Faculté de théologie malgré ce que laissent
entendre les statistiques fautives diffusées dans la presse et relevant
de l'imposture académique.

Ceci pour indiquer à partir d'une situation locale que, à l'instar de
toute science humaine et sociale, l'étude des religions (au pluriel, j'y
reviendrai) ne peut être que décentrée et comparative. Mais dans la
perspective critique qui est celle des sciences humaines au tournant
de ce siècle nouveau, il convient de porter un regard réflexif sur ce
nécessaire décentrement du point de vue adopté, tout en mettant en
question les concepts opératoires par ailleurs indispensables à toute
démarche comparative. Pour en fournir une brève et double illustration,

j'aimerais me fonder sur deux exemples particuliers de relation
académique et donc de relation d'érudition avec un champ religieux
particulier: le polythéisme grec pour le décentrement et secondairement

la comparaison; le christianisme protestant pour la comparaison

et de manière complémentaire le décentrement. Ceci pour relever
qu'entre décentrement et comparaison — et ce sera la partie centrale
des quelques propositions formulées ici — ces deux exigences
fondamentales de toute science et histoire des religions sont soumises
à l'imparable affinité qui lie une approche à son objet. On verra que
dans cette mesure aussi bien le regard décentré que la démarche
comparative fondant toute approche en histoire et sciences des religions
sont difficilement compatibles avec la position nécessairement
confessionnelle, et parfaitement respectable, d'un théologien protestant.
Polythéisme grec et christianisme réformé? un tel binôme est motivé
par la conscience que le point de vue développé ici est marqué par la
formation de l'helléniste, reçue en contexte calviniste...

1. Décentrement: le polythéisme grec entre l'étique et l'émique

Quant au rôle joué par le regard décentré en particulier en science
humaine des religions, il convient donc de prendre le biais de l'étude
académique récente du polythéisme grec. Pour constater d'emblée

les Bernois sur le Pays de Vaud et l'introduction correspondante de la Réforme.
Elle avait pour but de former les ministres chargés de convertir les sujets catholiques

de l'ancien évêché.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 211

que le «polythéisme» n'est pas une catégorie indigène, aussi peu que
le mythe, la magie, le rite d'initiation tribale, l'opposition entre nature
et culture ou celle qui oppose le même et l'autre; ceci pour
n'emprunter que quelques exemples à l'anthropologie culturelle et donc
à l'histoire comparative des religions et pour poser d'entrée de jeu
le rôle ambigu assumé par les concepts opératoires de la comparaison,

dans une volonté de décentrement. Avant d'être intégré au titre
d'un ouvrage récent de Claude Lévi-Strauss, la nécessité de ce
«regard éloigné» était déjà évoquée par Jean-Jacques Rousseau dans ses
réflexions sur l'origine des langues: «Quand on veut étudier les hommes

il faut regarder près de soi; mais pour étudier l'homme il faut
apprendre à porter sa vue au loin; il faut d'abord observer les
différences pour découvrir les propriétés»3. Esquisse d'une étude comparative

différentielle avant la lettre...
Une brève analyse sémantique et historique du terme polythéisme

et de son correspondant grec polûtheos conduit donc principalement
au premier aspect de l'enquête proposée ici et de manière dérivée au
second. On constate en effet qu'il a fallu la perspective distante du
théologien juif hellénophone Philon d'Alexandrie pour concevoir la
religion gréco-romaine, au tournant de l'ère chrétienne, en tant que
polythéisme. Le théologien et philosophe né dans une famille juive
d'Alexandrie est pour nous le premier à reconnaître dans les honneurs
rendus par les Grecs à plusieurs divinités une polûtheos dôxa. Philon
oppose cet ensemble de croyances polythéistes au premier commandement

du Décalogue. Dans cette perspective de comparaison en
contraste, le début du Décalogue est compris comme une disposition

enseignant que le monde est gouverné par un souverain unique
(monarkheîtai ho kôsmos). De manière plus polémique, Philon
dénonce dans un autre traité les devins qu'il oppose au prophète Moïse;
il vilipende «ces érastes du polythéisme (polutheîà) qui honorent le
thiase réunissant de nombreuses divinités {polûtheos thîasos), qui
sont nés de prostituées et qui ignorent Dieu, le seul époux et père de
l'âme qui aime la vertu»4.

Certes, le terme polûtheos est un mot grec classique. Pour nous,
il semble avoir été forgé par cet infatigable créateur de néologismes

3 J.-J. Rousseau, Essai sur l'origine des langues, p. 89.
4 Philon d'Alexandrie, Quis rerum divinarum heres sit 169 et De mutatione
nominum 204-5; cf. encore par exemple De pietate 110 (le polythéisme {tön
polütheori) produit dans l'âme des insensés l'athéisme), De confusione linguarum
42 (à propos du mal polythéiste) et 144, De migratione Abrahami 69 (contraste
entre polythéisme et athéisme qui se substituent tous deux à l'Unique), etc.



212 ÉTUDES DE LETTRES

en forme de mots composés qu'est Eschyle. C'est ainsi qu'en tant
que suppliantes à Argos, les Danaïdes mises en scène par le grand
tragique disent leur crainte de se voir arrachées à l'autel où elles ont
trouvé refuge; un autel polutheos, consacré à de nombreuses divinités,
mais au milieu desquelles trône Zeus5. Cette apparente création
verbale d'Eschyle semble avoir été destinée à rester une sorte de hâpax
legômenon. On ne s'étonnera donc nullement de devoir attendre —
du moins dans l'état de la tradition qui est la nôtre — les premiers
apologètes pour voir non seulement le signifiant polutheos, mais aussi
le signifié tardif de «polythéisme» connaître une certaine diffusion.
Ainsi Origène introduit-il son pamphlet Contre Celse en attaquant,
au nom de la «loi de vérité», les coutumes de peuples tels les Scythes
qui vénèrent des statues dans un «polythéisme sans dieu» (âtheos
polutheôtes)6.

C'est à vrai dire à la Renaissance, à la faveur d'un retour aux
Anciens appréciés pour eux-mêmes quand ils ne sont pas pris comme
modèles, que le terme moderne de polythéisme, avec la notion
correspondante, sera indéfectiblement attaché aux religions grecque et
romaine. Et il faudra l'effet de décentrement provoqué par la découverte

des pratiques religieuses des peuples du Nouveau Monde, un
effet déEntfremdung au sens propre du terme, pour qu'un père
dominicain tel Bartolomé de Las Casas jette les bases des grandes entreprises

comparatives qu'au siècle des Lumières déployèrent le professeur
de rhétorique et philosophe Giambattista Vico ou le père jésuite
Joseph-François Lafitau. Pour ce dernier, les Sauvages d'Amérique
se révèlent être, par mouvements migratoires et historiques interposés,

les descendants de nos propres ancêtres, idolâtres et païens qui se

distinguent en particulier par la vénération de créatures dans des
pratiques obscures se substituant à la connaissance du Créateur unique.
A partir d'une origine adamique commune et par un lent processus de

dégradation, les coutumes en particulier religieuses des Américains
présentent donc toute une série d'analogies avec celles des prédécesseurs

égyptiens, thraces, scythes, pélasges ou crétois des Grecs et des

Romains: Sauvages et Barbares se trouvent ainsi associés dans une

5 Eschyle, Suppliantes 423-5; pour les nombreuses créations en polu- chez
Eschyle, notamment dans /'Agamemnon, cf. V. Citti, Eschilo e la lexis tragica,
p. 26-69.
6 Origène, Contre Celse 1, 1, 17; cf. aussi 1, 36, 9 (le polythéisme des «peuples»

opposé à la croyance des Juifs en un démiurge unique) et 3, 73, 23 (sur le
polythéisme athée).



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 213

«Tradition ancienne» faite de pratiques de religion, de fables et de

mystères. Néanmoins, témoignant de la source unique d'une religion
unique, ces croyances et pratiques, aussi variées qu'elles sont
obscures sont comparables dans la mesure où elles sont animées par le
même sentiment religieux, fondé sur la Révélation originelle7. Les
polythéismes des sauvages et des barbares sont ainsi mis à bonne
distance et géographique et historique; de ce fait le regard décentré
requis pour la comparaison est recentré sur un point focal qui correspond

à l'origine historique et géographique du paradis perdu et de la
révélation judéo-chrétienne d'un Dieu unique:

Les Sauvages ont erré, comme les Anciens, dans l'objet, dans la
fin et dans tous les devoirs du culte divin [...]. Leurs superstitions
sont grossières et criminelles [...]: mais sont-elles plus criminelles

et plus grossières, que celles des Grecs et des Romains, qui ont
porté les Sciences et les Arts à la plus haute perfection, n'ont retiré
de leurs lumières et de toute leur Philosophie d'autre fruit que celui
[...] d'avoir honoré des Dieux plus misérables, que les hommes qui
les encensoient?

Dès lors, au seuil de sa grande enquête comparative menée cent
ans plus tard sur la religion, Benjamin Constant peut déclarer: «Tel
est donc le culte [porté aux objets] de l'état sauvage. C'est la religion
de l'époque la plus brute de l'esprit humain. Elle est en arrière de toutes

les formes que nous aurons bientôt à décrire. Elle ne réunit point
ses dieux en un corps, comme le polythéisme des nations policées»8.
Il faudra le passage par le «polythéisme sacerdotal» des grandes
civilisations d'Orient, puis le «polythéisme indépendant» des Grecs pour
se débarrasser des oripeaux du fétichisme et pour parvenir à la liberté
religieuse offerte par un christianisme individuel et éclairé.

Du signifiant hellène et des différentes significations qu'il finit par
assumer dans les grandes interrogations comparatistes sur les origines

et les fondements de la religion, on peut passer rapidement au

signifié qui pourrait correspondre, en tant que catégorie indigène,

7 Ce mouvement comparatif à la fois géographique et historique sous-tend
en particulier le chapitre intitulé «De la religion» de J.-F. Lafitau, Mœurs des

sauvages amériquains, I, p. 108-455 (p. 455 pour la citation). On trouvera quelques

éléments de cette histoire comparative des pratiques polythéistes païennes

chez Ph. Borgeaud, Aux origines de l'histoire des religions, p. 188-200;
sur Lafitau en particulier, voir Ph. Borgeaud, «Le problème du comparatisme»,
p. 59-65, et les références que j'ai données dans «Héros grecs et romains», à

paraître.
8 B. Constant, De la religion, p. 111.



214 ÉTUDES DE LETTRES

à la notion moderne de polythéisme. Force est de constater que les
intellectuels grecs de l'époque classique ne reconnaissent
qu'implicitement que les pratiques «religieuses» de leurs contemporains
s'adressent à une pluralité de divinités. En l'absence de tout terme et
de tout concept correspondant au latin religio, ces gestes cultuels
destinés à plusieurs êtres divins sont saisis en termes de prières, d'hymnes,

d'actes sacrificiels et surtout d'offrandes rituelles (tà hierâ) ou,
tout simplement, de pratiques traditionnelles {tà nômima)9. Quant aux
dieux grecs, Hérodote, enquêtant sur les grandes divinités de l'Égypte
et sur les pratiques cultuelles dont elles sont l'objet, n'hésite pas à

affirmer: «Les identités {onômata) de pratiquement tous les dieux
(theof) sont parvenues en Grèce d'Egypte [...]; mis à part Poséidon
et les Dioscures, dont j'ai parlé auparavant, Héra, Hestia, Thémis,
les Charités et les Néréides, les "noms" de tous les autres dieux ont
toujours été présents dans les pays des Égyptiens». S'il est bien vrai
que dans tout ce développement Hérodote s'applique à donner, du
point de vue du signifiant, les équivalents grecs des dénominations
égyptiennes de divinités assumant des fonctions analogues, le terme
onômata ne peut que renvoyer aux identités respectives de ces
différentes divinités et donc aux signifiés de leurs appellations locales10.

Mais l'essentiel est de relever ici que la réflexion d'Hérodote sur la
nature et l'origine des dieux grecs naît de la conjonction d'une
perspective historique avec un regard anthropologique. La perspective
adoptée à la faveur de la confrontation avec l'extraordinaire profondeur

de l'histoire des pharaons égyptiens conduit des temps divins
puis humains les plus anciens à la Grèce contemporaine d'Hérodote.
Par ailleurs, la démarche comparative avant la lettre établit une relation

d'analogie entre les identités et les fonctions des êtres divins dans

ce pays doublement exotique qu'est l'Égypte, dans son éloignement
spatial et son histoire ancienne, et celles qu'assument les divinités
dans la culture propre; démarche d'anthropologie comparative puisque

l'enquêteur se fonde dans sa comparaison sur les informations
que lui fournissent les prêtres dans quelques grands sanctuaires de
Thèbes, de Memphis ou d'Héliopolis.

Ainsi, à l'intérieur même de la culture «indigène», c'est un point de

vue décalé dans l'espace (la Grèce vue de l'Égypte) doublé d'un regard

9 Voir notamment J. Rudhardt, Notions fondamentales, passim. Pour le concept

de religion, voir notamment J. N. Bremmer, «"Religion", "Ritual"», p. 10-
14.
10 Hérodote 2, 50, 1-3 ainsi que 2, 43, 1-3: cf. W. Burkert, «Herodot über die
Namen der Götter», 125-31; voir encore supra n. 26.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 215

distant dans la dimension temporelle (le passé récent des Grecs vu de

l'antiquité extrême des Égyptiens) qui fonde la réflexion sur l'histoire
et sur l'identité des dieux grecs; ceci dans une perspective comparative
susceptible de faire apparaître point communs et contrastes!

Dans une étude récente, un anthropologue africaniste a proposé de

reprendre pour la nuancer la distinction devenue traditionnelle dans

l'anthropologie anglo-saxonne entre l'«émique» et l'«étique»; entre le
point de vue indigène, autochtone, «natif» et la perspective extérieure
du discours savant. A l'intérieur même de Vetic et du travail savant, il
s'agit donc d'introduire une nouvelle distinction entre l'interprétation
érudite dans Vernie par la production de données de terrain et le
travail de réflexion anthropologique sur l'émique constitué en données.
Si l'on reconnaîtra par ailleurs volontiers que du côté de l'émique les
notions indigènes sont aussi de l'ordre de la représentation, j'ajouterai

que du côté de l'étique les notions fondant nos propres
représentations correspondent souvent à des catégories semi-empiriques,
semi-figurées et par conséquent sujettes à interprétation. Et il s'avère

que du point de vue émique de même que dans la perspective étique,
ces concepts partagés entre le concret et l'abstrait, entre le prototype
et le stéréotype sont notamment des opérateurs de comparaison11. Il
en va ainsi des «noms» des dieux chez Hérodote, comme du concept
d'érudition anthropologique qu'est le polythéisme. Mais qui dit
catégories à valeur opératoire, notamment dans toute démarche comparative,

dit aussi, comme chez Hérodote, perspective distante: un regard
décalé aussi bien par rapport aux manifestations culturelles exotiques
que par rapport à ses propres pratiques de culture; mais un regard qui
paradoxalement ne saurait correspondre à un point focal indépendant
et objectif dans la mesure où il est nécessairement ancré dans l'identité

(culturelle et académique) propre, dans le «même». On reviendra
en conclusion sur l'exigence de méthode que, par le «triangle comparatif»,

ce regard ambivalent impose à toute étude en histoire comparée
des religions.

À la fois décentrée et identitaire, cette double focalisation fait la
difficulté de toute opération de comparaison en sciences humaines
en général. Dans l'effort de traduction transculturelle que représente
toute démarche anthropologique notamment en histoire des religions,
décentrement et comparaison ont donc paradoxalement partie liée.

11 Cf. J.-P. Olivier de Sardan, «Émique», p. 158-64, ainsi que C. Calame,
«Interprétation et traduction des cultures», p. 67-77.



216 ÉTUDES DE LETTRES

Reste la question englobante des inévitables affinités, en réciprocité,
entre méthode et objet, ou plus généralement entre étique et émique.

2. Le polythéisme grec et son approche

En dépit ou peut-être en raison même du caractère ambivalent de
la focalisation propre à toute perspective savante en sciences humaines

(et en particulier en histoire et sciences des religions), en dépit
donc ou en raison de la nécessaire exigence de décentrement et de la
dépendance d'un paradigme culturel et identitaire propre, il s'avère
que les méthodes proposées présentent avec les objets qu'elles
contribuent à circonscrire d'étranges parentés; ceci à d'autant plus forte
raison que dans toute démarche scientifique, les objets d'investigation

sont en partie des entités construites ou reconstruites. Cette règle
de l'affinité entre approche et objet se vérifie en particulier dans le
domaine des «religions» (par excellence des objets construits!)
polythéistes antiques.

À l'égard des systèmes polythéistes, Georges Dumézil passe
pour être le père fondateur de l'approche la plus pertinente et la plus
productive. Ce n'est à vrai dire que de manière incidente, dans La
religion romaine archaïque, que l'éminent praticien du comparatisme
indo-européen énonce une série de distinctions que l'on a par la suite
érigées en règles de méthode. En conclusion à un chapitre consacré
aux pratiques rituelles dédiées à la triade capitoline de Jupiter, Mars
et Quirinus en relation avec les trois fonctions de l'idéologie
indoeuropéenne, Dumézil déclare:

Mais il nous faut rappeler une règle de méthode qu'on oublie trop
souvent, au risque de beaucoup de confusion. Dans le signalement
d'une divinité, la définition de son mode d'action est plus caractéristique

que la liste des lieux de son action, des occasions de ses services.

Une divinité importante est inévitablement sollicitée par tous et

pour tout, parfois sur des domaines inattendus, éloignés de sa
province principale; elle y agit néanmoins et, si l'on se borne à constater
la place excentrique de cette intervention, on la joindra sans nuances
aux autres, centrales, et l'on dira que la divinité échappe à une
description limitative, qu'elle est «omnivalente» ou «indéterminée». Au
contraire, si l'on regarde non pas où, mais comment elle intervient,
on constate presque toujours qu'elle conserve, dans ses interventions
les plus aberrantes, une manière et des moyens constants. L'objectif
de l'étude est de déterminer cette manière, ces moyens.

Et un plus avant, à propos de l'intervention de Mars dans un «décor
rural», Dumézil précise:



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 217

Mais comme il a été rappelé plus haut, un dieu est défini moins par
les décors où il paraît que par le type du rôle qu'il joue, l'intention
et les moyens de l'action qui lui est attribuée, et ce sont ces moyens
et cette intention qu'il faut, dans chaque cas, préciser12.

La spécificité d'une figure divine en régime polythéiste se définit
donc moins par son champ d'intervention que par les modes de son
action; mais elle se dessine aussi à travers l'intention qui fait agir le
dieu en question.

A la faveur de l'approche structurale proposée par Claude Lévi-
Strauss en particulier pour l'analyse des «mythes», ces indications de

perspective décentrée sur une divinité en régime polythéiste ont été

non seulement érigées en principes de méthode; mais surtout elles ont
été étendues de l'examen du champ et des modes d'action d'un seul
dieu à l'étude contrastive de plusieurs divinités. Rappelons que, sur la
base d'une distinction nette entre «observation des faits» et «élaboration

de méthode», Lévi-Strauss voit d'abord dans la structure non
pas une entité sous-jacente à la réalité empirique, mais un modèle
élaboré pour en rendre compte. Dans cette mesure, la structure-modèle
présente le caractère systématique d'un ensemble d'éléments et de
transformations solidaires les unes des autres, susceptibles de «rendre

compte de tous les faits observés». Ce n'est que dans un second temps
que l'idée de structure sera transformée en une méthode structurale
consistant à «repérer des formes invariantes au sein de contenus
différents»; ainsi, par exemple dans un récit, «l'ordre de succession
chronologique se résorbe dans une structure matricielle atemporelle dont
la forme est, en effet, constante»13. Inutile d'insister sur le rôle que
vont être appelées à jouer dans la pratique structurale les relations
binaires élaborées sur le modèle de l'analyse en traits contrastifs proposés

par la phonologie. À l'exemple du contraste «nature vs culture»,
ces relations opposent, sous une apparence logique, des termes jugés
contraires ou contradictoires14. Reportées du plan logique sur le plan

12 G. Dumézil, La Religion romaine archaïque, p. 186 et 239.
13 C. Lévi-Strauss, Anthropologie structurale, p. 305-8 (dans un texte sur
«Race et histoire» prononcé en 1952 et publié en 1953), ainsi que Anthropologie
structurale deux, p. 323-5 et p. 165 (dans un texte de 1956, assorti d'une remarque

sur la structure narrative formulée dans la célèbre étude de 1960 suscitée

par la lecture de l'ouvrage de V. Propp, traduit par la suite en français sous le
titre Morphologie du conte, Paris, Seuil, 1970). Datant de 1958 et publiée dans
le même recueil (p. 175-233), l'étude sur «La Geste d'Asdiwal» présente sans
doute l'application la plus rigoureuse et la plus productive de la méthode structurale.

14 Cette double relation structurale a été canonisée en un «carré sémiotique»



218 ÉTUDES DE LETTRES

psychologique et cognitif de structures de l'esprit humain supposées
universelles, les oppositions binaires sont l'objet d'une réification
qui tend à une naturalisation implicite. De ce statut épistémologique
ambivalent proviendra la confusion de ce qui se donne comme une
méthode avec une attitude philosophique: on passe ainsi de l'analyse
structurale au «structuralisme»!

C'est dans ce contexte intellectuel d'une approche anthropologique
érigée en représentation philosophique des manifestations culturelles
de l'être humain par l'intermédiaire du paradigme structural qu'un
groupe d'hellénistes et d'historiens parisiens de la religion grecque
a relu les principes d'analyse des systèmes polythéistes proposés par
Dumézil pour la compréhension de groupes de divinités réalisant
l'idéologie des trois fonctions indo-européennes. Systématisées, ces
règles de lecture seront appliquées au «panthéon grec» considéré
comme une «société des dieux».

Ainsi, dans la leçon prononcée en décembre 1975 au Collège de
France pour l'inauguration d'une chaire d'étude comparée des
religions antiques, Jean-Pierre Vernant définit une approche susceptible
de situer les dieux d'une constellation polythéiste les uns par rapport
aux autres, de manière comparative:

Il nous faut reconnaître, dans le panthéon [grec], des structures
multiples, repérer toutes les formes de groupement suivant lesquelles
les dieux se trouvent régulièrement associés ou opposés. Ensemble
complexe où chaque dieu entre dans un réseau varié de combinaisons

avec les autres et qui a bien la valeur de système classificatoire
s'appliquant à la totalité du réel, à la nature et à la société humaine
comme au monde surnaturel, mais système dont les grands cadres

ne se recouvrent pas exactement et dont la lecture doit se faire
suivant des lignes multiples comme un tableau à nombreuses colonnes
et à plusieurs entrées. Ces structures du panthéon sont l'objet de la
recherche, non les divinités isolées. Leur diversité ouvre d'autant
plus largement l'éventail des comparaisons possibles que chacune
d'elles se situe et opère à plusieurs niveaux [...]. Chaque dimension
d'une analyse où structures religieuses, catégories de pensée, pratiques

sociales sont étroitement imbriquées est susceptible d'amorcer
une voie de comparaison15.

pour le moins contestable par A. J. Greimas & J. Courtés, Dictionnaire, p. 29-33
et 363-6.
15 J.-R Vemant, «Religion grecque», p. 17-18; la méthode a été reprise et appliquée

fidèlement par L. Bruit Zaidmann & P. Schmitt Pantel, La religion grecque,
p. 130-50, dans un chapitre intitulé «Une religion polythéiste» et sous une rubri-



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 219

La structure donc, avec un statut quasi ontologique, repérée dans les
figures et les fonctions contrastées des dieux du panthéon et qui
traverse tout en les organisant cadres de la pensée et pratiques sociales;
la structure dans cette mesure comme outil de comparaison, mais à

l'intérieur des relations classificatoires organisant un même système,
un même ensemble polythéiste, indépendamment de la perspective
décentrée et historique indiquée déjà par Hérodote; la structure dont
l'aspect systématique est renforcé par l'apparente homogénéité d'un
panthéon grec dont la configuration varie en fait d'une cité à l'autre
et d'une époque à l'autre16. La conclusion à tirer de ce principe
d'immanence anhistorique se trouve déjà formulée dans une contribution
datant de 1966:

Une religion, un panthéon nous apparaissent ainsi comme un
système de classification, une certaine façon d'ordonner et de conceptualiser

l'univers en y distinguant des types multiples de pouvoir et
de puissance. En ce sens je dirai volontiers qu'un panthéon, comme
système organisé impliquant entre les dieux des relations définies,
est en quelque sorte un langage, un mode particulier d'appréhension

et d'expression symbolique de la réalité17.

En référence explicite aux travaux de Dumézil, c'est sans aucun doute
dans la recherche commune consacrée aux modes d'exercice de
l'intelligence artisane et rusée que Vernant, associé à Marcel Detienne,
a illustré avec le plus de fécondité et de pertinence l'approche
proposée du «panthéon» hellène. En particulier les fonctions multiples,
appelant les interventions les plus diverses, de la maîtresse de
l'intelligence technique qu'est Athéna ne peuvent être comprises qu'en
relation et par contraste avec la polyvalence du dieu qui lui est
constamment associé, dans la légende comme dans le culte: Poséidon, le
dieu de la mer. En fonction poliade, Poséidon se trouve partager avec
Athéna la protection de la cité d'Athènes. Considéré comme l'un de
leurs champs d'action communs, le domaine du cheval sert de révélateur

aux modes d'action et par conséquent aux qualités spécifiques de

ces deux divinités collaborant en contraste. Ainsi les inventions
techniques attribuées à Athéna Hippia, tel le mors, s'avèrent permettre aux

que «Approches du panthéon» qui, de manière significative, exclut les figures
héroïques.
16 S. Georgoudi, «Les Douze Dieux des Grecs», p. 53-78, a montré les variations

géographiques et historiques connues par le groupe des douze dieux grecs;
il faut aussi compter avec l'insertion de figures héroïques dans le «panthéon» de
certaines cités.
17 J.-P. Vemant, «La société des dieux», p. 106.



220 ÉTUDES DE LETTRES

hommes de juguler les forces violentes d'un animal dont Poséidon
Hippios est le seigneur; de même qu'il est le maître des forces
sauvages qui peuvent se déchaîner dans les entrailles de la terre ou dans
les profondeurs de la mer18. Comparaison contrastive et différentielle
donc, parmi les plus suggestives, mais comparaison suivant le principe

structural de l'immanence d'une culture, sans décentrement, ni
par rapport à une autre culture, ni dans la dimension historique.

L'idée de structure en tant que modèle organisateur à construire sera
reprise par Detienne lui-même comme fil conducteur d'un enquête
extrêmement fouillée sur les valeurs symboliques attribuées en Grèce
à un bouquet singulier de plantes et d'aromates; ces végétaux
interviennent comme opérateurs de figuration dans les pratiques rituelles
et les récits animés par Adonis et Aphrodite. Les moyens séducteurs
incarnés dans le jeune amant de la déesse de la passion amoureuse ne
pouvaient apparaître dans toutes leurs fonctions et spécificités qu'au
travers de la fabrication d'une configuration homologue dans
l'opposition binaire. L'animatrice de cette configuration instituée en pôle
contraire et antithétique a été trouvée dans la figure de Déméter,
accompagnée de sa fille et parèdre Perséphone. Protectrice d'une
culture céréalière qui n'est que la métaphore du mariage dans ce qu'il
a de plus légitime et de plus producteur, la déesse du labeur agricole
et de la fécondité conjugale est opposée aux séductions parfumées
d'une Aphrodite régnant sur les jardins éphémères et non productifs
des Adonies, laissés aux mains des concubines et des courtisanes.

Comparaison contrastive interne donc, d'autant plus exigeante
qu'elle se démarque explicitement de l'ambitieuse et influente entreprise

comparatiste et assimilationniste de James George Frazer; dans
le Rameau d'Or, la figure d'Adonis est offerte comme un témoignage
essentiel de la présence active dans la religion grecque de cet «esprit
de la végétation» qui, en tant que «dieu mourant», animerait les
pratiques festives et les mythes de très nombreuses cultures. Pour retirer,
conformément aux catégories hellènes, le jeune fils de Myrrha de la
sphère d'influence de Déméter et de «l'esprit du blé» et pour l'associer

à Aphrodite dont il est le séducteur au milieu d'une constellation
d'odorantes plantes aromatiques, Detienne enrichit l'opposition
fondamentale entre culture céréalière et stérilité des aromates par toute
une série d'oppositions complémentaires qu'il organise en différents
«codes», botanique, alimentaire, sociologique, météorologique, sinon
rituel; c'est ainsi que, par exemple, Thargélies et Pyanopsies, sans

18 M. Detienne & J.-P. Vernant, Les ruses de l'intelligence, p. 176-200.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 221

avoir le moindre rapport cultuel explicite avec Déméter, finissent par
être opposées terme à terme avec les pratiques des Adonies. À vrai
dire, les risques inhérents à la systématisation et à la clôture structurales

sont en partie esquivés par le doigté démontré dans les moments
de comparaison externe inspirée par la lecture des Mythologiques
de Lévi-Strauss: non pas de larges analogies historicisantes entre le
jeune soupirant de l'Aphrodite grecque et le Dumuzi, amant de la
sumérienne Innana ou le Tammouz dieu de la végétation assyro-ba-
bylonien, mais, par exemple, la chasse aux aigles des Hidatsa américains

pour rendre compte des spécificités de la capture des vautours
offerts en dons pédérastiques à Cycnos19. Les contraintes exercées

par l'impératif épistémologique de l'opposition binaire effacent
néanmoins, surtout dans la perspective comparative et contrastive interne,
la multiplicité des contrastes asymétriques et des écarts différentiels
significatifs de célébrations cultuelles inscrites dans un calendrier fes-
tif complexe, toujours destinées à une pluralité de dieux et de héros;
l'obsession de l'opposition structurale ignore les transformations
spéculatives impliquées, souvent dans la dimension historique, dans les
récits attachés à ces pratiques rituelles.

Sans doute Dumézil est-il à cet égard plus prudent qui fonde, par
exemple, l'opposition tracée entre Mitra et Varuna sur la réflexion des

poètes du Rg Veda, pour l'élargir ensuite aux autres figures intégrées
au groupe des six Aditya20. La pratique même de l'antithèse conduit
l'historien de l'idéologie religieuse des Indo-européens à élaborer une
grille d'analyse; y figurent non seulement les paramètres du domaine
propre et des moyens d'action, mais aussi ceux de l'«humeur», du
«type humain» et des «affinités fonctionnelles». Ainsi se définit la
figure de chacune des divinités intervenant de concert dans un même
champ d'action, mais de manière différenciée. En privilégiant les
complémentarités ou les contrastes selon une pluralité de paramètres,
l'analyse comparative évite l'écueil des dénominateurs communs érigés

en grands thèmes transversaux sinon en archétypes pour devenir
des universaux et de ce fait des entités naturalisées. L'étude comparative

se fondera donc d'une part sur un ou plusieurs textes, repérés
dans l'espace et dans le temps, tout en esquivant d'autre part, par la

19 M. Detienne, Les Jardins d'Adonis, en particulier p. 43-68 et 141-84 avec les
tableaux (en général à double entrée) correspondants et avec le texte programmatique

ajouté à la deuxième édition de l'ouvrage sous le titre «Où en sont les
jardins d'Adonis?» (p. 243-61).
20 G. Dumézil, Les dieux des Indo-européens, p. 40-3.



222 ÉTUDES DE LETTRES

multiplicité des traits distinctifs choisis comme paramètres descriptifs,
la tentation de l'artefact construit sur la base de l'opposition binaire.
Contrairement à ce qu'a pu faire croire la sémantique componentielle
et structurale des années soixante-dix, le sens, que l'on ne perçoit
jamais que par ses effets, ne se plie pas à la logique de l'ordinateur21.

Cette impasse dans l'application des principes mêmes de l'analyse
structurale semble avoir été ressentie par Detienne lui-même qui est
revenu récemment sur les grands travaux qu'il a consacrés aux
domaines d'intervention et aux modes d'action de quelques-unes des
divinités centrales du «panthéon» hellène. Après Dionysos «à ciel
ouvert», Apollon «le couteau à la main» devrait désormais offrir à

l'observation un dieu isolé en tant qu'«objet d'expérimentation» dans
le vaste champ polythéiste grec; un dieu qui, par les épiclèses le
qualifiant, les cultes qu'il partage avec d'autres divinités, les gestes dont
il est l'auteur, renvoie à un réseau d'associations avec d'autres figures
divines. Dans un tel réseau, les éléments les plus concrets — «objets,
gestes, situations» — semblent être les plus significatifs22. Exit donc
le mode d'action dumézilien qui serait trop attaché au dessin statique
d'une divinité ainsi condamnée à une identité permanente.

La nouvelle «micro-analyse» proposée par Detienne semble devoir
être susceptible de restituer sa dimension historique, sinon sa diversité
géographique à un polythéisme qui «se lit en Grèce sur le sol, sur les

autels, dans les temples, dans les règlements sacrificiels, dans les
représentations figurées»; un polythéisme conçu comme l'assemblage de
tissus partiels et localisés; un polythéisme qui devient le terrain d'un
travail expérimental de laboratoire où artéfacts et traits singuliers
acquièrent la fonction de «réactifs»; un polythéisme qui finit néanmoins

par être présenté comme un système. Ainsi la clôture de la constellation

polythéiste en un système doué de potentialités offertes à

l'exploitation par les cités dans un jeu de combinaisons orientées évoque
l'exercice de la «mythologie-savoir» au sein de la «mythologie-cadre

21 Pour une critique des fondements de la sémantique structurale, voir, par
exemple, V. Nyckees, La Sémantique, p. 205-37.
22 Voir M. Detienne, Apollon le couteau à la main, p. 9-16, ainsi que
«Expérimenter dans le champ des polythéismes», p. 65-72 Comparer
l'incomparable, p. 95-104): «Des objets, des gestes, des segments de situation:
voilà donc des "réactifs", c'est-à-dire ce qui provoque une réaction au contact
d'une puissance, d'un objet ou d'un geste qui va livrer un aperçu, une propriété
cachée, un angle insolite» (p. 67 p. 96). Pour les querelles internes au
paradigme structural en polythéisme grec sur fond d'altérité anthropologique, voir
M. Detienne, «Rentrer au village», p. 117-25.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 223

de pensée»23. La dimension comparative est alors confiée aux riches
enquêtes pluriculturelles et à plusieurs voix entreprises sur les récits et
tracés de fondation, les régimes d'historicité et de mémoire, les figures
et statuts du meurtrier ou les pratiques orales d'assemblée: le regard
décentré et comparatif est en général restreint à celui de l'animateur
inlassable d'équipes de spécialistes de communautés culturelles singulières,

convoqués pour un travail sur un thème transversal24. En ce qui
concerne le «champ des polythéismes», les propositions comparatistes
dans la micro-analyse expérimentale se limitent néanmoins à la Grèce
ancienne, à partir des principes formulés naguère par Dumézil.

Mais de l'étique il est temps de repasser à l'émique. On constate
en effet que les théologiens grecs eux-mêmes dans leurs créations
constamment poétiques, concevaient déjà la part impartie à chaque
divinité siégeant sur l'Olympe en des termes voisins de ce que nous
appelons désormais non seulement le domaine d'intervention, mais
aussi les compétences d'un dieu en régime polythéiste. Cette
représentation indigène n'a d'ailleurs pas échappé au théoricien et praticien
de l'analyse expérimentale des écarts différentiels entre figures divines

appartenant à la même configuration polythéiste. On pourra citer
à ce titre le célèbre passage de la Théogonie d'Hésiode où l'on voit
Zeus recevoir des dieux bienheureux vainqueurs des Titans la charge
d'une nouvelle répartition des «honneurs» (timai) qui leur sont échus;
cette attribution est le signe de l'établissement définitif et permanent
du maître des divinités olympiennes sur l'ordre du monde et des hommes.

On pourrait y ajouter le récit détaillé de l'attribution à une divinité

secondaire telle Hécate de toutes les fonctions que la déesse sera
appelée à exercer, en accord avec la part qui lui était échue sous le
règne des Titans déjà, sur terre, sur mer et dans le ciel étoilé25. Mais
il faudrait aussi rappeler qu'en bonne logique de l'explication étio-
logique, les Hymnes homériques par exemple rendent compte,
souvent sous forme narrative, de l'assignation à la divinité dont l'aède

23 M. Detienne, Les Jardins d'Adonis, p. 260, notamment: «Une mythologie
donc comme un système de représentations symboliques qui excéderait toujours
le genre narratif du récit mythique».
24 Orchestrées par une remarquable baguette, ces enquêtes comparatives collectives

sont décrites et défendues par M. Detienne, dans Comparer l'incomparable,

p. 41-127.
25 Hésiode, Théogonie 881-5; cf. aussi 71-4 et 111-4; pour Hécate, 411-52 (ou
203-6: timé et moîra pour Aprodite; 904-6: tim£ pour les Moires elles-mêmes!).
Voir M. Detienne, «Expérimenter dans le champ des polythéismes», p. 61-2

Comparer l'incomparable, p. 86-8).



224 ÉTUDES DE LETTRES

fait l'éloge hymnique de fonctions et de domaines spécifiques; soit
que, dans YHymne homérique à Déméter par exemple, après une
allusion à la timé échue en partage à Hadès devenu le roi des morts, les
«honneurs» accordés par Zeus à Perséphone à l'issue de son parcours
de type initiatique et étiologique correspondent à son séjour partagé
entre les Enfers et l'Olympe alors que pour Déméter ces privilèges
sont laissés au choix de la déesse; soit que, dans YHymne homérique
à Aphrodite, la part la plus importante soit attribuée à Zeus parce qu'il
est le plus puissant des dieux26.

Ce que nous envisageons volontiers, en bonne méthode compara-
tiste orientée vers les systèmes polythéistes, en termes de domaine
d'activité et de sphère d'influence correspond donc à ce que les poètes

théologiens hellènes dénomment timaî, «honneurs» correspondant
à un statut assigné dans la hiérarchie des dieux, mais aussi moîra ou
aîsa, «destin échu en partage». Par ailleurs, les dora, les «dons», et
les érga, les «œuvres» pourraient coïncider avec les fonctions
entendues comme modes d'action. Hérodote ne l'ignore nullement qui
présente Homère et Hésiode comme les premiers créateurs pour les
Grecs d'une théogonie poétique par l'attribution aux dieux à la fois
de dénominations (eponumîa, et non pas onômatal) et d'identités
différenciées, par la répartition entre eux d'«honneurs» et de «modes
d'action» (timâs te kaî tékhnas) et par l'indication de leurs figures
respectives (eîdea)21.

Il y a donc d'un côté les manières grecques de concevoir, par
l'intermédiaire de l'arborescence généalogique et de la forme narrative
ou par un premier regard d'historien comparatiste, les modes
d'intervention et les figures de dieux et de héros inclus dans une configuration

polythéiste en rapport avec un champ d'action particulier; et de
l'autre côté on trouve les principes modernes de l'analyse structurale
et contrastive qui permettent de distinguer les uns par rapports aux
autres, en général de manière anhistorique, les spécificités morales
et matérielles de l'action des dieux dans un domaine naturel et social
commun. Analogies et affinités sont frappantes entre représentations
et catégories de l'ordre de l'émique d'une part, et concepts opératoires

susceptibles de fonder d'autre part une démarche comparative,

26 Hymne homérique à Déméter 84-7 (Hadès), 440-7 (Perséphone, cf. encore
366) et 326-8 ainsi que 460-2 (Déméter); Hymne homérique à Aphrodite 36-7;
cf. J. Strauss Clay, The Politics ofOlympus, p. 251-69 notamment.
27 Hérodote 2,53,2-3, voir aussi 2,50,1-2. Sur le sens de onômata, cf. supra n.
9; pour celui de eponumîa, qui signifie aussi le surnom en tant que nom parlant
(cf. Hésiode, Théogonie 282), voir Hérodote 2, 42, 5.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 225

étique et académique, propre à délimiter et à explorer des objets
d'enquête dans le vaste champ des religions polythéistes.

3. Histoire des religions et regard protestant

Accentuées par les étranges affinités que présente par exemple la
figure émique d'un ensemble polythéiste avec le regard étique à porter

sur elle, les difficultés éprouvées à assumer une position à la fois
décalée et identitaire sont celles de l'histoire comparée des religions
en général. Elles apparaissent en pleine lumière quand c'est un regard
de théologien protestant qui se porte non plus sur un système
religieux unique, mais, dans une perspective réellement comparative, sur
une constellation de religions dans laquelle le christianisme se trouve
fortement impliqué.

Repartons donc de la question des analogies que partage en sciences

humaines des religions en général toute représentation émique
avec l'approche étique que l'on peut en proposer du côté de l'érudition

académique. Et repartons de l'émique même.

Je déclare, moi, que quiconque écoute les paroles prophétiques de ce
livre: «Qui oserait y faire des surcharges, Dieu le chargera de tous
les fléaux décrits dans ce livre {en tâi biblioi toutai) Et qui oserait
retrancher aux paroles de ce livre prophétique, Dieu retranchera son
lot de l'arbre de Vie et de la Cité sainte, décrits dans ce livre».

On l'aura reconnu, l'auteur de cette «signature», c'est Jean, parvenu
au terme de YApocalypse. Plus exactement, il s'agit de la voix
polyphonique d'un je partagé entre l'ange représentant Dieu et Jean qui a
entendu sa parole dans la vision apocalyptique. Reprenant sans doute
à la poétique grecque un procédé traditionnel, Jean appose ainsi sa

sphragis, son sceau au discours qu'il vient de confier à l'écriture.
Mais à l'identité civique que ferait attendre la formule hellène de la
sphragis, pour qualifier et asseoir l'instance d'énonciation pronominale

je, Jean substitue Dieu; et cette substitution de Dieu à la
traditionnelle identification du locuteur avec l'auteur s'opère de manière
performative. C'est que de la société multiforme des figures divines
et héroïques animant la vie politique et civique des Grecs de l'époque

classique en régime polythéiste, VApocalypse nous fait passer à

la forme chrétienne du monothéisme avec sa prétention à l'universa-
lisme. En dépit d'une certaine continuité du point de vue discursif, le
changement de paradigme religieux est complet28.

28 Apocalypse 22, 10-19, avec le commentaire de R. M. Royalty Jr, «Don't



226 ÉTUDES DE LETTRES

Puisqu'il s'agit ici de la question du décentrement du regard
comparatif en relation avec les affinités qui font que l'approche est
souvent fonction de son objet, on se tournera volontiers, pour passer

de l'émique à l'étique, vers les propositions formulées par Ernst
Troeltsch dans sa tentative d'ancrer la théologie chrétienne en
histoire comparée des religions. La «signature» par laquelle Jean conclut

YApocalypse pour placer son récit de la révélation par Jésus sous
l'autorité énonciative de Dieu pourrait constituer l'un des indices de
la mise en discours de ce que Troeltsch dénomme «l'absoluité du
christianisme». Or, dans la perspective de la parenté entre objet et
méthode en histoire des religions sinon en sciences humaines en général,
cette Absolutheit va se révéler marquer de manière déterminante la
démarche proposée par le théologien protestant pour fonder une
histoire des religions. «La méthode dogmatique en théologie» — pour
reprendre l'expression de Troeltsch lui-même — semble trouver dans
ce principe de l'absoluité fondant le christianisme la légitimation
d'une pratique de discours. Cette pratique vise à donner à un texte
et à son contenu littéral la valeur d'un dogme; avec les implications
que comporte la pratique discursive dogmatique quant à l'autorité et
quant à l'universalité conférées à une parole ainsi érigée en parole
de vérité absolue, sans repérage ni dans l'espace, ni dans le temps de
celui qui Ta produite. C'est contre une telle démarche que s'inscrit la
tentative du théologien protestant de définir son propre cheminement
historique et comparatif.

En contraste donc avec l'institution en absolu dogmatique de toute
forme de discours religieux, on peut suivre les trois étapes proposées

par Troeltsch dans l'essai même où il tente d'éviter l'écueil de
YAbsolutheit des Christentums pour fonder une histoire de la religion
(au singulier). Par une étude comparative et par un regard historique,
décentré dans le temps, Troeltsch entend donc offrir de la religion
chrétienne une approche historique. Ainsi, au nom même de l'histoire,
la démarche proposée vise à embrasser l'émergence dans le passé de
différentes grandes religions et à relativiser de cette manière ces
religions les unes par rapport aux autres. Par cette démarche implicitement

comparative il s'agit donc dans un premier temps de réfuter
«l'absoluité naïve» du christianisme. Une telle implication spontanée
d'absolu serait fondée sur la foi dans le miracle et sur des postulats

Touch this Book!», p. 287-89. Pour la procédure grecque de la «signature»
(sphragts: cf. verset 10!), voir la bibliographie et les exemples donnés dans C.
Calame, «Identités d'auteur», p. 13-19.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 227

que Troeltsch considère comme purement dogmatiques. Puis, au nom
du même principe, il conviendrait de réfuter la conception hégélienne
de l'histoire, traversée qu'elle est par un évolutionnisme orienté et
finalisé. Appliquée à la religion, cette conception téléologique de

l'histoire engagerait à voir dans le christianisme, à partir des manifestations

pré- et extra-chrétiennes, la réalisation de l'idée même de
religion. Projetée sur l'histoire de la religion, la représentation hégélienne
du temps finalisé contribuerait à faire à nouveau du christianisme une
vérité absolue, une vérité universelle vers laquelle concourraient les
vérités relatives des autres religions29.

Critiques, ces deux premiers moments d'une histoire de la
religion devraient conduire à une troisième étape. Elle reviendrait à une
historicisation du christianisme, doublée d'une invitation à la
comparaison, car «le christianisme, comme d'ailleurs toutes les grandes
religions, est un phénomène purement historique, avec tous les
conditionnements propres à un phénomène historique individuel». Et,
puisqu'aux yeux de Troeltsch historique et relatif sont à considérer
comme des synonymes, il s'ensuit qu'en dépit des réactions de rejet
que cela pourrait susciter, le christianisme devrait être envisagé, dans

une perspective d'histoire de «la» religion, comme un phénomène
relatif; c'est-à-dire, en ce qui nous concerne, comme un phénomène
historique, marqué dans l'espace et dans le temps et dans cette mesure
susceptible d'un regard décalé malgré son intégration au paradigme
dont nous dépendons. Il n'en reste pas moins — conclut Troeltsch
— que l'histoire produit des normes et qu'elle génère par conséquent
des aspirations tendant vers l'absolu30.

Or c'est précisément par l'intermédiaire de cette hypothèse d'un
intérêt de l'historien de la religion pour «le procès par lequel les

29 E. Troeltsch, L'absoluité du christianisme, p. 85-98. La tentative de Troeltsch
s'inscrit explicitement dans une position critique à l'égard de l'apologétique de
F. D. E. Schleiermacher et de G. W. F. Hegel qui voient dans le concept de
christianisme la réalisation du concept même de religion: «Le terme "absoluité"
provient de l'apologétique évolutionniste moderne et n'a de sens précis qu'ensuite
de ses présupposés, dans la mesure où ce terme inclut [...] la reconnaissance de
toutes les religions non chrétiennes à titre de vérités relatives et la construction
du christianisme comme la forme de la religion accomplissant ces vérités
relatives dans la vérité absolue» (p. 88). Cf. D. Korsch, «La crise du concept de

religion», p. 189-99 et 214-21.
30 E. Troeltsch, L'absoluité du christianisme, p. 115-9: «Le problème auquel
est confrontée l'histoire n'est pas l'alternative relativisme/absolutisme, mais le
mélange des deux» (p. 119, dans une adjonction à la deuxième édition, datant de

1912).



228 ÉTUDES DE LETTRES

orientations visant des buts absolus procèdent du relatif» qu'une
perspective téléologique va faire un retour en force dans l'approche
historienne et comparative proposée par Troeltsch pour fonder l'histoire

du christianisme en histoire de la religion. A la fois par le biais
d'une brève comparaison entre les «grands types principaux de la vie
de l'esprit» (et les grandes religions qui en dépendent) et par
l'intermédiaire du postulat d'une civilisation unique se développant en
plusieurs stades, les religions des peuples non-civilisés et les poly-
théismes aussi bien anciens que modernes sont d'emblée éliminés
de la sommaire enquête comparative. Le relativisme comparatiste se
trouve donc rapidement réduit aux quelques religions monothéistes
qui sont censées répondre à la question de ce que Troeltsch dénomme
«les valeurs religieuses suprêmes»; ce sont le judaïsme, l'islam et le
christianisme auxquels Troeltsch ajoute, dans un second temps seulement,

le brahmanisme et le bouddhisme. Les grands courants de
religion philosophique issus du néo-platonisme sinon des mouvements
spiritualistes de la philosophie indienne ne seraient dès lors que des
dérivés de ces quelques grandes religions; elles appartiendraient toutes

à la même Gesamtkultur, à la même culture englobante. C'est
ainsi que la rapide comparaison dans la dimension historique conduit
à restituer à la fois un absolu à validité universelle et une volonté
téléologique sous la forme notamment de «l'Idée» d'un but commun.
A l'origine unique des religions inventée par le père jésuite Lafïtau,
le théologien protestant substitue la finalité que seul le christianisme
peut réaliser31.

Conséquence: «La manière de penser historique n'exclut pas que
Ton reconnaisse le christianisme comme la vérité religieuse qui vaut
à nos yeux comme vérité religieuse suprême, à partir de laquelle
pourrait s'organiser un système de valeurs fondé sur la croyance
religieuse». Affaire de conviction personnelle sans doute, dans une
option qui relèverait de la réflexion religieuse et non pas de la
«démonstration scientifique». Mais s'il faut admettre avec Troeltsch que
le christianisme entendu comme «religion personnaliste de rédemption»

offre «l'univers de vie religieuse le plus élevé», s'il est vrai
qu'en conséquence le christianisme fournit «la réalisation de l'Idée
de religion», la religion (au singulier) ne peut dès lors qu'offrir «la

31 E. Troeltsch, L'absoluité du christianisme, p. 120-7. On relèvera que le
concept de monothéisme se forme en relation avec celui de polythéisme: voir par
exemple D. Sabbatucci, Monoteismo, p. 9-35. Sur Lafitau, voir les références
données supra n. 7.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 229

vérité qui épuise complètement son concept, n'exigeant plus que de
voir son concept éternel purifié des formes historiques au gré desquelles

il s'est imposé et médiatisé»32.

4. Pour conclure: vers le triangle comparatif

Pour le dire un peu brusquement, c'est donc chez Troeltsch une
démarche fondamentalement philosophique et normative de définition

abstraite de l'Absolu qui permet d'évacuer les résultats relativisants

de l'enquête historique et comparative. La démarche se fonde
implicitement sur son objet, qui coïncide avec l'absolu de la parole de
Dieu tel qu'il est consacré par exemple par les procédures discursives
de l'évangéliste Jean; à partir de ce mouvement implicite elle consiste
en définitive à réduire la diversité historique et le caractère par
conséquent relatif de différentes grandes religions non pas aux catégories

classificatoires de la phénoménologie des religions, mais à l'unité
universelle d'un nouvel absolu. Le christianisme en représenterait,
par ses promesses, la réalisation la plus achevée. Fondée en théologie,

l'histoire des religions réduites à la religion conduit à postuler,
au-delà des types anhistoriques et universels identifiés par la
phénoménologie des religions plus ou moins contemporaine, l'existence de
cet Absolu auquel la religion chrétienne offre l'accès privilégié: «Le
croyant a besoin de l'Absolu [...]: il a besoin de Dieu. C'est en Dieu,
la source de toute vie historique, qu'il a l'Absolu, et non dans un
phénomène historique isolé» — conclut Troeltsch33.

La perspective historique et comparative à vrai dire assez caricaturale

proposée par un théologien protestant permet de revenir à la
question de fond de toute démarche comparative, notamment en
histoire et sciences des religions: à savoir l'impossibilité dans les sciences

humaines en général d'adopter un regard entièrement décentré et
distant, autant en raison de l'orientation que lui confère le paradigme
historique et institutionnel auquel appartient l'érudit qu'à cause de

32 E. Troeltsch, L'absoluité du christianisme, p. 133-40 (cf. aussi p. 172). Dans
une telle perspective, il n'y a pas de surprise à voir la comparaison fondée sur
«la comparabilité et la relation commune des réalités comparées à quelque chose
de commun et d'universellement valable qui leur est immanent» (p. 125)! Il est

par ailleurs significatif qu'à ce propos, la traduction française de l'original
allemand affuble «L'Absolu» d'un A majuscule.
33 Ibid., p. 144. Sur les classifications et les «types idéaux» proposés par la
phénoménologie des religions, voir la bibliographie donnée par F. Stolz,
«Einführung», p. 9-16.



230 ÉTUDES DE LETTRES

l'inévitable dépendance de l'approche adoptée à l'égard de la
définition de l'objet lui-même; l'étique ne saurait soumettre l'émique à

une complète objectivation. Avec l'inévitable détermination du sujet
académique par une configuration d'érudition universitaire située et
marquée culturellement dans l'espace et le temps se combinent donc
les contraintes que le champ d'une recherche académique peut imposer

à la manière de l'aborder.
En vue d'éviter certains au moins des écueils présentés par

l'inévitable interaction entre la méthode et ses objets, on peut suggérer
le recours aux instruments heuristiques offerts par l'analyse des
discours. Ils permettent de suivre dans leurs développements argumen-
tatifs et sémantiques propres les manifestations langagières, souvent
poétiques, s'inscrivant dans et consacrant les pratiques de différentes
religions; mais leur usage invite aussi à situer ces manifestations dans
le contexte historique, émique des pratiques culturelles dont elles
dépendent. Néanmoins l'analyse des discours tomberait à coup sûr dans
le piège de la focalisation absolutiste auquel conduit l'intérêt unique
pour un seul monothéisme si elle ne s'accompagnait pas d'une
indispensable démarche comparative, sensible à partir d'analogies de
surface aux différences et aux contrastes34; seule une démarche de

comparaison différentielle est susceptible autant de faire apparaître
les spécificités, à l'écart de toute ontologisation et naturalisation
universalisantes de dénominateurs communs de surface, que d'assurer
une position épistémologique de relativisme dans une perspective
constamment décentrée.

Sans se faire toutefois trop d'illusions! En effet, en infléchissant
ses approches dans le sens du dialogisme, l'anthropologie culturelle
et sociale contemporaine a sans doute saisi les enjeux de l'interaction

entre connaissances et pratiques locales, émiques d'une part et
regards et concepts savants, étiques de l'autre35. Les affinités décelées
entre la définition de l'objet notamment en histoire des religions et
l'approche qui en délimite les contours et la substance en sont l'une
des facettes. En sciences humaines en général, la vérité, si vérité il
y a, ne peut être qu'une vérité négociée au moins entre deux, sinon
trois cultures, situées dans l'espace et le temps, dans une relation que

34 Voir, parfois sous forme de manifeste, les différentes contributions publiées
par U. Heidmann (éd.), Poétiques comparées des mythes.
35 On se référera à propos du rapatriement dialogique dans le monde académique

occidental des savoirs indigènes aux nombreuses recherches dans le texte in-
troductif à F. Affergan, S. Borutti, C. Calame, U. Fabietti, M. Kilani, F. Remotti,
Figures de l'humain, p. 9-16.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 231

le regard académique, à la fois décentré et identitaire, rend d'ailleurs
forcément asymétrique. L'institution épistémologique d'un triangle
comparatif dont le sommet est occupé par le regard décalé que l'éru-
dit porte en alternance vers les deux termes indispensables à toute
comparaison pourrait rendre compte de cette relation d'asymétrie
entre l'étique et deux entités émiques, en réverbération comparative.
Cette relation comparative triangulaire pourrait de plus fonder autant
le rapport analogique puis différentiel que le savant établit entre les
deux cultures ou objets exotiques que le nécessaire retour sur soi, sur
ses propres représentations et concepts opératoires qu'implique toute
comparaison entre deux ou plusieurs termes. C'est d'ailleurs de ce

triangle, aux côtés quelque peu irréguliers, que procède la démarche
réflexive proposée ici même.

Issue d'opérations complexes de traduction transculturelle dans

lesquelles analyse des discours et comparaison anthropologique
semblent devoir jouer un rôle cathartique, la représentation savante que
l'on peut donner en histoire et sciences des religions d'un ensemble
de croyances et de pratiques relatives à une entité transcendante
polymorphe ne peut acquérir de pertinence et de validité qu'en tant que
régime de vérité ou plutôt régime de vraisemblance relatif à une
conjoncture géographique et historique donnée36. Basée sur une série de

garanties érudites quant à l'ampleur, la profondeur, la cohérence de la
représentation donnée par différents moyens discursifs, l'intelligibilité

d'un tel régime de vraisemblance peut assurément constituer ce
savoir provisoire en un point de référence; mais la pertinence de cette
référence dans l'intelligibilité est à rediscuter constamment, à l'écart
de toute prétention à l'universalité d'un quelconque absolu. Il y a

donc peu à attendre en sciences humaines de vraies théories de la
religion. Doivent s'y substituer des approches des religions qui, dans la
comparaison contrastive et à l'écart de tout postulat de transcendance,
sont susceptibles de répondre à certaines des attentes de la modernité
critique et de l'action sociale.

Pour en revenir en conclusion et par le mode de la Ringstruktur
aux perspectives naturellement divergentes et aux relations
nécessairement conflictuelles entre théologie protestante et sciences des

religions, ces dernières se distinguent de la première en ce qu'elles

se fondent sur les méthodes élaborées en sciences humaines et

36 Sur la question de la traduction transculturelle dans le dessin d'une vérité
négociée, voir les réflexions que j'ai présentées dans «Interprétation et traduction
des cultures», p. 67-77.



232 ÉTUDES DE LETTRES

singulièrement en anthropologie historique, sociale et culturelle pour
en partager les présupposés épistémologiques. Il est indéniable que
les approches théologiques de YAncien Testament et du Nouveau
Testament peuvent tirer un large bénéfice des méthodes de l'histoire
anthropologique, des lectures narratologiques et des acquis de
l'archéologie; il est incontestable que la connaissance des pratiques
relevant du christianisme peut tirer le plus grand bénéfice d'enquêtes
psychologiques ou sociologiques. Mais une philosophie floue ou une
éthique à géométrie variable ne peuvent qu'entraîner des malentendus
aussi bien sur le plan épistémologique que du point de vue
institutionnel. De ce point de vue, et pour trouver une conclusion définitive

dans l'histoire locale (malheureusement exemplaire), l'institution
d'une Faculté de théologie et de sciences des religions pas plus que
l'insertion dans une Faculté de théologie protestante d'une «Section
de sciences des religions» n'ont la moindre pertinence, ni épistémologique,

ni académique.

Claude Calame



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 233

Bibliographie sélective

AFFERGAN, Francis, Silvana BORUTTI, Claude CALAME, Ugo
FABIETTI, Mondher KILANI, Francesco REMOTTI, Figures
de l'humain. Les représentations de l'anthropologie, Paris,
Éditions de l'EHESS, 2003.

BORGEAUD, Philippe, «Le problème du comparatisme en histoire
des religions», Revue Européenne des Sciences Sociales, 24,
1986, p. 59-76.

—, Aux origines de l'histoire des religions, Paris, Seuil, 2004.
BREMMER, Jan N., «"Religion", "Ritual" and the Opposition

"Sacred vs Profane". Notes towards a Terminological
"Genealogy"», in Ansichten griechischer Rituale. Geburtstags-
Symposium für Walter Burkert, éd. F. Graf, Stuttgart-Leipzig,
Teubner, 1998, p. 9-32.

BRUIT ZAIDMANN, Louise & SCHMITT PANTEL, Pauline, La
religion grecque, Paris, Armand Colin, 1991 (2e éd.).

BURKERT, Walter, «Herodot über die Namen der Götter:
Polytheismus als historisches Problem», Museum Helveticum,
42, 1985, p. 121-32.

CALAME, Claude, «Interprétation et traduction des cultures. Les
catégories de la pensée et du discours anthropologiques»,
L'Homme, 163, 2002, p. 51-78.

— «Identités d'auteur à l'exemple de la Grèce classique: signatures,
énonciations, citations», in Identités d'auteur dans l'Antiquité
et la tradition européenne, éd. C. Calame & R. Chartier,
Grenoble, Millon, 2004, p. 11-39.

—, «Héros grecs et romains pour recomposer une identité propre: Les
approches comparatives de Lafitau et Vico», in Les autorités:
antiquités, construction des savoirs, identités, éd. D. Foucault
& P. Payen, Grenoble, Jérôme Millon, à paraître.

CONSTANT de REBECQUE, Benjamin de, De la religion considérée
dans sa source, ses formes et ses développements, Arles, Actes
Sud, 1999 (éd. or.: Paris, Bosange, 1824-1831).

CITTI, Vittorio, Eschilo e la lexis tragica, Amsterdam, Hakkert,
1994.



234 ÉTUDES DE LETTRES

DESPLAND, Michel, Comparatisme et christianisme. Questions
d'histoire et de méthode, Paris, L'Harmattan, 2002.

DETIENNE, Marcel, Les Jardins d'Adonis. La mythologie des
aromates en Grèce, Paris Gallimard, 1989 (lère éd.: 1972).

—, «Expérimenter dans le champ des polythéismes», Kernos, 10,
1997, p. 57-72 (repris dans Comparer l'incomparable, p. 81-
104).

—, Apollon le couteau à la main. Une approche expérimentale du
polythéisme grec, Paris, Gallimard, 1998.

— Comparer l'incomparable, Paris, Seuil, 2000.

—, «Rentrer au village. Un tropisme de l'hellénisme?», L'Homme,
157, 2001,p. 113-26.

DETIENNE, Marcel & J.-P. VERNANT, Les ruses de l'intelligence.
La métis des Grecs, Paris, Flammarion, 1974.

DUMEZIL, Georges, Les dieux des Indo-européens, Paris, PUF,
1962.

—, La Religion romaine archaïque, Paris, Gallimard, 1974 (lère éd.:
1966).

GEORGOUDI, Stella, «Les Douze Dieux des Grecs: variations sur
un thème», in Mythes grecs au figuré de l'antiquité au baroque,
éd. S. Georgoudi & J.-P. Vernant, Paris, Gallimard, 1996, p. 43-
80.

GISEL, Pierre, «La théologie a sa place à l'Université», Bonne
Nouvelle, 4, 2004, p. 5.

GREIMAS, Algirdas J. & COURTÉS, Joseph, Sémiotique. Diction¬
naire raisonné de la théorie du langage, Paris, Hachette,
1979.

HEIDMANN, Ute (éd.), Poétiques comparées des mythes, Lausanne,
Payot, 2003.

KORSCH, Dietrich, «La crise du concept de religion aux alentours de
1890», Revue de l'Histoire des Religions, 214, 1997, p. 183-
224.

LAFITAU, Joseph-François, Mœurs des sauvages amériquains
comparées aux mœurs des premiers temps, Paris, Saugrain et
Hochereau, 1724.

LÉVI-STRAUSS, Claude, Anthropologie structurale, Paris, Pion,
1958.

— Anthropologie structurale deux, Paris, Pion, 1973.

NYCKEES, Vincent, La Sémantique, Paris, Belin, 1998.
OLIVIER DE SARDAN, Jean-Pierre, «Émique», L'Homme, 147,

1998, p. 151-66.



L'HISTOIRE COMPARÉE DES RELIGIONS 235

ROUSSEAU, Jean-Jacques, Essai sur l'origine des langues où il
est parlé de la mélodie et de l'imitation musicale, éd. Ch.
Porcet, Bordeaux, Guy Ducros, 1968 (éd. or.: Genève, 1781).

ROYALTY, Robert M. Jr., «Don't Touch this Book!: Revelation
22, 18-19 and the Rhetoric of Reading in the Apocalypse of
John», Biblical Interpretation, 12, 2004, p. 282-99.

RUDHARDT, Jean, Notions fondamentales de la pensée religieuse
et actes constitutifs du culte dans la Grèce classique, Genève,
Droz, 1958.

SABBATUCCI, Dario, Monoteismo, Roma, Bulzoni, 2001.
STOLZ, Fritz, «Einführung: Noch eine Chance für die Religions-

phänomenologie?», Studio Religiosa Helvetica, 6/7, 2000/01,
p. 9-18.

STRAUSS CLAY, Jenny, The Politics ofOlympus. Form and Meaning
in the Major Homeric Hymns, Princeton, Princeton University
Press, 1989.

TROELTSCH, Ernst, Die Absolutheit des Christentums und die
Religionsgeschichte, Tübingen-Leipzig, Mohr, 1912 (lère éd.:
1902; trad. fr. in Histoire des religions et destin de la théologie.
Œuvres III, Paris - Genève, Cerf - Labor et Fides, 1996, p. 63-
177).

VERNANT, Jean-Pierre, «Les dieux grecs», in J. Suret-Canale (et
al.), La naissance des dieux, Paris, Union Rationaliste, 1966,

p. 55-78, repris sous le titre «La société des dieux», in Mythe et
société en Grèce ancienne, Paris, Maspero, 1974, p. 103-20.

—, «Leçon inaugurale faite le Vendredi 5 décembre 1975» (et publiée
comme Leçon du Collège de France en 1976), reprise sous le
titre «Religion grecque, religion antique», in Religions,
histoires, raisons, Paris, Maspero, 1979, p. 5-34.


	L'histoire comparée des religions et la construction d'objets différenciés : entre polythéisme gréco-romain et protestantisme allemand

