Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: La méthode généalogique pour une possible comparaison entre le
christianisme et l'islam

Autor: Pace, Enzo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870134

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. LAMETHODE GENEALOGIQUE
POUR UNE POSSIBLE COMPARAISON
ENTRE LE CHRISTIANISME ET L’'ISLAM

Partant d’un point de vue généalogique selon 1I’approche de Talal Asad de
I’étude comparée de 1’islam et du christianisme, 1’article essaie de montrer
dans quelle mesure il est possible de comparer 1’islam et le christianisme en se
concentrant sur un objet limité, comme dans une espéce de laboratoire ol 1’on
réalise une expérience néo-weberienne. Le but est de faire une investigation du
mouvement de la personnalité mobile religieuse jusqu’a la construction d’un sys-
téeme de croyance, par I’analyse de la généalogie du pouvoir de communication
(en tant qu’acte de communication et discipline collective) manié par un leader
extra-ordinaire, capable de transformer des matériaux donnés (symboles, rituels,
cultes et normes) en un scénario propre, avec la vertu d’improvisation comme
input. En appliquant ce schéma a la comparaison des deux figures prophétiques
de Jésus et Mahomet, le but final est de montrer les implications méthodologi-
ques de I’approche généalogique dans 1’étude de I’évolution d’un systéme de
croyance.

Introduction

La généalogie est une discipline qui étudie les lignées de descen-
dance d’une famille ou des groupes de familles liées entre elles par
des systemes de parenté. Par analogie, nous pouvons considérer les
religions mondiales comme des groupes de grandes familles qui se
connaissent entre elles, qui entretiennent des relations de parenté
spirituelle et aussi territoriale, comme dans le cas des trois grandes
religions monothéistes de souche sémitique. Retracer les lignes de
descendance, comme cela a été amplement fait par les historiens des
religions, afin de trouver les similarités évidentes ou les différences
irréductibles entre différentes traditions religieuses nées et affirmées



190 ETUDES DE LETTRES

diachroniquement dans un méme milieu socio-culturel n’épuise pas la
tdche d’une socio-généalogie comparée des religions. C’est avec une
telle formule que nous entendons la recherche des composantes struc-
turales qui sont a la base de la relation entre fondation et construction
d’un systéme de croyance religieuse.

On doit a Talal Asad! la premiére utilisation de la méthode généa-
logique dans 1’étude comparée du christianisme et de I’islam. Ce que
nous nous proposons dans les pages suivantes c’est de nous placer sur
les traces ouvertes par les études d’Asad et d’analyser deux familles
religieuses comme le christianisme et I’islam en concentrant 1’atten-
tion sur le rapport entre le pouvoir charismatique d’un leader (1’acte
de fondation) ct le processus de construction du syst¢me de croyance
qui a été généré par celui-ci. Nous allons faire cela tout d’abord en
clarifiant les concepts et en précisant les termes de 1’hypothese théori-
que que nous entendons soutenir, pour ensuite les appliquer aux deux
figures des fondateurs du christianisme et de I’islam.

1. Sur la méthode généalogique

La nécessité de comprendre ce que nous appelons religion a partir
du mouvement originaire qui 1’a générée, non d’une maniére isolée,
mais dans un contexte de relations réciproques, est 1’objectif de la
méthode généalogique. Avant la religion il y a, pour ainsi dire, un
mouvement créatif, individuel et collectif a la fois, qui se développe
en un temps déterminé et dans un milieu spécifique. Ce que Weber
appelle la reconnaissance du charisme est justement un tel mouve-
ment individuel et collectif dans lequel trouve origine par la suite un
systéme de croyance, avec une capacité autonome auto-réflexive pro-
pre (de production de théologies, de dogmatiques et de théodicées, et
de pratiques rituelles). Un systéme de croyance, en effet, se constitue
par rapport a un milieu et, grice a ses capacités auto-réflexives, s’as-
sure la tenue dans le temps et 1’expansion dans 1’espace-monde.

Le mouvement dont nous parlons ne concerne pas tant la généalo-
gie, par exemple, du christianisme, du judaisme ou de 1’islam par rap-
port aux autres deux religions qui ensemble composeraient une unique
et idéale famille d’Abraham. 11 a plutdt affaire avec la circulation entre
ces religions historiques d’un modele de leadership religieux doué de
la vertu de I’improvisation®. Nous restons évidemment fidéles au tour

! T. Asad, Genealogies of Religion, p. 1.
2 Sur ce concept, voir. S. Greenblatt, Renaissance Self-fashioning, p. 227 et D.
Lerner, The Passing of Traditional Society, p. 225.



LA METHODE GENEALOGIQUE 191

de pensée proposé par Max Weber a propos du type-idéal de prophéte.
Nous entendons toutefois aller au-dela de la géniale typologie webe-
rienne. Il ne nous intéresse pas seulement de comprendre quel type
de prophéte fut Jésus de Nazareth ou Mahomet. Nous désirons com-
prendre le rapport entre la vertu de I’improvisation que les deux figu-
res ont manifestée et la texture d’une partition qui, dans un deuxiéme
temps, lorsque le virtuose n’est plus, peut étre interprétée et variée
en tonalités diverses dans le temps, d’une maniére en méme temps
créative chaque fois. Métaphore mise a part, 1’objectif est d’étudier
le mouvement qui s’instaure entre la personnalité mobile d’un leader
charismatique, d’un coté, et le processus de construction du systeme
de croyance, de ’autre. La vertu de 1’improvisation appartient certai-
nement a une personne, c¢’est un don extraordinaire de celle-ci. Elle
s’éteint avec la mort physique du leader et, comme Weber nous I’a
enseigné, son énergie se transforme en quelque chose d’autre: en une
institution qui en garantit au moins la forme, alors que la substance
du charisme vivant n’est plus, ou en une tradition canonisée. Mais en
est-il vraiment ainsi? La dimension aléatoire, risquée et créative du
virtuose de I’improvisation est une composante structurale qui ne peut
étre entiérement institutionnalisée, gelée et affaiblie a I’intérieur d’un
systeme ordonné de croyances (religieuses). Il y a un excédent de sens
qui n’est pas toujours réductible au systéme. D’une figure comme
celle du virtuose de I’improvisation nous devons attendre un systeme
de croyances qui refléte, non seulement d’une manieére mythique, ses
vertus originaires, mais au moins un des traits fondamentaux du vir-
tuose lui-méme: sa capacité de franchir les fronti¢res des univers sym-
boliques donnés pour siirs, propre a sa personnalité mobile.

Nous définissons comme vertu de I’improvisation ce don extra-
ordinaire (charisme) exercé par une personnalité mobile, capable en
d’autres termes de transformer des matériaux symboliques existant et
préexistant a un milieu socio-religieux déterminé (rituels, croyances,
attentes messianiques, formes d’organisation religieuse) en un nou-
veau systéme de significations: un acteur social qui ouvre un nouveau
scénario en utilisant des toiles de fond déja existantes. Un nouveau
sens qui est conféré a un univers de sens qui ne réussit plus a dominer
la contingence d’un milieu socio-religieux déterminé (historiquement
parlant). L’improvisation concerne donc le sens de 1’agir social, qui
voit changer de signe dans ’urgence d’une parole puissante, celle
du leader charismatique ou du virtuose. La notion de sens a laquelle
nous nous référons ici est celle qui, provenant de la grande tradi-
tion phénoménologique de Schiitz arrive et pénétre d’une maniere



192 ETUDES DE LETTRES

inattendue dans la théorie des syst¢mes, en particulier dans 1’appro-
che de Luhmann?. Le sens, au long de cette ligne tourmentée de dé-
veloppement de la pensée sociologique moderne, est un concept qui
concerne a la fois le monde de la vie, le monde donné pour siir, et /e
penser autrement, le fait d’imaginer d’autres significations possibles
par rapport a celles que nous donnons pour siires dans le monde de
la vie et qui peuvent apparaitre non plus en tant que telles, si, par
exemple, se manifeste la force du charisme dont parle Weber. Ce qui
jusqu’a un certain moment semblait naturel (ne disons-nous pas que
nous naissons dans une religion?) est révoqué dans le doute et recon-
duit au monde des contingences, des significations possibles, parce
que d’autres significations menacent et apparaissent plus puissantes
dans I’orientation du sens de ’agir individuel et social. Le «il est
ainsi, mais il pourrait étre autrement» se profile comme un horizon de
sens différent par rapport a celui partagé par la majorité des individus
d’une société donnée, comme pouvait €tre la société juive au temps de
Jésus ou la société des nombreux dieux des tribus de 1’Hijaz arabe au
temps de Mahomet. Des pratiques rituelles consolidées, des liturgies
a champ sémantique bien défini sont ainsi déstabilisées, changent de
signe, s’élargissent dans leurs limites symboliques, pour finir ensuite
par acquérir d’autres significations. Le virtuose de 1’improvisation
visant a donner forme a tout cela trouve les paroles justes (les vrais
prophétes parlent, justement, n’écrivent pas) pour dire ce qui appa-
raissait comme indicible, en donnant forme verbale a ce qui se trou-
vait dans un état de langage latent inarticulé. En faisant de la sorte,
le virtuose exerce un nouveau pouvoir de communication et son agir
n’est pas seulement de type charismatique, mais aussi communicatif,
capable de transformer par son action 1’indicible en parole vivante
dont on peut faire 1’expérience. Un agir performatif qui transforme
la complexité croissante et inerte présente dans un milieu socio-reli-
gieux déterminé en une nouvelle grammaire génératrice de symboles
religieux, en langue sacrée: la complexité est ainsi d’un co6té réduite,
et de I’autre reconduite a un niveau de complexité majeur, qui par
la suite se transférera au systeme de croyance qui prendra naissance
apres la disparition du virtuose de 1’improvisation. L’objet sur lequel
s’exerce un tel pouvoir communicatif a deux faces:

a) Un retour vers le passé, du moment qu’il met en mouvement
devant le regard de I’esprit des symboles et des significations reli-

3 En particulier dans la deuxi®éme partie de sa production scientifique, vers la
fin des années 80. Voir en particulier, de N. Luhmann, Sistemi sociali, p. 147.



LA METHODE GENEALOGIQUE 193

gieuses préexistantes, qui n’arrivaient plus a donner du sens a ’agir
individuel et social; ainsi, le pouvoir de communication se configure
comme une invention du présent* qui ne met pas a zéro le passé, une
mobilisation des ressources existantes dans un milieu déterminé® pour
un type d’action qui dévie de I’agir traditionnel; les religions, vues a
I’état naissant, ne sont pas des monades sans portes et fenétres, pures
et intactes terres de personne; elles sont en réalité, comme les histo-
riens nous 1’enseignent, syncrétiques par définition, en d’autres mots
accumulation et réinvention de symboles que le fleuve karstique de
I’histoire porte avec lui et qui de temps en temps émergent a nouveau
‘& une époque déterminée pour étre réutilisées sous des formes nouvel-
les ou semi-nouvelles.

b) Une deuxi¢éme qui regarde plutdt vers le futur, dans le sens ot le
pouvoir de communication du virtuose a en soi quelque chose de
miraculeux, pas tellement dans le sens de miracles associés a telle
ou telle figure prophétique, mais a la maniére dont Hannah Arendt$
entendait ce mot lorsqu’elle évoquait le miracle de la politique; il
s’agit du pouvoir de commencer un systéme de croyance a partir de
I’expérience spirituelle (mystique, extatique, ascétique, etc.) indivi-
dualisée et unique d’un sujet; il s’agit du passage de I’improvisation
a la systématisation de la mémoire, de la lignée croyante dont parle
Hervieu-Léger’, et de celle-ci a la construction d’un syst¢me d’une
haute complexité symbolique interne, capable de s’auto-générer sur
la base de principes de fonctionnement, codes et pratiques rituelles
propres, fonctionnels dans le maintien d’une ligne de frontiére entre
le systeme lui-méme et le milieu, ce dernier, par définition, changeant
et toujours plus différencié du systeme.

La vertu de I’improvisation, sans métaphore, équivaut a la capacité
auto-poiétique d’un systéme de croyance religieuse de maintenir le
contréle sur les frontieres symboliques que celui-ci a tracé et continue
a tracer par rapport au milieu, qui change dans le temps et qui varie,
en s’acculturant d’une fois a I’autre dans les nombreux espaces socio-
culturels dans lesquels une tradition religieuse se répand et s’enra-
cine. Le penser autrement — dont la faculté de commencer concerne
en général le croire, et en particulier le croire connoté religieusement

4 Pour cette notion, voir A. Melucci, L'invenzione del presente, p. 28.

> Pour ce concept de mobilisation des ressources symboliques dans un milieu
déterminé, voir C. Tilly (ed.), From Mobilization to Revolution, p. 184.

¢ H. Arendt, Che cos’é la politica, p. 15.

7 Voir D. Hervieu-Léger, La religion pour mémoire, p. 119.



194 ETUDES DE LETTRES

— a toujours affaire avec le penser /’ailleurs: en d’autres termes,
I’improvisation propre du charisme originaire du fondateur doit étre
mise a I’épreuve, aussi apres sa disparition physique, lorsqu’elle se
traduit dans un langage sacré, pluriel et différencié, selon les diffé-
rents milieux dans lesquels le message originaire arrive et conquiert
du terrain.

C’est justement ce mouvement de la personnalité mobile vers la
construction d’un systeme de croyance qui constitue un terrain intéres-
sant pour une recherche comparée entre différentes familles religieu-
ses. Ce que, d’une maniere plus précise, nous entendons comprendre
c’est si, en étudiant le profil de ce que nous appelons personnalité
mobile, il ne serait pas plausible et méme nécessaire de comparer
entre elles des figures de fondateurs de communautés de croyants qui
ont ensuite donné forme a des systemes de croyance mondiaux.

2. Personnalité mobile et systéme de croyance

Une personnalité mobile — en termes socio-religieux — peut étre
définie comme accomplissant sur soi 1’expérience de franchir et d’en-
freindre les frontieéres symboliques qu’une société déterminée s’est
donnée pour se raconter comme telle, pour définir sa propre identité
et pour interpréter collectivement le monde.

Pour mieux argumenter notre discours, nous avons choisi comme
exemple une comparaison entre la figure de Jésus de Nazareth et celle
de Mahomet, en partant du présupposé que dans les deux cas nous
nous trouvons devant deux personnalités mobiles, et de la constatation
qu’il s’agit d’'une comparaison qui regarde deux familles religieuses
qui s’averent, pour différentes raisons de nature historique, étre appa-
rentées entre elles. Il faut préciser que ce n’est pas tellement la com-
paraison des deux figures de prophétes dans une perspective classique
comme celle indiquée par Max Weber qui nous intéresse, mais plutot
de mettre en lumiere la relation entre la mobilité de la personnalité et
le systeme de croyance qui prend naissance ensuite. Pour utiliser une
image tellurique, il s’agit d’observer comment se propage et s’installe
I’onde de choc qui a un épicentre circonscrit dans le temps et dans
I’espace et qui se condense dans le pouvoir de communication exercé
par le virtuose de I’improvisation sur un ensemble de croyances et
pratiques préexistantes qu’il réinvestit et que d’autres, apres lui, se
chargent de systématiser.

La capacité propre du porteur de charisme (religieux) de mettre en
mouvement une société, changeant les coeurs et les esprits, s’exprime
dans I’invention de nouveaux moyens qui ont pour objet des symbo-



LA METHODE GENEALOGIQUE 195

les connus, mais qui acquierent une nouvelle signification sous son
impulsion inventive. En d’autres termes, une personnalité mobile se
caractérise par une impulsion aléatoire: elle affronte, au fond, un ris-
que (nous sommes trés proches de la notion de mise a 1’épreuve du
charisme dont parle Weber) d’offrir une interprétation du monde qui
va au-dela des frontieres du sens commun, des représentations socia-
les qu’un peuple ou un groupe social donne de lui-méme. L’insucces
qui accompagne parfois la prédication d’un chef charismatique est
pour ainsi dire pris en compte, dés le moment ou sa parole met en
discussion un univers de croyances sédimentées qui laissent imaginer
uni un peuple ou un groupe social. Parler de religion signifie, dans un
tel cas, évoquer des sentiments d’identité collective, des univers de
valeurs partagées. Le charisme altére justement tout ceci. Et le risque
de rejet, hostilité et incompréhension, dans la meilleure des hypotheé-
ses, est tres élevé. L’avenement, par exemple, de Mahomet dans sa
premiere période — quand il agit encore a la Mecque entre 610 et 622
— et, a plus forte raison, celle de Jésus — en particulier dans la der-
niére phase de sa prédication publique, quand les autorités religieuses
et politiques constituées prennent au sérieux ses paroles et se montrent
préoccupées du suivi qu’il commence & avoir autour de lui — sem-
blent confirmer ce qui vient d’étre dit. Tous les deux ont osé franchir
des limites symboliques qui apparaissaient comme des murs portants
d’une maison stable et sfire pour des groupes humains entiers. Leur
capacité, en revanche, se déploie entiere parce qu’ils savent mettre en
mouvement des esprits et des cceurs, en leur ouvrant de nouveaux ho-
rizons de sens; celle-ci, toutefois, ne s’éteint pas avec leur fin terres-
tre. La question que nous nous posons alors est la suivante: quels sont
les effets en chaine que la personnalité mobile produit dans 1’évolu-
tion d’un systéme de croyance qui commence de sa parole vivante?
Notre hypothese est qu’au cours de I’évolution se forme une tradition
mobile, en dépit de toutes les tentatives de I’'immobiliser et la rendre
immuable (ceci appartient aux stratégies organisatrices plus qu’au ca-
pital symbolique qui s’accumule dans un systéme de croyance). Nous
pouvons définir une telle tradition comme un type de narration qui,
d’une maniere flexible, se montre capable de s’adapter aux diverses
cultures et aux divers milieux sociaux au cours du temps, et de défier
la complexité croissante des milieux sociaux que la parole originaire
cherche a dominer. De ce point de vue et sur la base de la grande
masse de matériel que les historiens des religions nous ont fourni,
on peut supposer que plus la personnalité du fondateur a été mobile,
plus le syst¢eme de croyance, né de lui, a su développer un principe



196 ETUDES DE LETTRES

autonome de fonctionnement, en devenant toujours plus auto-poiéti-
que, en mettant au point un ensemble de moyens de communication
entre systeme et milieu tels qu’ils peuvent d’une fois a 1’autre trans-
former la complexité externe (du milieu) en complexité interne. Plus
le fondateur apporte la preuve de savoir traverser des limites symbo-
liques diverses et de savoir recomposer dans un nouvel horizon de
sens, plus le systeme de croyance dépendant de lui aura tendance a se
caractériser comme complexio oppositorum, systeme de significations
complexe et différencié.

Pour cela, les limites symboliques d’un systeme de croyance, cons-
titué le long d’une ligne qui remonte a la personnalité mobile, ten-
dent a ne pas €tre impénétrables, parce que des le début formées non
comme des barrieres insurmontables, mais plutét comme, pour uti-
liser une métaphore hydraulique, un systeme d’écluses qui peut étre
fermé et ouvert en fonction de I’intensité de 1’échange entre le sys-
teme de croyance et son milieu. Dans un tel sens, un systéme signifie
non pas une construction définie une fois pour toutes, une essence
(une res depositata, soustraite au changement du milieu), mais le pro-
duit d’un processus continu d’ajustement, mélange d’aménagements
et changements, d’inventions et défenses, de conflits et compromis,
en somme un processus ol reégne la mobilité et non pas 1’immobi-
lisme. En général, I’immobilisme dans les systémes de croyance reli-
gieuse constitue la phase terminale de leur disparition dans le gouffre
de I’histoire. La complexio oppositorum fait allusion a ce processus
qui transforme la différenciation externe en complexité interne pour
mieux faire face aux nombreux défis que les systemes de croyance
affrontent au fil du temps, dans la tentative permanente — et c’est la
vraie et unique permanence dont il est sociologiquement correct de
parler lorsque nous nous référons aux religions — que les religions
en tant qu’organisations plus ou moins structurées accomplissent afin
de réduire la contingence du milieu dans lequel elles opérent. Devant
un milieu qui change, la capacité d’un systéme de croyance a résister
a la confrontation avec le changement social qui a lieu én dehors de
son rayon d’action dépend de la mémoire de la vertu d’improvisation
de son fondateur: un systéme capable de faire mémoire est appelé a
inventer ou remodeler fréquemment le répertoire de symboles qui tra-
ditionnellement lui appartient, de maniere a réduire les variations sur
le theme qui se présentent, inattendues ou simplement incontrdlées,
et qui risquent de mettre en discussion les limites symboliques du
systeme méme.



LA METHODE GENEALOGIQUE 197

3. Pura parola et conflit socio-religieux

Dans la théorie des systémes, la tension entre le systéme (de
croyance) et le milieu est la relation fondamentale qui permet de
comprendre, mieux que d’autres approches théoriques, le rapport que
nous avons décrit jusqu’ici entre la personnalité mobile et la construc-
tion d’un systéme religieux. Etant au début, dans le cas des religions
prophétiques, le pouvoir de communication pura parola (expérience
vécue et communiquée par un individu a un groupe de personnes
qui deviendra ensuite le nucléée originaire de la communauté des
croyants), celle-ci devient par la suite objet d’un travail systémati-
que d’interprétation. Un tel travail commence immédiatement apres
la mort du prophete et se présente sous forme d’exercices de mémoire
(faites ceci en mémoire de moi) sur ce que le leader a vraiment fait et
dit pendant qu’il était encore en vie. La mémoire n’a pas alors affaire
seulement avec la transmission d’un capital symbolique, transmission
qui fait autorité, comme justement le rappelle Hervieu-Léger®, mais
implique un travail continu sur 1’identité du groupe, un processus con-
tinu de négociation de I’extension des limites symboliques du croire
(jusqu’a quel point est-il possible d’inclure des croyances autres ou
des croyances marginales, ou se situe la frontiére entre liturgie et pa-
raliturgie, entre rituels canoniques et ritualités tendanciellement anar-
chiques?), une mise au point continue des langages et des répertoires
symboliques 2 communiquer selon les différentes situations sociales
et historiques. Prenons par exemple le nom de Christ qui sera attribué
a Yehoshua dans un moment ultérieur a la prédication, la passion et la
mort de Jésus de Nazareth. Christ (et chrétien) renvoie a une interpré-
tation théologique qui traduit le concept grec de Messie. Maintenant,
comme nous 1’ont appris les historiens du christianisme?, si les pre-
miers témoins oculaires et les premiers disciples se sont convaincus
que dans la prédication de Jésus se fiit manifesté Dieu lui-méme, dans
les communautés des origines qui commencent a se former apres la
mort du Christ, on identifie différents titres pour nommer la souve-
raineté du Seigneur. Certains le reconnaissent dans le titre de Messie
(Christ en grec), au long d’une ligne de différentiation progressive
de la souche juive (voir, par exemple, 1’Evangile de Marc 8,29); cer-
tains préferent utiliser celui de Fils de I’homme (voir, par exemple,

8 D. Hervieu-Léger, Ibid.

® Voir en particulier E. Lupieri, «Fra Gerusalemme e Roma», p. 90; M.
Pesce, Le parole dimenticate di Gesu; G. Stroumsa, La formazione dell’identita
cristiana, p. 38.



198 ETUDES DE LETTRES

Luc 12,8), abandonné successivement a 1’avantage du troisieme titre:
Fils de Dieu (Marc 15,39; Matthieu 14,33). Ce sont trois modalités
principales entre les nombreuses qui se multiplieront au cours des
siécles et qui constitueront la source de continuels conflits doctrinai-
res et culturels. Il ne nous intéresse pas ici de reconstruire 1’histoire
du conflit socio-religieux qui sous-tend les disputes christologiques
et sotériologiques qui se prolongent jusqu’aux temps modernes, mais
plutdt d’attirer ’attention sur le processus de définition des paro-
les pour communiquer des concepts et idées, fruit d’une transaction
symbolique entre différents courants herméneutiques présents des le
début du christianisme. La partie qui s’est jouée dans le champ socio-
linguistique-religieux a concerné justement la délimitation des limites
symboliques que devaient établir — au moins dans la prétention de
ceux a qui incombait la tiche institutionnelle de guider d’une maniére
unitaire une organisation de salut comme 1’église — une fois pour
toutes les paroles permises pour dire en quoi fous les croyants doi-
vent croire. On doit a Paul de Tarse le projet d’un christianisme — la
Grande Eglise — capable de réduire la complexité et la différentiation
croissante des groupes et communautés chrétiens, qui exprimaient les
différentes dmes présentes au début de la religion de Jésus. La Grande
Eglise est I’idée méme d’un systéme de croyance capable de trans-
poser les différences extérieures en différentiation interne, en se pro-
posant comme une sémantique du croire qui pouvait mieux s’ouvrir
a la rencontre avec le monde paien et avec la réalité juive. L’idée de
tradition pauline d’une église-corps mystique de Christ, dont Jésus
Ressuscité est le chef, se montre efficace par rapport a la pluralité
de paroles que les diverses communautés ont utilisées pour définir le
systéme de croyance.

Mais le sens attribué au terme Christ se montre réfractaire a toute
tentative de réduction de la complexité des significations qu’elle évo-
que (c’est Dieu et homme, seul Dieu et seul homme, personne d’une
Trinité ou hypostase d’une substance unique, etc.): le sens donné a la
parole s’ouvre a chaque fois a d’autres significations possibles. Il fau-
dra recourir parfois a des maniéres fortes pour imposer, a 1’intérieur
de I’Eglise catholique en particulier, le respect des liens socio-linguis-
tiques d’appartenance a 1’Eglise elle-méme. Le terme Christ devient
objet de communication, et ensuite communication de communica-
tion, dans un circuit herméneutique souvent toujours plus abstrait et
sophistiqué, dans 1’essai de construire un syst¢me cohérent de signi-
fications capable de réduire les redondances de sens. Ce terme de-
vient finalement le principe codifié de fonctionnement d’un systéme



LA METHODE GENEALOGIQUE 199

de croyances, qui historiquement ne réussit pas a dominer toutefois
jusqu’au bout la complexité externe présente dans le milieu socio-re-
ligieux qui change dans le temps. La différenciation qui se manifeste
en celui-ci au cours du temps ne peut jamais €tre reconduite dans des
schémes socio-linguistiques uniformes et définitifs. La communica-
tion génére des conflits de pouvoir pas toujours recomposables, au
point que d’autres pouvoirs finissent par se constituer comme des
principes autonomes de construction de systémes de croyance paral-
l¢les et/ou alternatifs.

De la méme maniére, nous pouvons observer, en suivant la piste
de recherche ouverte par Arkoun'®, que le passage du discours cora-
nique (la série de révélations viva voce de Mahomet) au corpus offi-
ciel fermé (le texte coranique) est marqué par un travail sur la parole
dite par Mahomet a ses disciples et sur la délimitation du sens a lui
attribuer, dans la présupposition qu’on peut comprendre a travers le
texte méme: «a) le processus social de I’énonciation des contenus du
texte, b) les antagonismes sociaux qui se font jour dans le texte, c) la
dialectique entre différents groupes sociaux en voie d’émergence et
groupes en voie de marginalisation (avec le discours conséquent sur
les dynamique du pouvoir), d) la dialectique entre diverses positions
sociales et religieuses différentes qui se transforme en une hiérarchie
de significations qui fixe les régles de 1’orthopraxie (1I’agir concret) et
de I’ortholalie (le parler concret).»!!. Le «parler concret» veut dire, a
la lumiére de la théorie des systémes appliquée aux religions, la tenta-
tive de fixer une frontiére entre le systéme de croyance (surtout dans
sa phase aurorale de working in progress) et le milieu, par définition
le royaume des excédents de sens que le systeme cherche a contenir a
I’intérieur de frontieres symboliques les plus uniformes et partagées
possible. Le conflit herméneutique (et politique) entre Sunna et Shi‘a
qui se déroule apres la mort de Mahomet, entre 660 et 680, concerne
évidemment la question de la succession du pouvoir politique — le
leader 1égitime de la communauté apres la mort du dernier prophéte
— mais implique aussi la question de I’interprétation du message pro-
phétique oral: jusqu’a quel point peut-on interpréter le sens du mes-
sage? Alors que les sunnites s’arrétent au sens manifeste de la parole
coranique, les shi’ites vont jusqu’au sens caché.

10 M. Arkoun, Lectures du Coran, p. 37-52.
1 Ibid., p. 24,



200 ETUDES DE LETTRES

4. Les changements des limites symboliques

L’avénement historique du christianisme primitif, comme nous
I’avons en partie anticipé dans les lignes précédentes, représente un
bon point de départ pour réfléchir a la généalogie d’un nouveau pou-
voir de communication qui s’affirme en milieu judaique, caractérisé
aux temps de Jésus par un haut niveau interne de différenciation,
source de nombreux conflits symboliques. Les deux grandes tendan-
ces qui s’affrontaient, en fait, dans un tel milieu a partir du VI® si¢-
cle, peuvent étre schématisées de la maniere suivante: d’un c6té, la
premiéere, profondément ancrée dans 1’idée messianique (Dieu aurait
choisi Son représentant dans le peuple d’Israél et 1’aurait oint roi des
juifs), d’un autre, la deuxieme, championne de 1’observation scrupu-
leuse de la Loi (Torah) sous le contrdle sfir de la caste sacerdotale;
en échange de 1’observance, Dieu s’engageait a protéger Israél. Cette
deuxieéme tendance finira par s’imposer dans la période post-exili-
que, du retour de Babylonie; elle s’est exprimée, grace a 1’hégémo-
nie socio-religieuse exercée par la classe sacerdotale, dans les termes
d’une idéologie rigoureuse de la pureté rituelle, sur la base de laquelle
fut progressivement désignée une frontiere entre 1’in-group et 1’ out-
group: le vrai juif est celui qui peut démontrer qu’il descend stirement
de parents juifs, qui donc peut s’enorgueillir d’avoir du sang pur dans
les veines et, en méme temps, qui respecte tous les préceptes de la
Torah. La réforme dite d’Ezra (V* siecle av. J.-C.) est, en fait, 1’as-
cension a Jérusalem d’un clan de familles sacerdotales qui impose un
complexe de normes de pureté rituelle, y compris 1’obligation de ré-
pudier des femmes d’origine non juive que quelqu’un aurait pu épou-
ser durant 1’exil. Les prétres, vu que les souverains laiques étaient
privés d’autorité, assumerent aussi le contrdle politique de la cité. Le
judaisme dit du Deuxiéme Temple est une forme de cléricalisation
extréme de 1’hébraisme qui se manifeste concrétement dans la créa-
tion d’un systeme de contréle des esprits et des corps a travers une
discipline rituelle méticuleuse. Contre cette hégémonie se formeérent
dans le camp religieux juif des courants alternatifs et contestataires
(des samaritains aux mouvements de type apocalyptique). La réforme
d’Ezra peut étre définie comme la tentative de reformuler I’identité
juive fragmentée et différenci€e a travers une discipline collective: le
pouvoir de communication aux mains de la caste sacerdotale préten-
dait introduire avec autorité un seul discours uniforme autorisé sur les
significations a attribuer a des gestes et pratiques rituels, autrement
non homogénes et non suivis par tous de la méme maniére. L’élément



LA METHODE GENEALOGIQUE 201

forcé€ le plus évident est 1’essai de rendre transparente la pureté ethni-
que (du peuple juif) a travers la pureté€ rituelle.

Le tension entre les tendances qui viennent d’€tre décrites, que,
pour des raisons de place, nous ne pouvons pas suivre pas a pas au fil
du temps, se reproduit au temps de Jésus, bien qu’en des conditions
historiques profondément changées. La fascination exercée semble-
t-il par la figure de Jean-Baptiste sur le jeune Jésus, a la veille de
sa carri¢re publique de prédicateur, peut €tre expliquée aussi a la lu-
miere des observations précédentes. Jean-Baptiste pouvait représen-
ter pour Jésus une figure ambivalente et pour cela intéressante: Jean,
d’un co6té, cohérent avec le principe de 1’observance méticuleuse de la
Loi, refusait de se nourrir d’animaux (sauf les sauterelles, qui a 1’épo-
que étaient considérées comme de la nourriture casher, du moment
qu’on croyait qu’elles n’avaient pas de sang et dont, comme Marc
(1,6) le raconte, le Baptiste se nourrissait volontiers durant son er-
mitage volontaire) et, d’un autre, il ne se posait pas trop de questions
sur le fait de savoir si I’eau du fleuve Jourdain, avec laquelle il avait
I’habitude d’asperger ceux qui s’adressaient a lui pour la rémission
des péchés, était plus ou moins pure. Le vrai défi que Jean-Baptiste
lancait & la caste sacerdotale était clair. Selon ces derniers, le rite de
rémission des péchés devait avoir lieu seulement dans 1I’enceinte du
Temple (donc dans un espace socio-religieux et socio-linguistique-
religieux précis, contrdlé, disciplin€) et devait €tre précédé d’un acte
sacrificiel que seuls les prétres pouvaient administrer. De ce point
de vue, ce qui frappe Jésus c’est le fait que Jean, tout en étant un
pratiquant, conteste le monopole des significations des pratiques ri-
tuelles exercé par les familles de Jérusalem. Jésus tire probablement
de Jean la conviction de la nécessité d’innover dans la continuité.
Il s’exercera dans une sorte d’herméneutique vivante pour redessi-
ner les limites symboliques du syst¢éme de croyance juif, qui ne sont
plus considérées comme des liens insurmontables du croire, serrées
dans les frontieéres rigides du pur/impur a la défense d’une identité
ethnique qui vidait la tension universelle contenue dans le message
biblique. En franchissant les frontieres, Jésus, plus intensément que
Jean, a cherché a transformer la segmentation ethnique dans laquelle
le judaisme s’était auto-relégué dans un projet de réforme éthique de
longue haleine et a vocation universelle. En particulier il a cherché
a introduire en milieu juif 1’idée que I’impureté ne dépend pas de la
non observance formelle des préceptes rituels, en polémiquant ouver-
tement avec les Perushim (Pharisaioi), mais de 1’intention qui n’est
pas droite dans 1’acte de celui qui accomplit un geste rituel. Il a agi



202 ETUDES DE LETTRES

comme un réformateur éthique qui tire du milieu le matériau symboli-
que brut pour le remodeler, en inventant un nouveau code interprétatif
des significations (le sens) du complexe des rites et des symboles qui
composaient 1’'univers des croyances partagées d’une maniére géné-
rale en milieu juif. Du nouveau code, ainsi inventé, il n’y a qu’un
pas vers I’invention d’un nouveau moyen de communication fondé
sur le pouvoir charismatique personnel de Jésus lui-méme. Les nou-
velles ressources symboliques que son pouvoir se montre capable de
mobiliser sont, comme on le sait, I’idée que «1’esprit-est supérieur a
la loi», que «la loi est faite pour I’homme et non I’inverse», que le
Royaume de Dieu a déja commencé. De fait, I’herméneutique vivante
de Jésus s’exprime dans des actes continus de dépassement des limi-
tes traditionnelles (du pur/impur); on peut alors rencontrer 1’autre qui
se trouve au-dela d’une telle limite: les pécheurs, les publicains, les
prostituées, les 1épreux, les non-juifs et ainsi de suite. Jésus démontre
que 1’on peut croire dans le relatif, non pas en défense d’une identité
qu’on suppose menacée par qui est percu comme impur. Le choix de
croire apparait a Jésus incompatible avec les liens de sang (familiaux
et ethniques). La figure de Jésus peut étre vue comme un exemple
de personnalité mobile capable de mettre en mouvement les limites
symboliques du systéme de croyance préexistant, en montrant les li-
mites d’un code religieux qui restreint le sens au domaine du principe
d’identification ethnique. Jésus, durant sa vie et a travers sa vie méme
(dans sa chair, avec la mort sur la croix), démontre que les symboles
hérités peuvent étre interprétés d’une maniere différente: le sens nou-
veau rend possible ce qui avant ne I’était pas ou 1’était dans un état
latent. En pratiquant dans un tel monde la vertu de I’improvisation,
Jésus prépare le terrain fécond pour le processus successif de cons-
truction d’un systéme de croyance, qui se rapportera a lui, doté d’une
notable flexibilité: complexio oppositorum qui a tout champ conta-
mine les divers modeles d’organisation socio-religieux (église, secte,
réseau mystique, congrégation, ordres ascétiques etc.), les différentes
herméneutiques du message du fondateur (des premiéres communau-
tés aux multiples églises chrétiennes) et enfin les différentes pratiques
liturgiques (a des degrés plus ou moins amples de liberté socio-lin-
guistique de type sacré).

5. La parole en mouvement

En comparant la figure de Jésus avec celle de Mahomet, sur la
base de 1’approche généalogique, une premiere considération super-
ficielle peut étre faite ici: les deux ont été des figures de réformateurs



LA METHODE GENEALOGIQUE 203

en mouvement, paroles vivantes en mouvement, capables de commu-
niquer une nouvelle parole. Au commencement (du christianisme et
de I’islam) il n’y a pas de nouveau texte sacré, mais seulement viva
voce, une improvisation fluide d’une nouvelle musique pour 1’esprit.
La nouvelle performance crée graduellement un nouvel espace pour
I’imaginaire collectif. Seulement quand le prophéte meurt — comme
Weber nous 1’a montré — le probléme principal pour ses disciples est
de faire face a des tentatives qui viennent de différents c6tés (y com-
pris d’une partie de ses disciples) de rétablir la sécurité des limites, en
y incorporant le vieux (ou des parties de celui-ci) dans le nouveau, a
la recherche d’un compromis précaire entre les racines et la délocali-
sation de 1’esprit que la viva voce du prophete a provoquée.

De nombreuses études ont mis en évidence que les deux phases
de I’avénement prophétique de Mahomet, la premi¢re marquée par
le décor de la Mecque et la deuxieme par celui de Médine, consti-
tuent en réalité deux moments différents dans la construction de son
identité charismatique. La migration de 622 apres J.-C. de sa cité
natale 2 Médine introduit une discréte discontinuité dans le proces-
sus de production de significations et symboles religieux. Si dans la
premiere phase Mahomet, encore sous I’influence extatique et mysti-
que de la premiere révélation produite dans le désert, prend graduel-
lement conscience d’étre devenu la voix de Dieu (rasul Allah), dans
la deuxiéme, sa figure doit se soumettre au soin des affaires terrestres
et aux régles du gouvernement d’une cité (Médine). La deuxiéme pé-
riode finira par intégrer — littéralement dans la personne physique du
méme leader charismatique — les significations du premier processus
de constitution du syst¢eme de croyance auquel Mahomet se dédiera
apres avoir consolidé définitivement son autorité prophétique sur tout
le territoire de la péninsule arabique. Cette période finira aussi, aprés
la mort du prophéte, par jouer un role décidément plus considérable
dans le processus de sauvegarde de la mémoire prophétique de la
part de ses plus fideles disciples. C’est justement par ce travail sur
la parole vivante, transmise aux générations succédant au prophéte
Mahomet, que se forme le mythe de fondation d’un lien indissoluble
entre religion et politique. Un mythe qui tend a supprimer les signi-
fications religieuses de la premi¢re phase prophétique de Mahomet,
celle mecquoise!?. La prédication mecquoise compterait un deuxiéme

12 Voir notamment M. Taha, The Second Message of Islam, p. 124; A. Na‘im,
Toward an Islamic Reformation, p. 44; A. N. Zayd, Islam e storia, p. 24.



204 ETUDES DE LETTRES

message, selon Taha!3, de I’islam, encore inexprimé, qui aurait été
graduellement supprimé au cours de I’évolution historique, dans le
passage de la cité-état de Médine aux grands empires dynastiques, en
redimensionnant la vertu de 1I’improvisation qui caractérise au début
I’expérience religieuse de Mahomet, et en refoulant dans les plus pro-
fonds recoins de la mémoire collective ’image d’un homme qui avait
été capable de se mouvoir au dela des limites du syst¢me de croyance
traditionnel, de s’ouvrir a la rencontre d’autres religions monothéis-
tes, de réélaborer le matériel symbolique préexistant. Toute la créati-
vité originaire du charisme prophétique est progressivement sacrifiée
sur I’autel de la Loi, codifiée au cours d’un intervalle de presque trois
cents ans apres la rédaction du canon officiel du Coran. La primauté
du droit — plus que la politique — sur la parole prophétique s’im-
pose au fur et 2 mesure que deviennent urgentes les exigences du
gouvernement d’une société vaste, multi-éthnique et multi-religieuse
comme le deviendra en I’espace de cent ans apres la mort du prophéte
Mahomet 1’empire musulman. Comme Jésus, aussi Mahomet essaie
de briser au début de son mandat prophétique les liens de sa tribu,
les liens ethniques qui groupaient les individus en base a la solida-
rité clanique, 1’ ‘asabaiyya, dont parle Ibn Khaldun!4. Nous pouvons
identifier le profil de la personnalité mobile de Mahomet a travers les
traits socio-religieux suivants:

a) La recherche d’une réponse au doute concernant 1’existence du
Dieu unique d’une personne élevée et éduquée a imaginer un univers
sacré peuplé de plusieurs divinités.

b) Une telle recherche pousse Mahomet a franchir les limites de syste-
mes de croyance religieuse (judaisme et christianisme) présents dans
le milieu ou il vit et agit, développant ainsi, en paralléle a la prise de
conscience de son statut de prophéte, une curiosité pour la religion de
I’autre, pratiquant ainsi ce que nous avons appelé la vertu de I’impro-
visation.

c) En réélaborant les symboles des univers religieux de 1’autre,
Mahomet cherche plus ou moins consciemment a démanteler les
liens sociaux ethno-religieux prévalents a son époque, transformant
la différenciation socio-religieuse présente dans le milieu ou il ceuvre
en complexité interne du systéme de croyance qu’il est en train de
construire et définir dans le cycle de vie de son charisme prophétique
(610-632 apres J.-C.); sa personnalité mobile est, pour utiliser une

B Ibid.
14 Voir I. Khaldun, The Mugaddimah.



LA METHODE GENEALOGIQUE 205

métaphore bien connue, a I’origine méme de 1’islam une force morale
qui défie les montagnes des divisions ethniques propres a une société
segmentaire de type tribal comme 1’était celle dans laquelle il était né
et avait grandi.

La tension non résolue, jusqu’a aujourd’hui, entre les principes
d’identification ethnique et religieux (I’universalité de I’umma) cons-
tituera et constitue la confirmation de 1I’hypothése de 1’effet-contagion
de la personnalité mobile dans la définition des frontieres symboli-
ques du systeme de croyance qui commence avec lui et traverse le
climat de I’histoire, avec tous les conflits socio-religieux internes qui
attentent continuellement a son unité et sa cohérence.

En comparant la figure de Jésus avec celle de Mahomet, sur la base
de I’approche généalogique, donc, on voit comment les deux commu-
nautés religieuses — chrétienne et musulmane — se sont confrontées
a la question de fixer le contenu vrai du message oral par rapport au
capital symbolique que les deux prophetes avaient élaboré a partir de
symboles et de rituels préexistants. Une lutte pour garder la ligne de
démarcation entre vrai et faux, licite et illicite, qui permet de marquer
la différence d’un systéme religieux par rapport aux autres.

Conclusion

Nous avons assumé 1’existence dans le champ religieux de la per-
sonnalité mobile (porteuse en général d’un charisme prophétique)
comme un acteur social qui se meut comme un réformateur éthique
et qui, agissant ainsi, invente un nouveau moyen (et conséquem-
ment légitime un nouveau pouvoir) de communication. La nouveauté
consiste — et I’on peut la mesurer — dans la capacité de réduire la
complexité des significations (symbolico-religieux) qui caractérise
un milieu social déterminé. L’intérét, donc, a étudier d’une maniére
comparative les profils des personnalités prophétiques, respective-
ment de Jésus et Mahomet, ne constitue pas un exercice extrinseéque
et arbitraire. Nous sommes en revanche dans le ceeur méme des deux
systemes de croyance. Non pas tellement parce que, selon un concor-
disme banal, ils ont partagé des symboles, mais parce qu’ils ont dii
apprendre a mesurer la tenue des leurs limites symboliques respecti-
ves, en étant confrontés a la différenciation socio-religieuse représen-
tée mutuellement d’un systeme par rapport a 1’autre (le christianisme
par rapport a I’islam et le contraire). Ceci a produit et reproduit au fil
du temps la tension irrésolue entre 1’identité (de 1’€tre chrétien et mu-
sulman) et la différence (si je suis chrétien ou musulman je suis dif-
férent de 1’autre). En termes sociologiques, la méthode généalogique



206 ETUDES DE LETTRES

est en mesure de nous montrer comment la polarité différence/identité
qui caractérise 1’évolution des deux systémes de croyance religieuse
que nous examinons, peut étre lue comme la contradiction originaire
— non résolue — de la personnalité mobile des fondateurs. La pré-
tention soit du christianisme soit de 1’islam d’étre porteurs d’un mes-
sage universel s’est souvent brisée contre la barriére de corail dressée
pour protéger 1’identité collective (de la trés catholique Espagne a
I’identification entre chiisme et nationalité persane). La comparaison
est alors un laboratoire ou, en rétroagissant sur le passé — d’ou le
travail interdisciplinaire entre histoire et sociologie dont il faut tenir
compte, comme nous 1’avaient déja enseigné Weber et Troeltsch —,
on est en mesure d’étudier la relation fondamentale entre personnalité
mobile et systemes de croyances. Celle-ci, ou ces composantes trou-
vent leur origine, permet de vérifier si et jusqu’a quel point des syste-
mes divers, mais contigus pour des raisons historiques, conservent ou
dissipent au cours du temps 1’énergie originaire accumulée et, pour
reprendre Bourdieu, 1’accumulation originaire du capital symbolique
et social accompli de la part du fondateur.

Enzo PACE

Traduit de l’italien par Bogdan Diaconescu



LA METHODE GENEALOGIQUE 207

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

ARENDT, Hanna, Che cos’é la politica, Milano, Edizioni di
Comunita, 2001.

ARKOUN, Mohamed, Lectures du Coran, Tunis, Alif, 1991.

ASAD, Talal, Genealogies of Religion, Baltimore, The John Hopkins
University Press, 1993.

GREENBLAT, Stephan, Renaissance self-fashioning, Chicago,
Chicago University Press, 1980.

HERVIEU-LEGER, Danitle, La religion pour mémoire, Paris, Cerf,
1993,

KHALDUN, Ibn, The Mugaddimah, London, Routledge & Kegan,
1967.

LERNER, Daniel, The Passing of Traditional Society, New York,
Free Press, 1958.

LUHMANN, Niklas, Sistemi sociali, Bologna, I1 Mulino, 1991.

LUPIERI, Edmondo, «Fra Gerusalemme e Roma», in Storia del
cristianesimo. L’antichita, a cura di G. Filoramo, D. Menozzi,
Roma-Bari, Laterza, 1997.

MELUCKCI, Alberto, L’invenzione del presente, Bologna, Il Mulino,
1980.

NA‘IM, Abdullahi, Toward an Islamic Reformation: civil liberties,
human rights, and international law, Syracuse N.Y., Syracuse
Univ. Press, 1990.

PESCE, Mauro, Le parole dimenticate di Gesu, Roma-Bari, Laterza,

- 2004.

TAHA, Mohamed, The Second Message ofIslam Syracuse, Syracuse
University Press, 1980.

TILLY, Charles (ed.), From Mobilization to Revolution, Reading,
Addison-Wesley, 1978.

ZAYD, Nasr Abu, Islam e storia, Torino, Bollati Boringhieri, 2004.






	La méthode généalogique pour une possible comparaison entre le christianisme et l'islam

