
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: La méthode généalogique pour une possible comparaison entre le
christianisme et l'islam

Autor: Pace, Enzo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE
POUR UNE POSSIBLE COMPARAISON

ENTRE LE CHRISTIANISME ET L'ISLAM

Partant d'un point de vue généalogique selon l'approche de Talal Asad de
l'étude comparée de l'islam et du christianisme, l'article essaie de montrer
dans quelle mesure il est possible de comparer l'islam et le christianisme en se
concentrant sur un objet limité, comme dans une espèce de laboratoire où l'on
réalise une expérience néo-weberienne. Le but est de faire une investigation du
mouvement de la personnalité mobile religieuse jusqu'à la construction d'un
système de croyance, par l'analyse de la généalogie du pouvoir de communication
(en tant qu'acte de communication et discipline collective) manié par un leader
extra-ordinaire, capable de transformer des matériaux donnés (symboles, rituels,
cultes et normes) en un scénario propre, avec la vertu d'improvisation comme
input. En appliquant ce schéma à la comparaison des deux figures prophétiques
de Jésus et Mahomet, le but final est de montrer les implications méthodologiques

de l'approche généalogique dans l'étude de l'évolution d'un système de

croyance.

Introduction

La généalogie est une discipline qui étudie les lignées de descendance

d'une famille ou des groupes de familles liées entre elles par
des systèmes de parenté. Par analogie, nous pouvons considérer les
religions mondiales comme des groupes de grandes familles qui se
connaissent entre elles, qui entretiennent des relations de parenté
spirituelle et aussi territoriale, comme dans le cas des trois grandes
religions monothéistes de souche sémitique. Retracer les lignes de
descendance, comme cela a été amplement fait par les historiens des

religions, afin de trouver les similarités évidentes ou les différences
irréductibles entre différentes traditions religieuses nées et affirmées



190 ÉTUDES DE LETTRES

diachroniquement dans un même milieu socio-culturel n'épuise pas la
tâche d'une socio-généalogie comparée des religions. C'est avec une
telle formule que nous entendons la recherche des composantes
structurales qui sont à la base de la relation entre fondation et construction
d'un système de croyance religieuse.

On doit à Talal Asad1 la première utilisation de la méthode
généalogique dans l'étude comparée du christianisme et de l'islam. Ce que
nous nous proposons dans les pages suivantes c'est de nous placer sur
les traces ouvertes par les études d'Asad et d'analyser deux familles
religieuses comme le christianisme et l'islam en concentrant l'attention

sur le rapport entre le pouvoir charismatique d'un leader (l'acte
de fondation) et le processus de construction du système de croyance
qui a été généré par celui-ci. Nous allons faire cela tout d'abord en
clarifiant les concepts et en précisant les termes de l'hypothèse théorique

que nous entendons soutenir, pour ensuite les appliquer aux deux
figures des fondateurs du christianisme et de l'islam.

1. Sur la méthode généalogique

La nécessité de comprendre ce que nous appelons religion à partir
du mouvement originaire qui l'a générée, non d'une manière isolée,
mais dans un contexte de relations réciproques, est l'objectif de la
méthode généalogique. Avant la religion il y a, pour ainsi dire, un
mouvement créatif, individuel et collectif à la fois, qui se développe
en un temps déterminé et dans un milieu spécifique. Ce que Weber
appelle la reconnaissance du charisme est justement un tel mouvement

individuel et collectif dans lequel trouve origine par la suite un
système de croyance, avec une capacité autonome auto-réflexive propre

(de production de théologies, de dogmatiques et de théodicées, et
de pratiques rituelles). Un système de croyance, en effet, se constitue

par rapport à un milieu et, grâce à ses capacités auto-réflexives, s'assure

la tenue dans le temps et l'expansion dans l'espace-monde.
Le mouvement dont nous parlons ne concerne pas tant la généalogie,

par exemple, du christianisme, du judaïsme ou de l'islam par
rapport aux autres deux religions qui ensemble composeraient une unique
et idéalefamille d'Abraham. Il a plutôt affaire avec la circulation entre
ces religions historiques d'un modèle de leadership religieux doué de

la vertu de l'improvisation2. Nous restons évidemment fidèles au tour

1 T. Asad, Genealogies ofReligion, p. 1.
2 Sur ce concept, voir. S. Greenblatt, Renaissance Self-fashioning, p. 227 et D.
Lerner, The Passing of Traditional Society, p. 225.



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 191

de pensée proposé par Max Weber à propos du type-idéal de prophète.
Nous entendons toutefois aller au-delà de la géniale typologie webe-
rienne. Il ne nous intéresse pas seulement de comprendre quel type
de prophète fut Jésus de Nazareth ou Mahomet. Nous désirons
comprendre le rapport entre la vertu de l'improvisation que les deux figures

ont manifestée et la texture d'une partition qui, dans un deuxième
temps, lorsque le virtuose n'est plus, peut être interprétée et variée
en tonalités diverses dans le temps, d'une manière en même temps
créative chaque fois. Métaphore mise à part, l'objectif est d'étudier
le mouvement qui s'instaure entre la personnalité mobile d'un leader
charismatique, d'un côté, et le processus de construction du système
de croyance, de l'autre. La vertu de l'improvisation appartient
certainement à une personne, c'est un don extraordinaire de celle-ci. Elle
s'éteint avec la mort physique du leader et, comme Weber nous l'a
enseigné, son énergie se transforme en quelque chose d'autre: en une
institution qui en garantit au moins la forme, alors que la substance
du charisme vivant n'est plus, ou en une tradition canonisée. Mais en
est-il vraiment ainsi? La dimension aléatoire, risquée et créative du
virtuose de l'improvisation est une composante structurale qui ne peut
être entièrement institutionnalisée, gelée et affaiblie à l'intérieur d'un
système ordonné de croyances (religieuses). Il y a un excédent de sens

qui n'est pas toujours réductible au système. D'une figure comme
celle du virtuose de l'improvisation nous devons attendre un système
de croyances qui reflète, non seulement d'une manière mythique, ses

vertus originaires, mais au moins un des traits fondamentaux du
virtuose lui-même: sa capacité de franchir les frontières des univers
symboliques donnés pour sûrs, propre à sa personnalité mobile.

Nous définissons comme vertu de l'improvisation ce don
extraordinaire (charisme) exercé par une personnalité mobile, capable en
d'autres termes de transformer des matériaux symboliques existant et
préexistant à un milieu socio-religieux déterminé (rituels, croyances,
attentes messianiques, formes d'organisation religieuse) en un
nouveau système de significations: un acteur social qui ouvre un nouveau
scénario en utilisant des toiles de fond déjà existantes. Un nouveau
sens qui est conféré à un univers de sens qui ne réussit plus à dominer
la contingence d'un milieu socio-religieux déterminé (historiquement
parlant). L'improvisation concerne donc le sens de l'agir social, qui
voit changer de signe dans l'urgence d'une parole puissante, celle
du leader charismatique ou du virtuose. La notion de sens à laquelle
nous nous référons ici est celle qui, provenant de la grande tradition

phénoménologique de Schütz arrive et pénètre d'une manière



192 ÉTUDES DE LETTRES

inattendue dans la théorie des systèmes, en particulier dans l'approche

de Luhmann3. Le sens, au long de cette ligne tourmentée de

développement de la pensée sociologique moderne, est un concept qui
concerne à la fois le monde de la vie, le monde donné pour sûr, et le

penser autrement, le fait d'imaginer d'autres significations possibles
par rapport à celles que nous donnons pour sûres dans le monde de

la vie et qui peuvent apparaître non plus en tant que telles, si, par
exemple, se manifeste la force du charisme dont parle Weber. Ce qui
jusqu'à un certain moment semblait naturel (ne disons-nous pas que
nous naissons dans une religion?) est révoqué dans le doute et reconduit

au monde des contingences, des significations possibles, parce
que d'autres significations menacent et apparaissent plus puissantes
dans l'orientation du sens de l'agir individuel et social. Le «il est
ainsi, mais il pourrait être autrement» se profile comme un horizon de
sens différent par rapport à celui partagé par la majorité des individus
d'une société donnée, comme pouvait être la société juive au temps de
Jésus ou la société des nombreux dieux des tribus de l'Hijaz arabe au

temps de Mahomet. Des pratiques rituelles consolidées, des liturgies
à champ sémantique bien défini sont ainsi déstabilisées, changent de

signe, s'élargissent dans leurs limites symboliques, pour finir ensuite

par acquérir d'autres significations. Le virtuose de l'improvisation
visant à donner forme à tout cela trouve les paroles justes (les vrais
prophètes parlent, justement, n'écrivent pas) pour dire ce qui
apparaissait comme indicible, en donnant forme verbale à ce qui se trouvait

dans un état de langage latent inarticulé. En faisant de la sorte,
le virtuose exerce un nouveau pouvoir de communication et son agir
n'est pas seulement de type charismatique, mais aussi communicatif,
capable de transformer par son action l'indicible en parole vivante
dont on peut faire l'expérience. Un agir performatif qui transforme
la complexité croissante et inerte présente dans un milieu socio-religieux

déterminé en une nouvelle grammaire génératrice de symboles
religieux, en langue sacrée: la complexité est ainsi d'un côté réduite,
et de l'autre reconduite à un niveau de complexité majeur, qui par
la suite se transférera au système de croyance qui prendra naissance
après la disparition du virtuose de l'improvisation. L'objet sur lequel
s'exerce un tel pouvoir communicatif a deux faces:
a) Un retour vers le passé, du moment qu'il met en mouvement
devant le regard de l'esprit des symboles et des significations reli-

3 En particulier dans la deuxième partie de sa production scientifique, vers la
fin des années 80. Voir en particulier, de N. Luhmann, Sistemi sociali, p. 147.



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 193

gieuses préexistantes, qui n'arrivaient plus à donner du sens à l'agir
individuel et social; ainsi, le pouvoir de communication se configure
comme une invention du présent4 qui ne met pas à zéro le passé, une
mobilisation des ressources existantes dans un milieu déterminé5 pour
un type d'action qui dévie de l'agir traditionnel; les religions, vues à

l'état naissant, ne sont pas des monades sans portes et fenêtres, pures
et intactes terres de personne; elles sont en réalité, comme les historiens

nous l'enseignent, syncrétiques par définition, en d'autres mots
accumulation et réinvention de symboles que le fleuve karstique de
l'histoire porte avec lui et qui de temps en temps émergent à nouveau
à une époque déterminée pour être réutilisées sous des formes nouvelles

ou semi-nouvelles.
b) Une deuxième qui regarde plutôt vers le futur, dans le sens où le
pouvoir de communication du virtuose a en soi quelque chose de
miraculeux, pas tellement dans le sens de miracles associés à telle
ou telle figure prophétique, mais à la manière dont Hannah Arendt6
entendait ce mot lorsqu'elle évoquait le miracle de la politique; il
s'agit du pouvoir de commencer un système de croyance à partir de

l'expérience spirituelle (mystique, extatique, ascétique, etc.)
individualisée et unique d'un sujet; il s'agit du passage de l'improvisation
à la systématisation de la mémoire, de la lignée croyante dont parle
Hervieu-Léger7, et de celle-ci à la construction d'un système d'une
haute complexité symbolique interne, capable de s'auto-générer sur
la base de principes de fonctionnement, codes et pratiques rituelles
propres, fonctionnels dans le maintien d'une ligne de frontière entre
le système lui-même et le milieu, ce dernier, par définition, changeant
et toujours plus différencié du système.

La vertu de l'improvisation, sans métaphore, équivaut à la capacité
auto-poïétique d'un système de croyance religieuse de maintenir le
contrôle sur les frontières symboliques que celui-ci a tracé et continue
à tracer par rapport au milieu, qui change dans le temps et qui varie,
en s'acculturant d'une fois à l'autre dans les nombreux espaces
socioculturels dans lesquels une tradition religieuse se répand et s'enracine.

Le penser autrement — dont la faculté de commencer concerne
en général le croire, et en particulier le croire connoté religieusement

4 Pour cette notion, voir A. Melucci, L'invenzione del présente, p. 28.
5 Pour ce concept de mobilisation des ressources symboliques dans un milieu
déterminé, voir C. Tilly (ed.), From Mobilization to Revolution, p. 184.
6 H. Arendt, Che cos'è la politico, p. 15.
7 Voir D. Hervieu-Léger, La religion pour mémoire, p. 119.



194 ÉTUDES DE LETTRES

— a toujours affaire avec le penser l'ailleurs: en d'autres termes,
l'improvisation propre du charisme originaire du fondateur doit être
mise à l'épreuve, aussi après sa disparition physique, lorsqu'elle se
traduit dans un langage sacré, pluriel et différencié, selon les différents

milieux dans lesquels le message originaire arrive et conquiert
du terrain.

C'est justement ce mouvement de la personnalité mobile vers la
construction d'un système de croyance qui constitue un terrain intéressant

pour une recherche comparée entre différentes familles religieuses.

Ce que, d'une manière plus précise, nous entendons comprendre
c'est si, en étudiant le profil de ce que nous appelons personnalité
mobile, il ne serait pas plausible et même nécessaire de comparer
entre elles des figures de fondateurs de communautés de croyants qui
ont ensuite donné forme à des systèmes de croyance mondiaux.

2. Personnalité mobile et système de croyance

Une personnalité mobile — en termes socio-religieux — peut être
définie comme accomplissant sur soi l'expérience de franchir et
d'enfreindre les frontières symboliques qu'une société déterminée s'est
donnée pour se raconter comme telle, pour définir sa propre identité
et pour interpréter collectivement le monde.

Pour mieux argumenter notre discours, nous avons choisi comme
exemple une comparaison entre la figure de Jésus de Nazareth et celle
de Mahomet, en partant du présupposé que dans les deux cas nous
nous trouvons devant deux personnalités mobiles, et de la constatation
qu'il s'agit d'une comparaison qui regarde deux familles religieuses
qui s'avèrent, pour différentes raisons de nature historique, être
apparentées entre elles. Il faut préciser que ce n'est pas tellement la
comparaison des deux figures de prophètes dans une perspective classique
comme celle indiquée par Max Weber qui nous intéresse, mais plutôt
de mettre en lumière la relation entre la mobilité de la personnalité et
le système de croyance qui prend naissance ensuite. Pour utiliser une
image tellurique, il s'agit d'observer comment se propage et s'installe
l'onde de choc qui a un épicentre circonscrit dans le temps et dans
l'espace et qui se condense dans le pouvoir de communication exercé

par le virtuose de l'improvisation sur un ensemble de croyances et
pratiques préexistantes qu'il réinvestit et que d'autres, après lui, se

chargent de systématiser.
La capacité propre du porteur de charisme (religieux) de mettre en

mouvement une société, changeant les cœurs et les esprits, s'exprime
dans l'invention de nouveaux moyens qui ont pour objet des symbo-



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 195

les connus, mais qui acquièrent une nouvelle signification sous son
impulsion inventive. En d'autres termes, une personnalité mobile se
caractérise par une impulsion aléatoire: elle affronte, au fond, un
risque (nous sommes très proches de la notion de mise à l'épreuve du
charisme dont parle Weber) d'offrir une interprétation du monde qui
va au-delà des frontières du sens commun, des représentations sociales

qu'un peuple ou un groupe social donne de lui-même. L'insuccès
qui accompagne parfois la prédication d'un chef charismatique est

pour ainsi dire pris en compte, dès le moment où sa parole met en
discussion un univers de croyances sédimentées qui laissent imaginer
uni un peuple ou un groupe social. Parler de religion signifie, dans un
tel cas, évoquer des sentiments d'identité collective, des univers de
valeurs partagées. Le charisme altère justement tout ceci. Et le risque
de rejet, hostilité et incompréhension, dans la meilleure des hypothèses,

est très élevé. L'avènement, par exemple, de Mahomet dans sa

première période — quand il agit encore à la Mecque entre 610 et 622
— et, à plus forte raison, celle de Jésus — en particulier dans la
dernière phase de sa prédication publique, quand les autorités religieuses
et politiques constituées prennent au sérieux ses paroles et se montrent
préoccupées du suivi qu'il commence à avoir autour de lui —
semblent confirmer ce qui vient d'être dit. Tous les deux ont osé franchir
des limites symboliques qui apparaissaient comme des murs portants
d'une maison stable et sûre pour des groupes humains entiers. Leur
capacité, en revanche, se déploie entière parce qu'ils savent mettre en
mouvement des esprits et des cœurs, en leur ouvrant de nouveaux
horizons de sens; celle-ci, toutefois, ne s'éteint pas avec leur fin terrestre.

La question que nous nous posons alors est la suivante: quels sont
les effets en chaîne que la personnalité mobile produit dans l'évolution

d'un système de croyance qui commence de sa parole vivante?
Notre hypothèse est qu'au cours de l'évolution se forme une tradition
mobile, en dépit de toutes les tentatives de l'immobiliser et la rendre
immuable (ceci appartient aux stratégies organisatrices plus qu'au
capital symbolique qui s'accumule dans un système de croyance). Nous

pouvons définir une telle tradition comme un type de narration qui,
d'une manière flexible, se montre capable de s'adapter aux diverses
cultures et aux divers milieux sociaux au cours du temps, et de défier
la complexité croissante des milieux sociaux que la parole originaire
cherche à dominer. De ce point de vue et sur la base de la grande
masse de matériel que les historiens des religions nous ont fourni,
on peut supposer que plus la personnalité du fondateur a été mobile,
plus le système de croyance, né de lui, a su développer un principe



196 ÉTUDES DE LETTRES

autonome de fonctionnement, en devenant toujours plus auto-poïéti-
que, en mettant au point un ensemble de moyens de communication
entre système et milieu tels qu'ils peuvent d'une fois à l'autre
transformer la complexité externe (du milieu) en complexité interne. Plus
le fondateur apporte la preuve de savoir traverser des limites symboliques

diverses et de savoir recomposer dans un nouvel horizon de

sens, plus le système de croyance dépendant de lui aura tendance à se
caractériser comme complexio oppositorum, système de significations
complexe et différencié.

Pour cela, les limites symboliques d'un système de croyance, constitué

le long d'une ligne qui remonte à la personnalité mobile,
tendent à ne pas être impénétrables, parce que dès le début formées non
comme des barrières insurmontables, mais plutôt comme, pour
utiliser une métaphore hydraulique, un système d'écluses qui peut être
fermé et ouvert en fonction de l'intensité de l'échange entre le
système de croyance et son milieu. Dans un tel sens, un système signifie
non pas une construction définie une fois pour toutes, une essence
(une res depositata, soustraite au changement du milieu), mais le produit

d'un processus continu d'ajustement, mélange d'aménagements
et changements, d'inventions et défenses, de conflits et compromis,
en somme un processus où règne la mobilité et non pas l'immobilisme.

En général, l'immobilisme dans les systèmes de croyance
religieuse constitue la phase terminale de leur disparition dans le gouffre
de l'histoire. La complexio oppositorum fait allusion à ce processus
qui transforme la différenciation externe en complexité interne pour
mieux faire face aux nombreux défis que les systèmes de croyance
affrontent au fil du temps, dans la tentative permanente — et c'est la
vraie et unique permanence dont il est sociologiquement correct de

parler lorsque nous nous référons aux religions — que les religions
en tant qu'organisations plus ou moins structurées accomplissent afin
de réduire la contingence du milieu dans lequel elles opèrent. Devant
un milieu qui change, la capacité d'un système de croyance à résister
à la confrontation avec le changement social qui a lieu en dehors de

son rayon d'action dépend de la mémoire de la vertu d'improvisation
de son fondateur: un système capable de faire mémoire est appelé à

inventer ou remodeler fréquemment le répertoire de symboles qui
traditionnellement lui appartient, de manière à réduire les variations sur
le thème qui se présentent, inattendues ou simplement incontrôlées,
et qui risquent de mettre en discussion les limites symboliques du
système même.



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 197

3. Pura parola et conflit socio-religieux

Dans la théorie des systèmes, la tension entre le système (de
croyance) et le milieu est la relation fondamentale qui permet de

comprendre, mieux que d'autres approches théoriques, le rapport que
nous avons décrit jusqu'ici entre la personnalité mobile et la construction

d'un système religieux. Étant au début, dans le cas des religions
prophétiques, le pouvoir de communication pura parola (expérience
vécue et communiquée par un individu à un groupe de personnes
qui deviendra ensuite le nucléée originaire de la communauté des

croyants), celle-ci devient par la suite objet d'un travail systématique

d'interprétation. Un tel travail commence immédiatement après
la mort du prophète et se présente sous forme d'exercices de mémoire
(faites ceci en mémoire de moi) sur ce que le leader a vraiment fait et
dit pendant qu'il était encore en vie. La mémoire n'a pas alors affaire
seulement avec la transmission d'un capital symbolique, transmission
qui fait autorité, comme justement le rappelle Hervieu-Léger8, mais
implique un travail continu sur l'identité du groupe, un processus continu

de négociation de l'extension des limites symboliques du croire
(jusqu'à quel point est-il possible d'inclure des croyances autres ou
des croyances marginales, où se situe la frontière entre liturgie et pa-
raliturgie, entre rituels canoniques et ritualités tendanciellement anar-
chiques?), une mise au point continue des langages et des répertoires
symboliques à communiquer selon les différentes situations sociales
et historiques. Prenons par exemple le nom de Christ qui sera attribué
à Yehoshua dans un moment ultérieur à la prédication, la passion et la
mort de Jésus de Nazareth. Christ (et chrétien) renvoie à une interprétation

théologique qui traduit le concept grec de Messie. Maintenant,
comme nous l'ont appris les historiens du christianisme9, si les
premiers témoins oculaires et les premiers disciples se sont convaincus
que dans la prédication de Jésus se fût manifesté Dieu lui-même, dans
les communautés des origines qui commencent à se former après la
mort du Christ, on identifie différents titres pour nommer la
souveraineté du Seigneur. Certains le reconnaissent dans le titre de Messie
(Christ en grec), au long d'une ligne de différentiation progressive
de la souche juive (voir, par exemple, YÉvangile de Marc 8,29);
certains préfèrent utiliser celui de Fils de l'homme (voir, par exemple,

8 D. Hervieu-Léger, Ibid.
9 Voir en particulier E. Lupieri, «Fra Gerusalemme e Roma», p. 90; M.
Pesce, Le parole dimenticate di Gesù\ G. Stroumsa, La formazione dell'identité
cristiana, p. 38.



198 ÉTUDES DE LETTRES

Luc 12,8), abandonné successivement à l'avantage du troisième titre:
Fils de Dieu (Marc 15,39; Matthieu 14,33). Ce sont trois modalités
principales entre les nombreuses qui se multiplieront au cours des
siècles et qui constitueront la source de continuels conflits doctrinaires

et culturels. Il ne nous intéresse pas ici de reconstruire l'histoire
du conflit socio-religieux qui sous-tend les disputes christologiques
et sotériologiques qui se prolongent jusqu'aux temps modernes, mais
plutôt d'attirer l'attention sur le processus de définition des paroles

pour communiquer des concepts et idées, fruit d'une transaction
symbolique entre différents courants herméneutiques présents dès le
début du christianisme. La partie qui s'est jouée dans le champ socio-
linguistique-religieux a concerné justement la délimitation des limites
symboliques que devaient établir — au moins dans la prétention de

ceux à qui incombait la tâche institutionnelle de guider d'une manière
unitaire une organisation de salut comme l'église — une fois pour
toutes les paroles permises pour dire en quoi tous les croyants
doivent croire. On doit à Paul de Tarse le projet d'un christianisme — la
Grande Église — capable de réduire la complexité et la différentiation
croissante des groupes et communautés chrétiens, qui exprimaient les
différentes âmes présentes au début de la religion de Jésus. La Grande
Église est l'idée même d'un système de croyance capable de transposer

les différences extérieures en différentiation interne, en se

proposant comme une sémantique du croire qui pouvait mieux s'ouvrir
à la rencontre avec le monde païen et avec la réalité juive. L'idée de
tradition pauline d'une église-corps mystique de Christ, dont Jésus
Ressuscité est le chef, se montre efficace par rapport à la pluralité
de paroles que les diverses communautés ont utilisées pour définir le
système de croyance.

Mais le sens attribué au terme Christ se montre réfractaire à toute
tentative de réduction de la complexité des significations qu'elle évoque

(c'est Dieu et homme, seul Dieu et seul homme, personne d'une
Trinité ou hypostase d'une substance unique, etc.): le sens donné à la
parole s'ouvre à chaque fois à d'autres significations possibles. Il faudra

recourir parfois à des manières fortes pour imposer, à l'intérieur
de l'Église catholique en particulier, le respect des liens socio-linguistiques

d'appartenance à l'Église elle-même. Le terme Christ devient
objet de communication, et ensuite communication de communication,

dans un circuit herméneutique souvent toujours plus abstrait et
sophistiqué, dans l'essai de construire un système cohérent de
significations capable de réduire les redondances de sens. Ce terme
devient finalement le principe codifié de fonctionnement d'un système



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 199

de croyances, qui historiquement ne réussit pas à dominer toutefois
jusqu'au bout la complexité externe présente dans le milieu socio-religieux

qui change dans le temps. La différenciation qui se manifeste
en celui-ci au cours du temps ne peut jamais être reconduite dans des
schèmes socio-linguistiques uniformes et définitifs. La communication

génère des conflits de pouvoir pas toujours recomposables, au
point que d'autres pouvoirs finissent par se constituer comme des

principes autonomes de construction de systèmes de croyance parallèles

et/ou alternatifs.
De la même manière, nous pouvons observer, en suivant la piste

de recherche ouverte par Arkoun10, que le passage du discours
coranique (la série de révélations viva voce de Mahomet) au corpus officiel

fermé (le texte coranique) est marqué par un travail sur la parole
dite par Mahomet à ses disciples et sur la délimitation du sens à lui
attribuer, dans la présupposition qu'on peut comprendre à travers le
texte même: «a) le processus social de l'énonciation des contenus du
texte, b) les antagonismes sociaux qui se font jour dans le texte, c) la
dialectique entre différents groupes sociaux en voie d'émergence et

groupes en voie de marginalisation (avec le discours conséquent sur
les dynamique du pouvoir), d) la dialectique entre diverses positions
sociales et religieuses différentes qui se transforme en une hiérarchie
de significations qui fixe les règles de l'orthopraxie (l'agir concret) et
de l'ortholalie (le parler concret).»11. Le «parler concret» veut dire, à

la lumière de la théorie des systèmes appliquée aux religions, la tentative

de fixer une frontière entre le système de croyance (surtout dans
sa phase aurorale de working in progress) et le milieu, par définition
le royaume des excédents de sens que le système cherche à contenir à

l'intérieur de frontières symboliques les plus uniformes et partagées
possible. Le conflit herméneutique (et politique) entre Sunna et Shî'a
qui se déroule après la mort de Mahomet, entre 660 et 680, concerne
évidemment la question de la succession du pouvoir politique — le
leader légitime de la communauté après la mort du dernier prophète
— mais implique aussi la question de l'interprétation du message
prophétique oral: jusqu'à quel point peut-on interpréter le sens du
message? Alors que les sunnites s'arrêtent au sens manifeste de la parole
coranique, les shi'ites vont jusqu'au sens caché.

10 M. Arkoun, Lectures du Coran, p. 37-52.
11 Ibid., p. 24.



200 ÉTUDES DE LETTRES

4. Les changements des limites symboliques

L'avènement historique du christianisme primitif, comme nous
l'avons en partie anticipé dans les lignes précédentes, représente un
bon point de départ pour réfléchir à la généalogie d'un nouveau pouvoir

de communication qui s'affirme en milieu judaïque, caractérisé
aux temps de Jésus par un haut niveau interne de différenciation,
source de nombreux conflits symboliques. Les deux grandes tendances

qui s'affrontaient, en fait, dans un tel milieu à partir du VIe
siècle, peuvent être schématisées de la manière suivante: d'un côté, la
première, profondément ancrée dans l'idée messianique (Dieu aurait
choisi Son représentant dans le peuple d'Israël et l'aurait oint roi des

juifs), d'un autre, la deuxième, championne de l'observation scrupuleuse

de la Loi (Torah) sous le contrôle sûr de la caste sacerdotale;
en échange de l'observance, Dieu s'engageait à protéger Israël. Cette
deuxième tendance finira par s'imposer dans la période post-exili-
que, du retour de Babylonie; elle s'est exprimée, grâce à l'hégémonie

socio-religieuse exercée par la classe sacerdotale, dans les termes
d'une idéologie rigoureuse de la pureté rituelle, sur la base de laquelle
fut progressivement désignée une frontière entre Yin-group et Yout-
group: le vrai juif est celui qui peut démontrer qu'il descend sûrement
de parents juifs, qui donc peut s'enorgueillir d'avoir du sang pur dans
les veines et, en même temps, qui respecte tous les préceptes de la
Torah. La réforme dite d'Ezra (Ve siècle av. J.-C.) est, en fait,
l'ascension à Jérusalem d'un clan de familles sacerdotales qui impose un
complexe de normes de pureté rituelle, y compris l'obligation de
répudier des femmes d'origine non juive que quelqu'un aurait pu épouser

durant l'exil. Les prêtres, vu que les souverains laïques étaient
privés d'autorité, assumèrent aussi le contrôle politique de la cité. Le
judaïsme dit du Deuxième Temple est une forme de cléricalisation
extrême de l'hébraïsme qui se manifeste concrètement dans la création

d'un système de contrôle des esprits et des corps à travers une
discipline rituelle méticuleuse. Contre cette hégémonie se formèrent
dans le camp religieux juif des courants alternatifs et contestataires
(des samaritains aux mouvements de type apocalyptique). La réforme
d'Ezra peut être définie comme la tentative de reformuler l'identité
juive fragmentée et différenciée à travers une discipline collective: le
pouvoir de communication aux mains de la caste sacerdotale prétendait

introduire avec autorité un seul discours uniforme autorisé sur les

significations à attribuer à des gestes et pratiques rituels, autrement
non homogènes et non suivis par tous de la même manière. L'élément



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 201

forcé le plus évident est l'essai de rendre transparente la pureté ethnique

(du peuple juif) à travers la pureté rituelle.
Le tension entre les tendances qui viennent d'être décrites, que,

pour des raisons de place, nous ne pouvons pas suivre pas à pas au fil
du temps, se reproduit au temps de Jésus, bien qu'en des conditions
historiques profondément changées. La fascination exercée semble-
t-il par la figure de Jean-Baptiste sur le jeune Jésus, à la veille de

sa carrière publique de prédicateur, peut être expliquée aussi à la
lumière des observations précédentes. Jean-Baptiste pouvait représenter

pour Jésus une figure ambivalente et pour cela intéressante: Jean,
d'un côté, cohérent avec le principe de l'observance méticuleuse de la
Loi, refusait de se nourrir d'animaux (sauf les sauterelles, qui à l'époque

étaient considérées comme de la nourriture casher, du moment
qu'on croyait qu'elles n'avaient pas de sang et dont, comme Marc
(1,6) le raconte, le Baptiste se nourrissait volontiers durant son
ermitage volontaire) et, d'un autre, il ne se posait pas trop de questions
sur le fait de savoir si l'eau du fleuve Jourdain, avec laquelle il avait
l'habitude d'asperger ceux qui s'adressaient à lui pour la rémission
des péchés, était plus ou moins pure. Le vrai défi que Jean-Baptiste
lançait à la caste sacerdotale était clair. Selon ces derniers, le rite de
rémission des péchés devait avoir lieu seulement dans l'enceinte du
Temple (donc dans un espace socio-religieux et socio-linguistique-
religieux précis, contrôlé, discipliné) et devait être précédé d'un acte
sacrificiel que seuls les prêtres pouvaient administrer. De ce point
de vue, ce qui frappe Jésus c'est le fait que Jean, tout en étant un
pratiquant, conteste le monopole des significations des pratiques
rituelles exercé par les familles de Jérusalem. Jésus tire probablement
de Jean la conviction de la nécessité d'innover dans la continuité.
Il s'exercera dans une sorte d'herméneutique vivante pour redessiner

les limites symboliques du système de croyance juif, qui ne sont
plus considérées comme des liens insurmontables du croire, serrées
dans les frontières rigides du pur/impur à la défense d'une identité
ethnique qui vidait la tension universelle contenue dans le message
biblique. En franchissant les frontières, Jésus, plus intensément que
Jean, a cherché à transformer la segmentation ethnique dans laquelle
le judaïsme s'était auto-relégué dans un projet de réforme éthique de

longue haleine et à vocation universelle. En particulier il a cherché
à introduire en milieu juif l'idée que l'impureté ne dépend pas de la
non observance formelle des préceptes rituels, en polémiquant
ouvertement avec les Perushim (Pharisaioi), mais de l'intention qui n'est
pas droite dans l'acte de celui qui accomplit un geste rituel. Il a agi



202 ÉTUDES DE LETTRES

comme un réformateur éthique qui tire du milieu le matériau symbolique

brut pour le remodeler, en inventant un nouveau code interprétatif
des significations (le sens) du complexe des rites et des symboles qui
composaient l'univers des croyances partagées d'une manière générale

en milieu juif. Du nouveau code, ainsi inventé, il n'y a qu'un
pas vers l'invention d'un nouveau moyen de communication fondé
sur le pouvoir charismatique personnel de Jésus lui-même. Les
nouvelles ressources symboliques que son pouvoir se montre capable de
mobiliser sont, comme on le sait, l'idée que «l'esprit est supérieur à
la loi», que «la loi est faite pour l'homme et non l'inverse», que le
Royaume de Dieu a déjà commencé. De fait, l'herméneutique vivante
de Jésus s'exprime dans des actes continus de dépassement des limites

traditionnelles (du pur/impur); on peut alors rencontrer l'autre qui
se trouve au-delà d'une telle limite: les pécheurs, les publicains, les
prostituées, les lépreux, les non-juifs et ainsi de suite. Jésus démontre
que l'on peut croire dans le relatif, non pas en défense d'une identité
qu'on suppose menacée par qui est perçu comme impur. Le choix de
croire apparaît à Jésus incompatible avec les liens de sang (familiaux
et ethniques). La figure de Jésus peut être vue comme un exemple
de personnalité mobile capable de mettre en mouvement les limites
symboliques du système de croyance préexistant, en montrant les
limites d'un code religieux qui restreint le sens au domaine du principe
d'identification ethnique. Jésus, durant sa vie et à travers sa vie même
(dans sa chair, avec la mort sur la croix), démontre que les symboles
hérités peuvent être interprétés d'une manière différente: le sens
nouveau rend possible ce qui avant ne l'était pas ou l'était dans un état
latent. En pratiquant dans un tel monde la vertu de l'improvisation,
Jésus prépare le terrain fécond pour le processus successif de
construction d'un système de croyance, qui se rapportera à lui, doté d'une
notable flexibilité: complexio oppositorum qui à tout champ contamine

les divers modèles d'organisation socio-religieux (église, secte,
réseau mystique, congrégation, ordres ascétiques etc.), les différentes
herméneutiques du message du fondateur (des premières communautés

aux multiples églises chrétiennes) et enfin les différentes pratiques
liturgiques (à des degrés plus ou moins amples de liberté socio-linguistique

de type sacré).

5. La parole en mouvement

En comparant la figure de Jésus avec celle de Mahomet, sur la
base de l'approche généalogique, une première considération
superficielle peut être faite ici: les deux ont été des figures de réformateurs



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 203

en mouvement, paroles vivantes en mouvement, capables de communiquer

une nouvelle parole. Au commencement (du christianisme et
de l'islam) il n'y a pas de nouveau texte sacré, mais seulement viva
voce, une improvisation fluide d'une nouvelle musique pour l'esprit.
La nouvelle performance crée graduellement un nouvel espace pour
l'imaginaire collectif. Seulement quand le prophète meurt — comme
Weber nous l'a montré — le problème principal pour ses disciples est
de faire face à des tentatives qui viennent de différents côtés (y compris

d'une partie de ses disciples) de rétablir la sécurité des limites, en

y incorporant le vieux (ou des parties de celui-ci) dans le nouveau, à

la recherche d'un compromis précaire entre les racines et la délocalisation

de l'esprit que la viva voce du prophète a provoquée.
De nombreuses études ont mis en évidence que les deux phases

de l'avènement prophétique de Mahomet, la première marquée par
le décor de la Mecque et la deuxième par celui de Médine, constituent

en réalité deux moments différents dans la construction de son
identité charismatique. La migration de 622 après J.-C. de sa cité
natale à Médine introduit une discrète discontinuité dans le processus

de production de significations et symboles religieux. Si dans la
première phase Mahomet, encore sous l'influence extatique et mystique

de la première révélation produite dans le désert, prend graduellement

conscience d'être devenu la voix de Dieu (rasul Allah), dans
la deuxième, sa figure doit se soumettre au soin des affaires terrestres
et aux règles du gouvernement d'une cité (Médine). La deuxième
période finira par intégrer — littéralement dans la personne physique du
même leader charismatique — les significations du premier processus
de constitution du système de croyance auquel Mahomet se dédiera
après avoir consolidé définitivement son autorité prophétique sur tout
le territoire de la péninsule arabique. Cette période finira aussi, après
la mort du prophète, par jouer un rôle décidément plus considérable
dans le processus de sauvegarde de la mémoire prophétique de la
part de ses plus fidèles disciples. C'est justement par ce travail sur
la parole vivante, transmise aux générations succédant au prophète
Mahomet, que se forme le mythe de fondation d'un lien indissoluble
entre religion et politique. Un mythe qui tend à supprimer les
significations religieuses de la première phase prophétique de Mahomet,
celle mecquoise12. La prédication mecquoise compterait un deuxième

12 Voir notamment M. Taha, The Second Message of Islam, p. 124; A. Na'im,
Toward an Islamic Reformation, p. 44; A. N. Zayd, Islam e storia, p. 24.



204 ÉTUDES DE LETTRES

message, selon Taha13, de l'islam, encore inexprimé, qui aurait été
graduellement supprimé au cours de l'évolution historique, dans le

passage de la cité-état de Médine aux grands empires dynastiques, en
redimensionnant la vertu de l'improvisation qui caractérise au début
l'expérience religieuse de Mahomet, et en refoulant dans les plus
profonds recoins de la mémoire collective l'image d'un homme qui avait
été capable de se mouvoir au delà des limites du système de croyance
traditionnel, de s'ouvrir à la rencontre d'autres religions monothéistes,

de réélaborer le matériel symbolique préexistant. Toute la créativité

originaire du charisme prophétique est progressivement sacrifiée
sur l'autel de la Loi, codifiée au cours d'un intervalle de presque trois
cents ans après la rédaction du canon officiel du Coran. La primauté
du droit — plus que la politique — sur la parole prophétique s'impose

au fur et à mesure que deviennent urgentes les exigences du
gouvernement d'une société vaste, multi-éthnique et multi-religieuse
comme le deviendra en l'espace de cent ans après la mort du prophète
Mahomet l'empire musulman. Comme Jésus, aussi Mahomet essaie
de briser au début de son mandat prophétique les liens de sa tribu,
les liens ethniques qui groupaient les individus en base à la solidarité

clanique, 1' 'asabaiyya, dont parle Ibn Khaldun14. Nous pouvons
identifier le profil de la personnalité mobile de Mahomet à travers les
traits socio-religieux suivants:
a) La recherche d'une réponse au doute concernant l'existence du
Dieu unique d'une personne élevée et éduquée à imaginer un univers
sacré peuplé de plusieurs divinités.
b) Une telle recherche pousse Mahomet à franchir les limites de systèmes

de croyance religieuse (judaïsme et christianisme) présents dans
le milieu où il vit et agit, développant ainsi, en parallèle à la prise de
conscience de son statut de prophète, une curiosité pour la religion de
Vautre, pratiquant ainsi ce que nous avons appelé la vertu de
l'improvisation.

c) En réélaborant les symboles des univers religieux de Vautre,
Mahomet cherche plus ou moins consciemment à démanteler les
liens sociaux ethno-religieux prévalents à son époque, transformant
la différenciation socio-religieuse présente dans le milieu où il œuvre
en complexité interne du système de croyance qu'il est en train de

construire et définir dans le cycle de vie de son charisme prophétique
(610-632 après J.-C.); sa personnalité mobile est, pour utiliser une

13 Ibid.
14 Voir I. Khaldun, The Muqaddimah.



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 205

métaphore bien connue, à l'origine même de l'islam une force morale
qui défie les montagnes des divisions ethniques propres à une société
segmentaire de type tribal comme l'était celle dans laquelle il était né
et avait grandi.

La tension non résolue, jusqu'à aujourd'hui, entre les principes
d'identification ethnique et religieux (l'universalité de Yumma)
constituera et constitue la confirmation de l'hypothèse de l'effet-contagion
de la personnalité mobile dans la définition des frontières symboliques

du système de croyance qui commence avec lui et traverse le
climat de l'histoire, avec tous les conflits socio-religieux internes qui
attentent continuellement à son unité et sa cohérence.

En comparant la figure de Jésus avec celle de Mahomet, sur la base
de l'approche généalogique, donc, on voit comment les deux communautés

religieuses — chrétienne et musulmane — se sont confrontées
à la question de fixer le contenu vrai du message oral par rapport au
capital symbolique que les deux prophètes avaient élaboré à partir de

symboles et de rituels préexistants. Une lutte pour garder la ligne de
démarcation entre vrai et faux, licite et illicite, qui permet de marquer
la différence d'un système religieux par rapport aux autres.

Conclusion

Nous avons assumé l'existence dans le champ religieux de la
personnalité mobile (porteuse en général d'un charisme prophétique)
comme un acteur social qui se meut comme un réformateur éthique
et qui, agissant ainsi, invente un nouveau moyen (et conséquem-
ment légitime un nouveau pouvoir) de communication. La nouveauté
consiste — et l'on peut la mesurer — dans la capacité de réduire la
complexité des significations (symbolico-religieux) qui caractérise
un milieu social déterminé. L'intérêt, donc, à étudier d'une manière
comparative les profils des personnalités prophétiques, respectivement

de Jésus et Mahomet, ne constitue pas un exercice extrinsèque
et arbitraire. Nous sommes en revanche dans le cœur même des deux
systèmes de croyance. Non pas tellement parce que, selon un concor-
disme banal, ils ont partagé des symboles, mais parce qu'ils ont dû
apprendre à mesurer la tenue des leurs limites symboliques respectives,

en étant confrontés à la différenciation socio-religieuse représentée

mutuellement d'un système par rapport à l'autre (le christianisme
par rapport à l'islam et le contraire). Ceci a produit et reproduit au fil
du temps la tension irrésolue entre l'identité (de l'être chrétien et
musulman) et la différence (si je suis chrétien ou musulman je suis
différent de l'autre). En termes sociologiques, la méthode généalogique



206 ÉTUDES DE LETTRES

est en mesure de nous montrer comment la polarité différence/identité
qui caractérise l'évolution des deux systèmes de croyance religieuse
que nous examinons, peut être lue comme la contradiction originaire
— non résolue — de la personnalité mobile des fondateurs. La
prétention soit du christianisme soit de l'islam d'être porteurs d'un message

universel s'est souvent brisée contre la barrière de corail dressée

pour protéger l'identité collective (de la très catholique Espagne à

l'identification entre chiisme et nationalité persane). La comparaison
est alors un laboratoire où, en rétroagissant sur le passé — d'où le
travail interdisciplinaire entre histoire et sociologie dont il faut tenir
compte, comme nous l'avaient déjà enseigné Weber et Troeltsch —,
on est en mesure d'étudier la relation fondamentale entre personnalité
mobile et systèmes de croyances. Celle-ci, où ces composantes trouvent

leur origine, permet de vérifier si et jusqu'à quel point des systèmes

divers, mais contigus pour des raisons historiques, conservent ou
dissipent au cours du temps l'énergie originaire accumulée et, pour
reprendre Bourdieu, l'accumulation originaire du capital symbolique
et social accompli de la part du fondateur.

Enzo Pace

Traduit de l'italien par Bogdan Diaconescu



LA MÉTHODE GÉNÉALOGIQUE 207

Bibliographie sélective

ARENDT, Hanna, Che cos'è la politico, Milano, Edizioni di
Comunità, 2001.

ARKOUN, Mohamed, Lectures du Coran, Tunis, Alif, 1991.

ASAD, Talal, Genealogies ofReligion, Baltimore, The John Hopkins
University Press, 1993.

GREENBLAT, Stephan, Renaissance self-fashioning, Chicago,
Chicago University Press, 1980.

HERVIEU-LÉGER, Danièle, La religion pour mémoire, Paris, Cerf,
1993.

KHALDUN, Ibn, The Muqaddimah, London, Routledge & Kegan,
1967.

LERNER, Daniel, The Passing of Traditional Society, New York,
Free Press, 1958.

LUHMANN, Niklas, Sistemi sociali, Bologna, Il Mulino, 1991.

LUPIERI, Edmondo, «Fra Gerusalemme e Roma», in Storia del
cristianesimo. L'antichità, a cura di G. Filoramo, D. Menozzi,
Roma-Bari, Laterza, 1997.

MELUCCI, Alberto, L'invenzione del présente, Bologna, Il Mulino,
1980.

NA'IM, Abdullahi, Toward an Islamic Reformation: civil liberties,
human rights, and international law, Syracuse N.Y., Syracuse
Univ. Press, 1990.

PESCE, Mauro, Le parole dimenticate di Gesù, Roma-Bari, Laterza,
2004.

TAHA, Mohamed, The Second Message of Islam, Syracuse, Syracuse
University Press, 1980.

TILLY, Charles (ed.), From Mobilization to Revolution, Reading,
Addison-Wesley, 1978.

ZAYD, Nasr Abu, Islam e storia, Torino, Bollati Boringhieri, 2004.




	La méthode généalogique pour une possible comparaison entre le christianisme et l'islam

