
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: Une posture inversée : le yoga global

Autor: Burger, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL

L'article expose un comparatisme reposant sur la pratique des regards croisés
dont nous postulons la pertinence pour comprendre l'échange d'idées et de
pratiques entre l'Inde et l'«Occident». Durant les XIXe et XXe siècles naît l'un des

phénomènes de mondialisation les plus intéressants, à savoir l'exportation et la
globalisation du yoga indien. Pendant que l'«Occident» s'éveille au yoga spirituel

inauguré par Vivekananda (dès 1893), des yogis indiens soumettent leur
tradition à l'expérimentation scientifique moderne (années 20). Dans leur ouvrage
commun Sport et Yoga (1941/48), Selvarajan Yesudian (le yogi chrétien indien)
et Elisabeth Haich (l'ésotériste hongroise) illustrent d'une manière paradigmati-
que les synthèses créatives qui peuvent s'opérer dans les processus d'échanges
pluri-dimensionels et pluri-directionnels entre les traditions indiennes et
européennes que seule une posture comparative, capable de faire le va-et-vient entre
les deux traditions, est à même de saisir.

Les regards croisés comme mode de comparaison

L'exercice de comparaison, qui est le sujet de réflexion du présent
volume, constitue un exercice toujours difficile et périlleux, tant le
terme même de comparaison et les méthodes auxquels il a pu
renvoyer dans le contexte de la discipline d'histoire des religions, sont
soumis à des ré-examinations, voire à des procès constants1. Malgré

1 Pour un rapide état de la question dans le contexte de l'histoire des religions,
voir M. H. Luther «Comparison», et encore W. Paden, «Comparative Religion».
Pour une perspective plus étoffée, toujours dans le domaine qui est le nôtre, voir
J. Z. Smith, Imagining Religion: From Babylon to Jonestown (chapitres 1 et 2).
La perspective historico-contrastive est mise en évidence et résumée dans ses
points les plus importants par N. Gasbarro dans ce volume, alors que Y. Bubloz
rappelle dans ses grandes lignes les enjeux du comparatisme pour notre discipline

dans l'introduction.



162 ÉTUDES DE LETTRES

ses difficultés et errances, la tâche comparative reste cependant un
devoir essentiel de la discipline de l'histoire des religions, qui, sans
cet effort, ne peut comprendre ni «le singulier», ni «l'universel», ni
saisir et analyser leur rapport, ni surtout saisir la relation mutuelle
et instructive entre le connu et l'étranger2. La présentation qui suit
ne se veut pas un exposé ou une discussion des théories sur le
comparatisme, ni une évaluation de leur pertinence ou non-pertinence
respectives. J'entends présenter ici un exemple appliqué de comparaison

autour des pratiques de la rencontre qui caractérisent l'Inde et
l'Europe dans leur histoire récente3. Cependant quelques considérations

préalables relatives à notre perspective s'imposent4.
Dès que nous quittons une perspective phénoménologique5 qui

entend baser la comparaison sur l'existence d'une catégorie universelle
du sacré, ou toute autre forme de démarche qui vise à «substantiali-
ser» la religion, ou qui vise la quête d'origine ou de la vérité, il y a

une série de points qui doivent être clarifiés, notamment ceux relatifs
à la position du chercheur. En effet, la démarche comparative met très
clairement en évidence les manières différentes dont l'objet d'étude
peut être appréhendé et place au premier plan la question de la
reconstruction du savoir que nous effectuons. Rappelons l'évidence: la
langue, les visions du monde ou encore les intérêts du chercheur ne

2 «Denn ohne sie ist weder das "Eigene", "Individuelle" noch das
"Allgemeine", "Universelle" oder "Fremde" zu begreifen oder zu verstehen.
Beide Seiten stehen in einer Beziehung oder Selbsterkenntnis [...] Selbst-und
Fremderkenntnis vermitteln sich einander.», K. Rudolph, «Die Vergleichende
Religionswissenschaft und ihre speziellen Probleme», p. 321.
3 Nous écartons dans ce bref article les débats épistémologiques relatifs à la
construction de l'altérité, ainsi que les questions relatives à l'orientalisme (débat
autour d'E. Said), tout en reconnaissant que ces problèmes sont centraux pour
l'histoire comparée des religions. Rappelons juste que notre discipline, au même
titre que l'anthropologie culturelle et sociale, naît justement autour du problème
que pose la construction et la traductibilité de l'altérité.
4 Nous optons pour une démarche qui perçoit la discipline comme faisant partie

des sciences sociales en général (Kulturwissenschaft) dont elle partage les
questions et problèmes. On peut reprendre à cet effet la formule lapidaire, mais
non point triviale, de Gladigow qui rappelle que «les objets de la religion ne sont
pas les objets de la science des religions». Ce sur quoi nous travaillons sont des
données empiriques, insérées dans un contexte historico-culturel qui doit être
étudié en lien avec les autres manifestations de la culture, en tant que système
symbolique particulier: «... dass die "Gegenstände" von Religion(en) nicht die
Gegenstände von Religionswissenschaft sind.» B. Gladigow «Gegenstände und
wissenschaftlicher Kontext von Religionswissenschaft», p. 32.
5 Pour une critique d'Eliade, voir B. Gladigow, «"Imaginierte Objektsprachlich-
keit". Der Religionswissenschaftler spricht wie der Gläubige».



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 163

cessent d'influencer le travail comparatif, qui ne cherche pas à

représenter ce que les choses observées sont, mais comment nous les
reconstruisons6. La prise de conscience du chercheur quant à son
appartenance culturelle, tout comme la construction de l'autre à partir
d'une perspective annoncée est le seul garant pour ne pas demeurer
dans une posture ethnocentrique (ou même eurocentrique) depuis
longtemps décriée, mais qui continue à persister dans notre discipline
et dans les disciplines des sciences sociales voisines7. Surtout dans
une thématique telle que celle du transfert des notions d'origine
indienne dans nos contrés et le processus inverse du transfert de nos
notions dans le contexte indien. C'est pour cette raison que nous avons
posé comme condition préalable que cet exercice devait se faire dans

un jeu permanent de regards croisés. Si les acteurs effectuent des

échanges constants, c'est au chercheur de construire une perspective
qui travaille avec un type de comparaison capable de croiser les
regards. En effet, l'histoire européenne et l'histoire indienne sont
inextricablement liées au point qu'il n'est plus possible d'étudier l'une
sans l'autre. Ce lien inextricable pose cependant aussi des problèmes,
car les incompréhensions peuvent s'accentuer d'autant plus qu'on
pense savoir de quoi on parle. Ne citons pour exemple que la notion
de karma (sur laquelle nous reviendrons plus tard en détail), qui dans
le contexte indien veut avant tout dire «faire»8, mais qui en pénétrant
notre vocabulaire est souvent explicité à partir de reformulations
«occidentales» dont les prémisses ne sont pas mentionnées, voire pas
connues. Il ne s'agit pas, bien sûr, de tomber dans le piège qui consisterait

à croire qu'il existe une notion «pure» de karma. Nous nous
distancions donc de toute démarche qui voudrait voir une notion «vraie»
de karma qui serait celle érigée par les traditions indiennes (lesquelles
d'ailleurs?) et dont les emprunteurs auraient déformé le sens authentique9.

Ce qui nous intéresse est précisément les réappropriations et

6 Comme l'a dit de manière certes extrême, même exagérée, J. Z. Smith:
«A comparison is a disciplined exaggeration in the service of knowledge», in
Drudgery Divine, p. 52.
7 Précisons encore que nous nous distancions des perspectives de Cantwell
Smith (théologie universelle) autant que des perspectives des discours interreligieux

ou du dialogue auxquelles pourraient malencontreusement faire penser une
perspective qui entend réfléchir sur les pratiques de la rencontre. W. C. Smith.
Towards a Worldtheology. Faith and the Comparative History ofReligions.
8 Les interprétations de nos actes et de leurs résultats ont fait objet d'investigations

nombreuses et variées dans le contexte indien. Ce point est abordé à la
p. 181 du présent article.
9 Nous renvoyons ici au point 4 des principes épistémologiques mis en



164 ÉTUDES DE LETTRES

les échanges, qui ont lieu autant dans le contexte indien (intraculturel)
que dans le contexte interculturel.

Si les modèles indigènes offrent des moyens de classification, ces
derniers ne sont cependant pas des catégories avec lesquelles nous
travaillons. Les théologies indigènes sont autant objet de notre étude

que les modèles construits dans notre propre contexte. Ceci s'applique

à nos visions européennes modelées par le christianisme autant
qu'aux théories élaborées par d'autres traditions (par exemple les
systèmes de classification exposés par le néo-hindouisme)10. Les pièges

de la comparaison, telle que l'anhistoricité, l'abstraction abusive,
la décontextualisation, les jugements de valeur, l'ethnocentrisme, la
simplification, ne devraient pas ternir les avantages qu'elle peut et
doit amener, telles que des réflexions plus générales sur le religieux,
le décentrement, la mise en évidence des spécificités (singularités et
différences), les possibilités de constructions théoriques et
généralisantes à partir d'un matériel vaste, qui font qu'il vaut la peine de

persister dans l'exercice11. Notre cas spécifique que nous analysons
ici démontre même clairement que la perspective comparative est
indispensable.

Depuis la colonisation britannique de l'Inde, depuis l'avènement
de la modernité, au sens de l'entrée dans l'ère moderne individuelle
et technologique, les contacts entre l'Inde et l'Europe non seulement
sont constants, mais obligent le chercheur qui aspire à comprendre
l'histoire de chacune des parties à étudier les deux aires culturelles
simultanément12. L'indianiste ou l'historien des religions ne peuvent

évidence par Ute Heidmann dans la démarche différentielle qui rappelle de
manière précise qu'il faut construire un rapport non-hiérarchique entre les objets de

comparaison. Voir p. 143 de ce volume.
10 On peut par exemple penser à la notion de religion comme concept chris-
tiano-centrique, mais aussi aux notions de magie et les lignes de démarcations
qui démontrent des options plus théologiques que d'histoire des religions. Voir
à ce propos B. Gladigow «Gegenstände und wissenschaftlicher Kontext von
Religionswissenschaft».
11 La contribution ici, plus modeste, ne vise pas à donner une théorie générale
sur les contacts interculturels, mais, à partir de l'exemple, à démontrer la nécessité

d'inclure une perspective comparative qui apprend à se décentrer, voire se
déchristianiser. Comme l'a rappelé A. Geertz lors de la journée sur les comparatismes,

c'est la comparaison qui rend notre discipline académique.
12 W. Halbfass a posé ceci comme une condition de l'étude de l'Inde. Nous
reprenons ici cette perspective, tout en l'appliquant aussi à l'«Occident» qui,
lui aussi, qu'il le veuille ou non est obligé d'intégrer les influences qui lui sont
venues d'ailleurs. Voir à ce propos, R.-P. Droit, L'oubli de l'Inde. Une amnésie
philosophique.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 165

se priver de l'exercice de la comparaison, qui se traduit ici par
l'attention portée à l'incessant va-et-vient d'échanges qui s'accomplit à

tous les niveaux de la vie, tant culturel qu'économique, entre l'Inde
et l'Europe. Si pour la période allant de 1850 au début du XXe siècle
nous pouvons relativement aisément déceler les influences exercées
les uns sur les autres, ainsi que les mécanismes d'échanges interculturels,

cela devient beaucoup plus fastidieux pour le XXe siècle à cause
de l'ampleur et de la complexité des réseaux d'échanges. Il n'y a donc
plus lieu d'expliciter ces rapports en termes d'influences reposant sur
des perspectives de filiation généalogiques ou encore diffusionniste13.
C'est pourquoi dans ce cas spécifique, la comparaison qu'il convient
d'adopter est justement celle d'un constant croisement des regards.
Si l'anthropologie parle de l'effet en retour (se voir autre à travers
l'autre), la démarche des regards croisés le reprend, mais élargit la
perspective en se déplaçant entre l'ici et Tailleurs. Wilhelm Halbfass
a tenté dans une perspective d'herméneutique de la rencontre entre
l'Inde et l'Europe de suivre l'évolution de certains concepts clé, tels

que karma et dharma en travaillant sur les sources occidentales qui
inspirèrent une réinterprétation des traditions indiennes par les
penseurs néo-hindouistes14. Dès le milieu du XXe siècle, une telle
généalogie (ou redevance) devient chose impossible à retracer, tant les
mécanismes de la rencontre sont complexes15.

Dans les pratiques de la rencontre, les chemins ne sont pas tout
tracés. Les transformations d'idées ou de pratiques autres qui s'opèrent

dans la société d'accueil ne deviennent pas forcément ce qu'on
a prévu, ni ne se produisent là où l'on pense. Il va de soi qu'il faut
reconnaître d'emblée que lors du passage d'un monde à l'autre, les
idées et les pratiques se transforment pour laisser naître autre chose,
quelque chose de différent. Si je partage d'une certaine manière ce
point de vue fréquent qui consiste à mettre l'accent sur les transformations

que les pratiques et les concepts subissent en fonction de la
culture d'accueil, il faut cependant admettre que la rencontre déclenche

également des démarches innovatrices tant dans le pays d'accueil

que dans le pays d'origine, et que c'est précisément l'échange

13 Même si bien sûr nous trouvons toujours aussi de cela.
14 II entend par perspective néo-hindouiste une réinterprétation des traditions
indiennes à partir d'un détour par des idées occidentales. W. Halbfass, India and
Europe.
15 En effet, les mécanismes d'échanges sont aujourd'hui quasi instantanés,
renvoyant à toutes les questions liées à la globalisation, dont la thématique ne peut
pas être évaluée critiquement ici.



166 ÉTUDES DE LETTRES

permanent qui est source à la fois de tension et d'innovation. Les
perspectives qui privilégient les phénomènes d'acculturation ou de

syncrétisme négligent à mon sens le côté dynamique du processus
d'échange; il ne s'agit pas seulement d'étudier les origines et les
résultats du transfert des idées et des pratiques, mais surtout les
processus et les dynamiques continues d'échanges qui caractérisent la
situation globalisée et font que les deux traditions sont en interaction
constante16.

Si autrefois on pouvait bien séparer les deux horizons culturels
«Orient et Occident» — il nous faut admettre que ce couple a joué
un rôle important dans l'histoire des idées occidentales depuis déjà
plusieurs siècles —, nous entrons dans une phase nouvelle de
globalisation, où les échanges sont d'un autre ordre que des emprunts
qu'on arrive simplement à suivre d'un lieu vers un autre: il s'agit plutôt

d'un échange incessant, et parfois instantané, d'idées et de
pratiques qui modifient le regard des uns et des autres, et cela dans un
processus continu. C'est là, me semble-t-il, un élément nouveau qui
n'a pas suffisamment retenu l'attention des chercheurs. Si je me
repose sur l'attitude bien connue dans la recherche qui consiste à dire
que la réception de l'autre repose sur la tradition qui la reçoit etc.,
je reste enfermée dans une perspective dichotomisante; or ce qui se

passe est justement autre chose: un va-et-vient incessant, qui ne laisse
rien prévoir ou prédire sur les résultats (refus, fondamentalisme,
syncrétisme), mais oblige le chercheur à adopter une posture qui est à

même d'incorporer le processus, le devenir, un échange en réseau,
et cela ne peut se faire qu'au prix d'une constante comparaison entre
les traditions qui se répondent les unes aux autres. Le comparatisme
n'est donc pas un pur postulat théorique, mais s'ancre dans l'histoire
récente.

Le yoga sur le chemin de la mondialisation

C'est le yoga17 qui va nous permettre de faire l'illustration concrète
de cette situation et de démontrer le bien-fondé de la perspective.
C'est le yoga qui sera notre objet construit de comparaison, yoga à

16 Nous avons évité d'ouvrir le débat sur la notion de syncrétisme qui est mis
en cause au moment où l'on s'interroge sur le devenir des concepts ou pratiques
transculturels, en privilégiant ici une réflexion plus attentive aux processus
interactifs entre traditions différentes et une posture comparative. Pour la question du

syncrétisme, je renvoie à A. M. Leopold, J. S. Jensen, Sycretism in Religion.
17 Dans cet article nous utilisons le concept dans le sens d'une technique ou



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 167

la fois comme bien indien et comme bien transculturel. Cette technique

indienne vieille comme l'histoire du sous-continent, a connu dans
la modernité un sort particulier, puisqu'elle s'est imposée comme un
bien globalisé. Dans le cadre des pratiques des rencontres, le yoga a

fait chemin vers l'Europe; à son tour, la réception du yoga en Europe
a eu un impact sur le regard que les Indiens eux-mêmes portent sur
leur pratique. Les transformations des uns sont devenues des impulsions

pour les autres.
Pour illustrer mon propos, je présente l'implantation du yoga en

Suisse par Selvarajan Yesudian. Disons d'emblée que cette importation

n'a été possible que grâce à l'association du maître indien avec
l'ésotériste hongroise Elisabeth Haich. C'est donc le «couple» qu'il
convient d'étudier pour mesurer les changements que le yoga subit
dans cette pratique de la rencontre, couple qui illustre de manière
quasi paradigmatique l'incessant transfert d'idées et de pratiques
entre «Orient et Occident».

Avant de présenter le «couple» indo-hongrois et son impact sur la
Suisse et l'Europe, il nous faut brièvement résumer l'état des connaissances

par rapport au yoga durant la période qui précède son arrivée
en Suisse18.

Le tournant du XXe siècle a fait émerger toute une série de
représentations orientales et de contacts avec l'Inde. La période est propice
à se laisser interpeller par d'autres anthropologies, car il s'agit bien
d'une période de profonde mutation autant au niveau des sciences que
de la culture. L'attrait pour l'Orient peut être divers, curiosité
intellectuelle, critique de sa propre civilisation, peu importe, mais il y eut
un certain regard tourné vers l'Inde pour chercher des réponses aux
questions qu'on se posait19. Comme le rappelle Christine Maillard,

pratique psycho-physico-spirituelle, développée en Inde depuis plusieurs
millénaires et trouvant sa forme la plus condensée dans les Yoga Sütra de Patanjali
(env. IIe s. de notre ère), classés parmi les 6 systèmes philosophiques de la tradition

classique. L'histoire ultérieure connaît des développements qui sont
particulièrement pertinents pour les temps modernes, notamment celui du hatha yoga.
18 Si l'échange intellectuel entre l'Europe et l'Inde est intense, au niveau des

pratiques de la rencontre, les États-Unis ont joué un rôle catalyseur ou en tout
cas médiateur. Si nous prenons le cas du yoga, c'est aux États-Unis que vont les
premiers yogi pour exposer leurs doctrines avant de se tourner vers l'Europe. Si
nous nous concentrons par la suite sur l'Europe, c'est en gardant en tête le rôle
très important que les États-Unis ont joué dans cette rencontre.
19 Pour avoir un bref survol de l'indomanie, on peut se référer à l'article de Ch.
Maillard, «Les intellectuels allemands, l'hindouisme et le bouddhisme (1890-
1930): un double regard sur l'autre».



168 ÉTUDES DE LETTRES

que ce soit l'hindouisme ou le bouddhisme20, — et le yoga en fait
indéniablement partie —, ils sont tout deux perçus à un moment donné
comme des alternatives à la voie judéo-chrétienne, à des degrés
divers et avec des restrictions diverses21. Plus particulièrement, ce sont
les courants ésotériques qui se sont ouverts, dès la fin du XIXe siècle,
à l'influence de l'Orient22.

Parmi les passeurs d'Orient23, qui furent ceux qui ont instauré une
relation d'échange entre Orient et Occident, Swami Vivekananda
(1863-1902) a joué un rôle central. Cet auteur est plus généralement

important pour la diffusion de la pensée indienne en Occident,
mais plus spécifiquement pour notre étude de cas24. Très remarqué
au Parlement des religions à Chicago en 1893, qui a déclenché toute
une série d'intérêts pour les religions du monde, plus particulièrement
pour les spiritualités orientales, Vivekananda a séjourné plusieurs
années aux États-Unis et a également effectué plusieurs voyages en

Europe, dont une visite en Suisse25. C'est lui qui a instauré le premier
camp de méditation, et non pas de yoga26, aux États-Unis. Il a très
vite compris ce dont avaient besoin ses amis et interlocuteurs occi-

20 Mais on voit aussi tout de suite combien grossières sont ces appellations.
Quel bouddhisme, quel hindouisme et encore quel Occident? Les traditions
asiatiques avec leurs anthropologies se confrontent à des traditions occidentales
variées, avec leurs attentes, visions et besoins.
21 Ch. Maillard voit deux axes principaux à ce qu'elle appelle la perspective
transculturelle (entendue comme une perspective modifiée par la confrontation
interculturelle). Certains actes de réception sont du type de la croyance (comme
par exemple la nouvelle mythologie à partir d'éléments orientaux de Blavatsky);
d'autres actes de réception sont des actes de pensée, prenant appui sur une
construction rationnelle «préoccupée de s'affronter à ce qui n'est pas son mode
habituel de fonctionnement». «Les intellectuels allemands, l'hindouisme et le
bouddhisme (1890-1930): un double regard sur l'autre», p. 24.
22 Comme le rappelle A. Choné, on ne peut plus considérer l'ésotérisme
occidental sans la référence à un savoir oriental, «La réception de l'Inde chez les
ésotéristes occidentaux de la fin du XIXe siècle», p. 47.
23 Je reprends ici l'heureux terme utilisé par les Cahiers du Yoga, qui dédient
tout un ouvrage à cette question, Passeurs entre Inde et Europe.
24 La littérature à son propos est déjà abondante, nous ne faisons ici que résumer

quelques points essentiels.
25 A ce propos, J.-F. Mayer rappelle que Vivekananda aurait mentionné le
fait que la Suisse a joué un rôle décisif dans sa compréhension de la religion.
Les nouvelles voies spirituelles. Enquête sur la religiosité parallèle en Suisse,

p. 190.
26 De fait, ce camp est appelé un camp de yoga, mais ce qui y est enseigné est
la méditation.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 169

dentaux et développa une vision d'un hindouisme qui pouvait répondre

à cette demande. Son œuvre gigantesque est une reformulation
de l'hindouisme védantique adaptée à l'air du temps27. Il faut surtout
noter pour notre propos qu'il systématise le yoga en 4 formes (bhakti,
jhâna, karma et râja)28. Cette quadripartition sera dorénavant chose

acquise et inlassablement reprise par tout un chacun. Si Vivekananda

propose le yoga, c'est en tant que yoga spirituel (râja yoga), car il
reste non seulement sceptique par rapport au hatha yoga, le yoga de
la force physique, mais le trouve même condamnable. Il rejoint dans

ce sens la théosophie, comme d'ailleurs bien des penseurs du début
du XXe siècle29. À cela s'ajoute sa volonté de faire du yoga indien
une démarche scientifique, se basant sur l'expérience que tout un chacun

devait faire de la religion. Il ne s'agissait donc pas d'avoir la foi,
mais de vérifier par l'effort personnel ce que les écritures par ailleurs
pouvaient offrir30. L'influence de Vivekananda fut énorme, que ce soit
en Inde ou dans le monde.

En Suisse, notons que la connaissance sur le yoga durant cette
première phase de renaissance indienne était essentiellement livresque. Ce
sont les ouvrages d'auteurs comme Romain Rolland ou Jean Herbert
qui font connaître la pensée védantique dans nos régions31. Pour ce qui
est du monde germanophone, l'indomanie était importante dès l'époque

romantique32. Le psychologue Carl Gustav Jung, les rencontres

27 E. De Michelis a plus particulièrement montré l'influence de l'ésotérisme
occidental sur la pensée de Vivekananda. A History ofModem Yoga. Patanjali
and Western Esotericism.
28 Notons donc que dans sa classification il n'y a pas de place pour le hatha
yoga.
29 II faut probablement y voir une volonté de la part des penseurs de se

démarquer des yogis qui se livraient à des pratiques ascétiques souvent qualifiées

de bizarres, si ce n'est d'absurdes, des pratiques dites de fakirisme qui ont
souvent suscité le rire ou le mépris. Il faut également rappeler qu'au temps de
Vivekananda, les yogis n'avaient pas bonne presse, même au sein de la société
indienne, notamment orthodoxe.
30 Ainsi Vivekanda voit l'expérience yoguique comme une démarche scientifique

de la découverte du Soi, éternellement libre. «The science of Râja-Yoga
proposes to put before humanity a practical and scientifically worked out method
of reaching this truth», in Râja Yoga, p. 128.
31 On peut se référer à l'ouvrage de J.-F. Mayer, qui a fait un état de la question
dans son livre Les nouvelles voies spirituelles. Enquête sur la religiosité parallèle

en Suisse, ainsi qu'à J. Biès, Littérature française et pensée hindoue.
32 Voir Ch. Maillard, «Les intellectuels allemands, l'hindouisme et le
bouddhisme (1890-1930): un double regard sur l'autre», pour la littérature générale.



170 ÉTUDES DE LETTRES

d'Eranos, ainsi que des adeptes des mouvements de réformes de vie
ont contribué à préparer un terrain favorable aux idées «orientales»33.

Par ailleurs la théosophie avait également familiarisé le monde
suisse avec une certaine connaissance de l'Inde. Cette dernière s'intéressait

exclusivement au räja yoga et non au hatha yoga. La théosophie
avait aussi procuré à l'Inde un nouveau sentiment de fierté par rapport
à ses traditions. Helena Blavatsky ne s'est pas seulement intéressée à

ce pays en tant qu'il détenait des vérités oubliées qu'il fallait redécouvrir,

mais elle partait également de l'idée que l'Inde était encore en
mesure de fournir des indications précieuses qui pouvaient conduire à

une meilleure compréhension des sagesses perdues34. La renaissance
yoguique inaugurée par Vivekananda35 avec une dominante spirituelle
va perdurer durant les premières décennies du XXe siècle36.

Toute la première période d'ouverture sur le yoga indien, de la fin
du XIXe siècle vers la fin des années 40, est sous le signe d'un yoga
spirituel. Ce n'est que sporadiquement que le hatha yoga, le yoga
centré sur le corps physique, retient l'attention des Européens. C'est
avec Yesudian que le grand tournant va s'opérer. En effet, Selvarajan
Yesudian et Elisabeth Haich, vont déclencher une nouvelle ère pour
le yoga en Europe et pour l'histoire du yoga tout court en unissant
un yoga spirituel au yoga de la santé. Cette démonstration se fera
essentiellement à partir de l'ouvrage Sport et Yoga37 qui constitue
une illustration parfaite des synthèses opérées par ce «couple» entre
«Occident et Orient» et leur dynamique d'échanges, et constitue pour
nous un exercice de comparaison s'appuyant sur une perspective des

regards croisés.

33 M. Merz a fait un très bon résumé de la situation suisse du yoga dès 1900.
M. Merz. «Ich weiss, dass alles unglaubhaft tönt...» Zur Geschichte des Yoga
in der Schweiz 1900-1960. Cette partie historique est traitée en profondeur dans
notre publication qui émanera du projet FNS: Le yoga entre la Suisse et l'Inde:
histoire et herméneutique d'une rencontre.
34 La théosophie avait elle-même instauré une sorte d'histoire comparée des

religions qui devait aboutir à la vérité universelle.
35 L'histoire est évidemment bien plus compliquée et complexe. Il y a eu
d'autres auteurs qui ont joué un rôle clé dans la transformation du yoga, mais qui
sont pour l'instant moins bien connus. Voir notre projet FNS sur le yoga entre la
Suisse et l'Inde.
36 Durant cette période déjà se dessinent des intérêts pour une analyse
scientifique du yoga physique et commencent des études en laboratoire sur le yoga,
surtout en Inde.
37 L'histoire de la publication de cet ouvrage, ici qu'annoncée, est centrale pour
comprendre un mécanisme important de la diffusion du yoga.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 171

La figure de Salvarajan Yesudian (1916-1998)

Yesudian est né en 1916 en Inde du sud d'une famille chrétienne38.
Son père était médecin et sa mère sage-femme. Il a été dans une école
anglo-indienne, où il a été très influencé par le scoutisme39. Dans bien
de ses ouvrages, Yesudian donne des informations biographiques,
sans que cela permette néanmoins de connaître les détails de sa vie.
Il relate par exemple qu'il essaya de faire du yoga à l'aide des
livres de yoga de la bibliothèque de son père, ce qui est en soi déjà
une information précieuse, à savoir que de tels livres existaient dans
la bibliothèque d'un médecin chrétien et qu'en Inde aussi on pouvait

apprendre le yoga de manière livresque. Jeune adolescent, il était
d'une santé fragile et aurait finalement, à l'insu de sa famille, trouvé
un maître de yoga qui a transformé son physique en l'espace d'une
année. Nous ne savons cependant rien sur ce maître, ni par ailleurs
sur la formation de yoga de Yesudian40. Il part en Hongrie en 1937

pour étudier la médecine et il y resta jusqu'en 1948. C'est là qu'il
rencontra Elisabeth Haich.

La Hongrie41 et la figure d'Elisabeth Haich (1897-1994)

Elisabeth Haich était musicienne, sculpteur, œuvrant dans un
milieu ésotériste à Budapest42, versée dans des courants tels que la franc-
maçonnerie, les Rosicruciens et la théosophie. Mais elle connaissait

38 Nous avons fait une synthèse des notes biographiques trouvées chez Merz,
Meyer, dans les livres de Yesudian lui-même, des informations de sa famille
à Chennai et d'un numéro spécial de Yoga Journal. Leben und Wirken von
Selvarajan Yesudian. Les indications biographiques de Yesudian lui-même ne
sont pas toujours claires et peu nombreuses.
39 Cet élément du point de vue de la dynamique de la rencontre est important.
En effet, le yoga fut passablement influencé par le scoutisme lui permettant
d'inclure notamment des éléments de gymnastique. Sa famille à Chennai nous a
confirmé le fait que Yesudian fut très marqué par l'esprit du scoutisme (interview,
octobre 2003).
40 Dans Sport et Yoga, il mentionne le fait qu'il aurait déjà enseigné le yoga en
Inde. Selon les membres de sa famille proche vivant encore à Chennai, cela
paraît peu probable. Sa famille, chrétienne, n'était pas en faveur du yoga et n'aurait
pas désiré qu'il devienne professeur de yoga. Cela pourrait être une des raisons

pour lesquelles il n'est pas retourné à Chennai pendant plusieurs années après
avoir pris la profession d'enseignant de yoga.
41 Malheureusement la période hongroise n'a pas encore fait l'objet d'études
académiques. Nous ne connaissons pas non plus l'histoire du yoga dans ce pays.
42 Son livre Initiation contient d'importants éléments biographiques. E. Haich,
Initiation, 1985 (traduction française). L'original allemand date de 1960.



172 ÉTUDES DE LETTRES

également le Védantisme, la Bhagaväd Gîta, les Upanisad43 et
surtout l'œuvre de Vivekananda auquel elle introduisit Yesudian. Elle
conduisait un cercle ésotérique à Budapest auquel s'est joint le jeune
Indien. C'est elle qu'il l'aurait convaincu d'ouvrir une école de yoga
à la fin des années trente, qui eut un grand succès à Budapest jusqu'en
I94444 j)ès lors, il faut considérer le yoga de Yesudian et d'Elisabeth
Haich comme une aventure commune. Tout d'abord, Yesudian appelle
Elisabeth Haich son guru. Si Yesudian connaissait le yoga pratique,
Elisabeth Haich était sa source d'inspiration pour cadrer sa pensée
reposant dès lors sur un védantisme avec une haute teneur ésotérique.

Du point de vue de la rencontre, nous assistons ici à la formation
d'un «couple parfait», dont les idées cumulées possédaient tous les
ingrédients pour implanter le yoga en Europe. Le succès commença à

Budapest avec la publication de la première édition de Sport et Yoga
en 194145 qui fut vendu à 100'000 exemplaires en l'espace de trois
ans et devint le point de départ de l'introduction du hatha yoga en
Europe. L'histoire des dix premières années du yoga à Budapest est
en soi fascinante, mais a été interrompue par la prohibition politique
d'exercer le yoga dès 1948 par le régime communiste. En 1948, le
«couple» passa par la Suisse pour se rendre aux Etats-Unis. Ils
furent cependant interceptés par un groupe de personnes intéressées

par le yoga et commencèrent un enseignement dès novembre 194846.

Ce fut en ville de Zürich que Yesudian ouvrit sa deuxième école, qui
eut un succès phénoménal et attirait des centaines de personnes chaque

semaine, qui venaient de loin pour recevoir son enseignement47.

43 Rappelons que ces œuvres furent lues, interprétées ou comprises à la lumière
des pensées ésotériques de son époque.
44 La période de guerre est décrite dans Initiation par Elisabeth Haich et dans
Confiance en Soi par le yoga, signé des deux auteurs.
45 Le premier livre fut écrit en hongrois. La première édition suisse était chez
Edouard Frankhauser, Thielle; puis chez Hermann Kissener, Drei Eichen Verlag.
J'ai travaillé pour cet article avec l'édition française traduite par J. Herbert et H.
Ghaffer, Sport et Yoga, Au Signal - Lausanne, éd. Foma, 1958/1980.
46 C'est une certaine Hanna Hermann qui a sollicité Yesudian pour donner des

cours de yoga. Elle est ensuite devenue disciple de Shivananda et active dans la
Divine Life Society. C'est cette même personne qui ouvrira l'âsrama le plus
ancien de Suisse à Winterthur en 1966. (Voir également J.-F. Mayer, Les nouvelles
voies spirituelles. Enquête sur la religiositéparallèle en Suisse, p. 210).
47 Chaque cours comprenait jusqu'à 100 personnes et il en donnait plusieurs
par jour (informations reçues par des étudiants de l'époque). Très vite il a établi
des succursales dans d'autres villes suisses et une école d'été à Ponte Tresa au
Tessin.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 173

Rencontrant une réelle demande, son école et les nombreuses
succursales sont devenues en l'espace de quelques années une entreprise
très lucrative. Les formateurs de yoga les plus importants de Suisse,
ainsi que des pays limitrophes, ont bénéficié des cours de Yesudian.
Avant d'en parler plus précisément, dégageons, dans la mesure du
possible, les facteurs qui permirent l'établissement d'un nouveau type
de yoga qui devait inclure le corps et la santé, outre la dimension
spirituelle qui fut au premier plan dans la première vague d'implantation
du yoga.

La rencontre heureuse

Le séjour hongrois auprès de et avec Elisabeth Haich a formé non
seulement le yoga de Yesudian, mais aussi toute sa manière de penser,

ce qui resort très clairement de ses ouvrages, dans lesquels il ne

manque pas une occasion pour remercier Elisabeth Haich48. Chrétien

- indien, il découvre un hindouisme via son guru Elisabeth Haich qui
est surtout imprégné, comme on l'a vu, d'un hindouisme védantique.
Yesudian redécouvre son «indianité» en puisant dans les souvenirs de

son enfance une atmosphère hindouiste qui lui tient à cœur, dont il
parle et qui devient d'autant plus significative qu'il séjourne en pays
étranger49. Ces mémoires d'enfant épousent une certaine nostalgie
qui caractérise également le regard d'Elisabeth Haich en quête d'un
monde plus spirituel, en contraste avec l'Occident dit matérialiste.
Confronté à ce qu'il nomme précisément le matérialisme occidental,
il se tourne, malgré son origine chrétienne, de plus en plus vers le
Vedânta, qui devient alors sa forme de pensée dominante et, en tout
cas, son cadre de référence pour parler du yoga, de sa signification et
de son but. De fait, le néo-védantisme de Vivekananda devient sa
référence en matière d'hindouisme. La situation est cependant bien plus
complexe, car sa lecture de la vision védantique se teinte d'une part
de son lien au christianisme, mais surtout de l'ésotérisme professé
par Elisabeth Haich. Que ce soit dans le vocabulaire ou dans certains
énoncés spirituels, on découvre le sceau du jargon ésotérique. Dans
l'avant-propos de Sport et Yoga nous lisons par exemple:

48 Si Sport et Yoga est l'ouvrage de référence pour le présent travail, je renvoie
aussi à d'autres ouvrages de ces deux auteurs susceptibles d'expliciter leur
vision.
49 C'est surtout dans Confiance en soi par le yoga qu'il relate ses souvenirs et
où il commence à faire une réflexion sur l'hindouisme et sur ce qu'il peut signifier

pour lui en tant qu'atmosphère générale et d'attitude de vie.



174 ÉTUDES DE LETTRES

L'homme est une merveille mystérieuse, qui se meut entre les deux
facteurs de mort: le temps et l'espace. Le fait que ses jours sont
comptés l'oblige à s'éveiller de ses rêveries et à reconnaître le pouvoir

de son être, la nature illimitée de son MOI. Dans son cœur,
l'homme sent poindre le bonheur exalté dans sa gloire dorée et son
immortelle magnificence, il se rend compte que sa vraie nature n'est
que béatitude.50

L'ésotérisme auquel fait référence Elisabeth Haich la place dans une
quête spirituelle qui est très éloignée des religions institutionnelles ou
de la religion au sens exotérique; il la révèle comme une adepte d'une
science cachée de la nature, de l'homme et du plan divin:

Non! il est impossible que la vie sur terre soit aussi dénuée de sens!
Derrière ce cycle apparemment interminable de naissances et de
morts, on doit pouvoir trouver un sens profond; et aussi inexplicable

qu'elle puisse paraître à un esprit confus, il doit y avoir une
raison pleinement satisfaisante et sensée — vue de l'autre côté!
Mais où et comment trouver cet autre côté de toute chose qui doit
absolument exister? [...] De tout temps il y eut sur terre des gens
exceptionnels qui, avec une parfaite assurance, parlèrent du secret
de la vie et dont l'existence témoigne de leur conviction, des initiés
comme on les nomme. Mais où et de qui ces «initiés» ont-ils reçu
leur initiation!51

Son savoir repose sur une longue démarche de quête spirituelle, qui
a culminé dans une expérience initiatrice qu'elle revit à partir des
réminiscences d'une vie antérieure en Égypte. Cette initiation lui aurait
permis de resituer les personnages les plus significatifs de sa vie
actuelle en fonction des liens établis dans cette vie antérieure52. A ce
stade déjà, nous pouvons contraster la perspective de Haich avec celle
de Yesudian:

50 Sport et Yoga, p. 10.
51 E. Haich, Initiation, p. 11. Comme le rappelle A. Choné: «Il s'agit pour les
ésotéristes d'étudier la réalité "supra-sensible", invisible (occulte), de remonter
aux origines de la création du monde (cosmogonie) et de parcourir le chemin
vers l'intérieur permettant de réaliser la vocation ultime de l'homme — une
connaissance cosmique des rapports qui l'unissent au divin et des mystères inhérents
à Dieu lui-même — et d'arriver ainsi à une forme de libération, salut ou
illumination.» A. Choné, «La réception de l'Inde chez les ésotéristes occidentaux de la
fin du XIXe siècle», p. 46. Cette auteure s'appuie d'ailleurs sur A. Faivre, Accès
de l'ésotérisme occidental I.
52 Initiation (1960) fut écrit plus tard que Sport et Yoga et reconstruit l'histoire
du yoga vécue selon Elisabeth Haich. Cet ouvrage se lit d'autant plus facilement
qu'il est écrit sous forme de roman. La temporalité historique est suspendue au
profit d'une dimension occulte reposant sur une connaissance d'initiée.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 175

Elisabeth Haich propose un modèle d'interprétation de la vie et de

l'actualité en fonction du passé. Les protagonistes qui ont marqué sa

vision de l'Inde et de sa spiritualité ont été présents lors de son initiation

égyptienne, que ce soit Paul Brunton53, Vivekananda ou Yesudian.
Elle postule ainsi un yoga préalable au yoga historique, même indien,
qui émanerait de la sagesse égyptienne. Le yoga de Haich se fonde sur
une vision spirituelle millénaire et bien déterminée, alors que celui de
Yesudian est pragmatique et d'avantage tourné vers l'avenir: plus
sécularisé, il est centré sur les postures, des questions de santé et de vie
à améliorer. Dans son ouvrage Initiation Elisabeth Haich demande
au lecteur, via sa personne et sa réflexion biographique, de s'identifier

avec sa perspective idéologique et philosophique; elle propose un
modèle de vie, qui, par delà des expériences personnelles à faire,
demande une adhésion préalable. Yesudian par contre ne parle que peu
de lui-même: il se concentre sur le présent et l'avenir, sur les postures
et les expériences que les gens font à partir de celles-ci, postures qui
peuvent être utilisées en dehors de toute croyance54.

Notons encore que l'attrait pour l'Orient des courants ésotériques
occidentaux se conjugue avec la conviction que celui-ci «cache» ou
maintient quelque chose que l'Occident aurait «perdu». Cette
conviction est présente dans notre «couple» qui voit l'Orient comme le
réceptacle de mystères55 que l'Occident aurait soit occultés ou étouffés.

Si Yesudian a lui-même adopté une telle vision qui montre l'Inde
comme le berceau de la spiritualité, il est aussi conscient, et là encore
imprégné par Elisabeth Haich, qu'il ne faut pas prêcher l'orientalisme.

Leur livre sur le räja yoga se termine avec cette conviction que
les deux voies, la voie supposée «spirituelle» de l'Orient et la voie du

«progrès matérialiste», doivent se compléter pour réaliser leur vision

53 Le célèbre auteur d'ouvrages ésotériques sur l'Inde était un ami à Elisabeth
Haich à Budapest.
54 II est certes difficile de savoir ce qui vient exactement de Yesudian et ce qui
vient de Mme Haich dans les livres qui sont écrits au nom des deux. C'est
précisément la conjugaison des deux forces qui semble attribuer à ces livres le succès

qu'ils ont connu. Je m'aventure ici néanmoins à montrer que leurs deux modèles
de vie divergent clairement, mais que leur combinaison fait la force de l'ouvrage
Sport et Yoga. Ce qui me paraît significatif c'est que Haich n'est pas retenue par
le grand public comme l'auteur du livre Sport et Yoga, mais c'est Yesudian. Ce
fait montre, à mon sens, que Yesudian ne demande pas à adhérer à une vision
déterminée, mais propose plutôt une pratique de santé, ouverte à tout un chacun,
selon ses croyances.
55 Pour Mme Haich d'origine égyptienne.



176 ÉTUDES DE LETTRES

idéalisée de l'homme uni au dieu unique pour l'humanité56. Fidèle
à l'ésotérisme, Elisabeth Haich construit une mythologie syncréti-
que intégrant des éléments indiens sans être exclusive, comme par
exemple l'identification du Logos chrétien avec le Soi (âtman) indien.
Dans le dernier chapitre de Raja Yoga, intitulé «les deux voies se
rencontrent», nous lisons:

Les deux routes doivent se rencontrer, se confondre, car aucune
d'elles n'est parfaite sans l'autre — l'une est le complément,
l'accomplissement de l'autre. La voie collective (occidentale) étouffe
la personnalité, elle est vide si la voie intérieure (voie individuelle
orientale) ne veille pas — mais les fruits récoltés dans l'individu
ne peuvent mûrir que dans la collectivité! L'humanité est un corps
immense, le corps du Logos. [...] Les individus sont les cellules de
l'humanité, [...] les cellules du corps du Christ, selon la terminologie

occidentale. Dans sa forme d'expression chrétienne, le Christ
représente le SOI universel animant l'humanité.57

Comme elle le rappelle sans cesse, il faut parler en occidental aux
occidentaux. Le credo principal du couple Haich-Yesudian se résume

par tout se trouve partoutl
Le pragmatiste et l'idéaliste luttent pour une vision meilleure de

l'homme, des sociétés, du monde, et leurs ouvrages se font porte-
parole d'un espoir nouveau, qui reposerait sur une anthropologie de
l'homme sain qui cherche à diviniser le monde. Contrairement à la
phase précédente, d'obédience plus théosophique où domine une
vision ésotérico-spirituelle du yoga, l'apport de Yesudian érige le corps
en lieu capital où se joue la transformation somato-psychique. Sans

que la dimension spirituelle se perde, elle trouve avec Yesudian son
ancrage dans le corps sain.

Sport et Yoga: un document clé inaugurant l'ère du yoga
«glocalisé»5*

Trois points vont illustrer les transformations que subit le yoga
sous l'impulsion provoquée par la rencontre entre une tradition
indienne et un ésotérisme hongrois.

56 En ce sens, Haich et Yesudian rejoignent un credo plus général qui se développe

dans certains cercles ésotéristes pour lesquelles l'Orient se situe en dedans.
Voir à ce propos A. Faivre, Accès de l'ésotérisme occidental I.
57 E. Haich, S. Yesudian, Raja Yoga, p. 150-51.
58 Le terme de «glocalisé» permet en effet de bien exprimer l'idée que le yoga
acquiert, dans le processus des rencontres, à la fois une forme globalisée, tout en
s'imprégnant du contexte localisé dans lequel il s'inscrit.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 177

a) la question de la santé

Tant habitués aujourd'hui à concevoir le yoga comme une technique

de santé, nous oublions que cet aspect du yoga fut mis en avant
durant le XXe siècle et précisément sous l'effet des échanges entre
l'Inde et 1'«Occident».

Yesudian, malgré le fait qu'il soit marqué intellectuellement par
l'ésotérisme et une forme très particulière d'hindouisme, reste durant
toute sa vie un hatha yogi. En faisant abstraction des parties intro-
ductives et conclusives de son (leur) livre (prédominance Haich) où il
est indéniable qu'il considère le hatha yoga comme un moyen devant
mener vers une connaissance supérieure et spirituelle, le reste du livre
(prédominance Yesudian) montre essentiellement sa préoccupation
pour la santé, le corps, et la conscience aiguë qu'il faut vivre une vie
saine.

Le Hatha Yoga nous enseigne la façon de maintenir l'ordre entre
les forces qui animent notre corps et — s'il nous arrive de porter
atteinte à notre santé en vivant contrairement aux lois de la nature
— le moyen de rétablir notre bien-être physique. Le malade représente

une charge et pour lui-même et pour son entourage — de là,
la conviction fondamentale du Hatha Yoga:
Il en va de notre devoir d'être en bonne santé.59

Si Yesudian et Haich ont fait œuvre de pionniers pour introduire en
Europe le yoga en tant qu'instrument de santé pour lequel le côté
médicalisé du yoga occupe une place centrale (sans oublier un côté
moral), de leur côté, des Indiens comme Yogendra et Kuvalayânanda,
s'éveillent à une nouvelle conscience du yoga et de ses potentialités

sous l'influence des critères scientifiques. Dès les années 20, ils
vont soumettre le yoga à des investigations médicales et de recherche

en laboratoire60. Ces démarches sont connues et réceptionnées
par Yesudian dans son livre61. Par ailleurs, l'ouvrage fait écho aux

59 Sport et Yoga, p. 51.
60 Kuvalayânanda, par exemple, utilise le yoga dès la fin des années 20 non
seulement pour prouver sa démarche rigoureusement scientifique (héritage
Vivekananda), mais en tant que technique de guérison. Voir à ce propos l'étude
de J. Alter, Yoga in Modem India: the Body between Science and Philosophy.
61 En effet, ces deux auteurs sont cités à plusieurs reprises dans son livre.
L'influence de Shivananda, qui en tant que médecin a aussi privilégié l'aspect
thérapeutique du yoga, est plus difficile à prouver. Il ne cite pas cet auteur.
Durant les années 50, Shivananda et son mouvement s'implantent de plus en
plus en Suisse; il est fort probable, si ce n'est certain, que Yesudian a connu ce
yoga. Sans oublier que Shivananda est un écrivain prolifique dès les années 30.



178 ÉTUDES DE LETTRES

«Lebensreformbewegung»62, dont le chapitre VIII sur l'appétit chez
le «civilisé» est une excellente illustration, comme par exemple cette
exclamation:

Revenons-en à la nature! Vivons, respirons, mangeons et buvons
naturellement, nous serons toujours en bonne santé.63

ou encore:

Qu'au moment où vous vous réveillez, votre première pensée soit
SANTÉ! Concentrez-vous sur ce que santé et force signifient pour
le mental et le corps.64

Restez complètement nu pendant quelques minutes chaque jour.65

Enfin, des recettes concrètes de nutrition sont proposées pour les gens
qui exercent le yoga pour des questions de santé66. A cela s'ajoute le
fait que le yoga, ne serait-ce que par le titre de l'ouvrage, est mis en
relation avec le sport67, qui devient une culture physique de plus en
plus prisée68.

Si tout au long du livre Yesudian bâtit sa rhétorique sur des
commentaires médicaux et l'envie de faire valoir le côté scientifique du

yoga pour prouver son efficacité et bienfaisance, il apparaît aussi
clairement qu'il considère le yoga, à l'instar de Vivekananda et Elisabeth
Haich, comme supérieur à toute forme de thérapie, activité sportive
ou à la seule quête de santé, en tant qu'il mène vers des buts
supérieurs de la vie:

62 Les éléments les plus importants de ce mouvement sont retracés dans D.
Kerbs/J. Reulecke (éd.), Handbuch der Deutschen Reformbewegung 1880-1933.
Cette question a été traitée dans le mémoire de licence de M. Merz, notamment
pour ce qui est des pratiquants suisses qui ont joué un rôle important dans la
propagation d'un idéal de santé. M. Merz, «Ich weiss, dass alles unglaubhaft
tönt...» Zur Geschichte des Yoga in der Schweiz 1900-1960, surtout le chapitre
3. Ajoutons, dans la perspective de la rencontre, que les mouvements de réforme
de vie sont réceptionnés en Inde dès le début du XXe siècle. Voir à ce propos, J.

Alter, Gandhi's Body: Sex, Diet and the Politics ofNationalism.
63 Sport et Yoga, p. 99.
64 Sport et Yoga, p. 206.
65 Ibid.
66 Les pages 103 et suivantes de Sport et Yoga.
67 N. E. Sjoman (1996) a montré pour le cas du yoga de Mysore dans la lignée
de Krishnamacharya l'influence du sport et des activités sportives sur le yoga.
68 Voir à ce propos l'émergence d'une nouvelle culture du corps qui marqua la
fin du XIXe siècle et tout le début du XXe et dont Yesudian se situe dans la lignée
directe. R. Koerber, «Freikörperkultur».



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 179

L'antique sagesse de yoga est aussi parfaite qu'elle est exacte, car
elle indique les mesures sages et sensées qu'il est nécessaire de

prendre pour réaliser la perfection physique et mentale.69

Vivekananda a inauguré l'ère d'une renaissance du yoga qui pouvait
devenir un instrument de connaissance spirituelle universel, reposant
sur une démarche scientifique (expérimentale par la démarche
méditative). Yesudian va marier le yoga ésotérique à celui de la santé, qui
dominera sa vision: il faut un corps sain pour vivre la spiritualité.

Ainsi le yoga Yesudian-Haich se présente comme le parfait reflet
d'une pensée qui s'est forgée à l'aune des pratiques de la rencontre:
héritant d'un côté une pensée hindoue réformée (vedânta vivekanan-
dien), une appréhension intellectuelle de l'héritage hindou telle qu'on
la trouve chez des auteurs comme Romain Rolland et Jean Herbert,
et l'ésotérisme «théosophisant» de E. Haich, qui repose sur une
vision des traditions indiennes constituant elle-même une lecture
occidentale de ces traditions. De l'autre côté, l'édifice de Yesudian,
s'appuie sur les recherches faites en Inde pour prouver le caractère
scientifique du yoga (par exemple Kuvalayänanda70), ainsi que sur les
nouvelles visions du corps et de la santé en vogue durant son temps,
autant en Europe qu'en Inde. Ces héritages consolident la conviction
de Yesudian que le yoga est aussi, si ce n'est surtout, un instrument
pour la santé, une technique de prévention et de guérison.

b) une nouvelle didactique
Outre l'ouverture à un yoga pour lequel corps et santé sont

primordiaux, ce livre propose surtout une nouvelle manière d'enseigner
le yoga. En instaurant le livre comme un guide potentiel pour
l'apprendre et en remplaçant le maître par un miroir, Yesudian marque
là encore une étape incontournable dans l'histoire du yoga71. Même
s'il n'est pas le premier livre illustré de yoga72, il est certes le
premier livre complet et précis, s'appuyant sur des photos et proposant
des pratiques comme nous les connaissons aujourd'hui en Europe, en
Inde, tout comme partout ailleurs dans le monde.

Là encore, nous sommes aujourd'hui tant habitués73 à ce qu'on
appelle un cours de yoga ou une leçon de yoga qu'il nous est

69 Sport et Yoga, p. 11.
70 Voir à ce propos la note 60 du présent article.
71 Voir à ce propos, Ch. Fuchs, Yoga in Deutschland.
72 Pour la courte histoire illustrée du yoga qui précède Yesudian, nous référons
à notre recherche (à paraître).
73 «Précisons aussi que la réception, l'accueil fait à une idée ou à un ensemble



180 ÉTUDES DE LETTRES

difficilement imaginable que cette forme d'enseignement est tout à

fait récente74. Le yoga (sous toutes ses formes), enseigné durant des
siècles à l'abri des généralisations et sous l'œil vigilent du maître, est
soumis ici à un processus d'exotérisation, dont il convient de résumer
quelques points:

• Le yoga peut être enseigné à l'aide d'un livre et le support des

photos. Le miroir est le moyen de vérifier si les postures sont correctement

effectuées. Yesudian nous dit avoir écrit ce livre, de même que
le journal qu'il fonda en 1952, pour permettre au yoga de se répandre
au plus vite, même là où il n'y avait pas de maître.

À titre d'exemple, nous donnons à la fin de ce livre un tableau
dressé à la lumière de longues années d'expérience. L'élève qui
se conforme exactement à ce tableau tirera certainement profit des
exercices qu'il fera. Nous mettons néanmoins nos lecteurs en garde,
et de la façon la plus expresse, contre les tentations qu'offre
l'apparente simplicité des premiers exercices. Personne ne devrait les
croire «très faciles» et vouloir en sauter. Ce serait extrêmement
imprudent.75

Yesudian a toujours refusé tout titre honorifique qui l'aurait placé sur
un piédestal: il n'a jamais été appelé ni guru, ni maître ni yogi, mais
simplement Monsieur Yesudian, ce qui confirme son attitude sécularisée.

• Introduction des séries: il s'agit ici d'un déroulement standardisé
d'une leçon qui s'édifie sur une logique des postures qui se suivent
dans un ordre déterminé76. Ce déroulement est aujourd'hui la forme

d'idées, peut avoir des degrés divers d'intensité, depuis la simple perception
jusqu'à l'assimilation, voire l'intégration, stade le plus complexe du processus de
réception, où des notions orientales fournissent alors le fondement de nouvelles
représentations, mais ne sont pas identifiables en tant que telles dans la culture
d'accueil. Elles permettent dans le cadre de celle-ci, à partir d'éléments empruntés

à une autre culture, de forger de nouvelles représentations.» Ch. Maillard,
«Les intellectuels allemands, l'hindouisme et le bouddhisme (1890-1930)»,
p. 24. Le yoga au cours des années est devenu un élément intégré dans la culture
au point où on ne remarque même plus son origine (respiration, exercices intégrés

dans la gymnastique, etc.).
74 Voir à ce propos les chapitres dédiés à la leçon de yoga dans E. De Michelis.
Signalons cependant que le terme de yoga postural qu'elle propose n'est pas
adéquat pour désigner le yoga de Yesudian, qui va bien au-delà des postures
pour s'intéresser à un yoga qui englobe la respiration, la nutrition et une certaine
forme de vie ritualisée et spirituelle.
75 Sport et Yoga, p. 130.
76 A ce propos il convient de rappeler que les maîtres indiens Shivananda et
Kuvalayânanda avaient chacun de leur côté établi des séries bien connues dans



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 181

la plus habituelle d'une leçon de yoga. Le livre est ainsi présenté par
une page publicitaire insérée par l'éditeur:

Programme d'exercices pour les cinquante-deux semaines de l'année,

avec pensées directrices correspondantes et la description
des exercices complémentaires à Sport et Yoga. Un guide simple
d'exercices classiques que chacun, âgé ou jeune, sain ou malade,
peut exécuter avec succès, et surtout sans danger.77

L'application concrète et pratique du yoga peut ainsi quasi relever
d'une attitude sportive.

c) les concepts qui voyagent...
Au niveau conceptuel, la notion de karma telle qu'elle est utilisée

par Yesudian dans le contexte de son livre de Sport et Yoga est
une autre illustration des effets de la rencontre et des réappropriations
réciproques. Sans que Yesudian explique de manière consciente son
interprétation (qu'il présente plutôt comme l'interprétation véridi-
que et oubliée78), sa vision du karma est le reflet d'une relecture tout
à fait sélective des traditions indiennes et imprégnée d'une vision
traduisant les préoccupations des occidentaux79. Je prends ici pour
exemple le chapitre XVI dédié à «La nécessité absolue de l'Élément
mental»80, qui illustre bien notre propos. Yesudian fait tout d'abord
état de l'incompréhension de la notion de karma par l'Occident. Il
expose ensuite sa vision de la notion qu'il postule comme authenti-
quement indienne et unique. Les traditions indiennes ont cependant
été très prudentes par rapport à la question du karma, évitant une
approche trop systématique de la question. Karma et samsara (le cycle
des renaissances), au sens le plus général, inscrivent la destinée des

le monde du yoga. Il est difficile de savoir dans quelle mesure Yesudian s'est
inspiré de ces séries. Mais il est indiscutable qu'il est le premier à les avoir
introduites aussi clairement en Europe, surtout en Suisse, et sous forme de livre
populaire à succès.
77 Sport et Yoga, page insérée par l'éditeur à la suite des photos illustrant les
postures à prendre, sans pagination.
78 Ce qui est une attitude générale de la théosophie ou de Tésotérisme, qui se
donne comme tâche de révéler ce qui a été oublié ou omis. Le néo-vedânta part
de ce même postulat; ainsi Vivekananda nous livre l'authentique interprétation
de la pensée hindoue.
79 Cependant il faudrait faire attention de ne pas tomber dans le piège d'attribuer

un sens unique au karma dans le contexte indien, comme cela est souvent
fait dans les études qui, à défaut d'inclure une perspective des regards croisés,
tentent de démontrer que l'Occident aurait corrompu les notions indiennes.
80 Sport et Yoga, p. 200-5.



182 ÉTUDES DE LETTRES

hommes dans un continuum de vie et de morts activé par les
«résidus» de nos actes {karma) qui peuvent fructifier dans des existences

futures. Dans une perspective des regards croisés, il faut relever
que son interprétation exclusiviste n'est justement pas traditionnelle,

mais a été développée dans le contact avec l'Occident et par
des Occidentaux. Yesudian ne s'en rend pas compte, mais se perçoit
comme détenteur de la tradition indienne authentique.

Yesudian n'utilise pas le concept de «loi du karma» qui est innové
par Vivekananda, mais parle plutôt d'un principe. C'est la base même

pour comprendre ce qui se passe dans la vie humaine et il est
partisan de ce principe auquel il adhère (dans ce sens nous pourrions
dire qu'il est un chrétien particulier!). Il s'oppose totalement à l'idée
qu'on pourrait renaître en tant qu'animal et le perçoit comme une
mauvaise compréhension du principe. Karma est un principe de
«progrès»: nous progressons et grandissons via les naissances et lentement
acquérons le statut d'un être libéré, nous dit-il. Cependant, une telle
vision ou interprétation progressive de l'idée du karma est tout à fait
récente, comme l'a montré Wilhelm Halbfass81. La théosophie, adoptant

des perspectives venant de l'Inde, a intégré les notions de karma
et d'incarnation comme éléments centraux de son édifice doctrinal,
accentuant précisément les notions de progrès et d'évolution
spirituelle via des incarnations successives. On ne peut donc s'empêcher
de découvrir chez Haich-Yesudian une relecture théosophique de la
réincarnation qui voit cette dernière comme un parcours de
perfectionnement: «L'âme progresse sans cesse d'incarnation en incarnation»82.

L'homme doit parfaire sa nature pour atteindre finalement le
monde spirituel. Ce n'est donc pas l'idée de l'éternel retour du même,
mais bien une voie évolutionniste allant dans la direction du
perfectionnement.

L'hindouisme, dans sa forme la plus élevée, n'a jamais enseigné
cela; il affirme, au contraire, que dans son ascension, l'âme
humaine ne peut que se perfectionner et qu'il n'y a pas de péchés sur
terre qui puisse occasionner — contrairement aux lois éternelles
de développement — un retour à un plan inférieur. D'autre part,
un principe important existe dans l'hindouisme, pour perfectionner
l'âme humaine et expier des péchés anciens, l'être humain doit
renaître des siècles plus tard, selon la volonté divine.83

81 W. Halbfass, Karma und Wiedergeburt im indischen Denken, p. 279-306.
82 A. Choné, «La réception de l'Inde chez les ésotéristes occidentaux de la fin
du XIXe siècle», p. 59.
83 Sport et Yoga, p. 203.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 183

Ce qui est présenté comme la pensée hindoue la plus élevée n'est
autre qu'une vision évolutionniste du karma, qui place le couple
Yesudian-Haich dans une lignée déjà bien préparée par la théosophie
et l'anthroposophie, qui nient le retour de l'éternel même au profit
d'une vision évolutionniste84. C'est l'idée même ou l'acceptation
d'un progrès linéaire, qui semble être plus proche de la tradition
occidentale85.

La théosophie accentue également la question des biographies de

réincarnation, ce qui est central à la vision d'Elisabeth Haich qui est
une incarnation d'une fille/reine de pharaon égyptien. Halbfass nous
rappelle également que c'est la théosophie qui parle de karma national,

de karma de la terre et plus généralement de karma collectif qui
est une préoccupation peu familière aux traditions indiennes avant le
XXe siècle86. Cette vision est cependant présente chez Yesudian qui
veut changer le karma du monde via le yoga.

Tout le système du Hatha-yoga est conçu pour ramener à une vie
normale et à une intuition venant d'en haut qui guide le mental
humain. Il est fondé sur un retour de l'inspiration dans l'esprit qui
devient, à ce moment, un atout important pour le nouveau monde
en train de se construire et pour la nouvelle génération destinée à

mener une vie plus heureuse et naturelle. Tandis que cesse le fracas
des armes, un monde plus libre naît; le moment approche où nous
panserons et guérirons les blessures de l'homme et où nous
entraînerons son corps sainement et plus consciemment. Puisse Dieu
permettre que les trois plus grands dons du Hatha yoga — santé, force
et jeunesse — soient transmis à cette nouvelle génération.87

Yesudian a d'autre part hérité de Vivekananda la théorie que le karma
possède une dimension scientifique88. Pour Vivekananda il s'agissait
même d'une loi scientifique («the law of karma»), une vision bien
plus intéressante et adéquate pour expliquer l'état du monde, plus
scientifique que la vision chrétienne par exemple. Vivekananda évite

84 Cette idée ne vient pas de Vivekananda, qui reste d'avantage imprégné par
l'idéal du samsara.
85 Voir à ce propos H. Zander, Geschichte der Seelenwanderung in Europa.
Alternative religiöse Traditionen von der Antike bis heute.
86 De manière plus générale, nous trouvons ici un élément caractéristique de
certaines formes de néo-hindouisme qui attribue à l'hindouisme une mission
mondiale, ce qui s'est concrètement traduit par tous les mouvements qui
cherchent à implanter l'hindouisme en dehors du sous-continent et constitue une
attitude alors tout à fait nouvelle. Voir à ce propos W. Halbfass, India and Europe.
87 Sport et Yoga, p. 205.
88 Voir Vivekananda, Karma yoga.



184 ÉTUDES DE LETTRES

toute question de fatalité et accentue surtout la question de la libre
volonté (free will). La question de volonté et de libre volonté est une
marque indéniable de la pensée de Yesudian: sur ce point la vision de
Vivekananda et l'ésotérisme de Haich se rejoignent89.

Pour Yesudian l'Inde et sa tradition (car il y en a bien une authentique)

est l'îlot de sagesse, miroir d'une spiritualité oubliée. L'Inde doit
correspondre à cet Orient intérieur, qui doit être en résonance avec ce

que nous voulons d'elle, mais n'a à être ni moderne, ni matérialiste:
cette leçon, il l'a bien apprise des courants qui l'ont forgé. Pourtant
c'est cette «même» Inde, qui va contribuer à faire du yoga une
technique de santé. Contrairement à bien des penseurs du yoga de l'Inde
moderne, Yesudian via son association avec Elisabeth Haich est un
médiateur90 qui a su parler aux Occidentaux en termes qui traduisaient

les quêtes spirituelles occidentales, tout en donnant à son yoga
et à sa vision une «authenticité» indienne, profitant certainement de
l'aura spirituelle dont jouissait l'Inde dans l'imaginaire occidental91.
Une certaine Inde pour sa part adopte une vision scientifique du yoga
que Yesudian a su médiatiser dans sa quête de santé et sa démarche de

légitimation du yoga en tant que thérapie médicale.
Regardé par les lunettes des regards croisés, Yesudian est un «hindou»

chrétien, un ésotériste vivekanandien dont le yoga est un moyen
d'acquérir santé et beauté.

Le mariage entre l'ésotérisme haichien et le yoga yésudianien est
une illustration parfaite de la complexité de l'interaction profonde qui

89 Rappelons cependant que Vivekananda, à ce niveau également, a une vision
qui le distingue de son fervant admirateur. Vivekananda perçoit le karma, les
actes, comme une forme de renoncement (vairagya), en tant qu'il permet de
renoncer à l'attente des fruits des actes, tout comme le samsara n'est jamais perçu
comme une échelle graduée de progrès. À cela s'ajoute l'idée d'un travail inlassable

qui repose sur la volonté, mais aussi sur le chemin initiatique. L'homme
doit faire et faire quelque chose lui-même, sans cesse, avec une volonté infaillible

pour se perfectionner. C'est ce que Yesudian tire comme leçon du yoga
physique.
90 On peut se référer ici à l'usage du terme de médiateur que fait Christine
Maillard, pour qui un médiateur est entre deux mondes et regarde à la fois l'un
et l'autre, «à partir d'une position médiane, qui n'est — du moins consciemment
— entièrement identifiée ni à un côté, ni à l'autre.» (2003, p. 22).
91 Ceci n'est pas pour nier que des auteurs comme Shivananda (qui était
d'ailleurs médecin avant de devenir yogi) ou Kuvalayânanda n'étaient pas
préoccupés de santé, mais ils le font d'une manière très différente de Yesudian, qui
est beaucoup plus fortement influencé par le vocabulaire et les idées occidentales.



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 185

se joue entre notre héritage culturel, spirituel et celui de l'Inde où
les influences se mêlent dans un peloton inextricable. Seule une posture

intellectuelle qui accorde une importance aux deux univers
d'influence, l'Inde et l'Occident, et aux postures inversées, à savoir une
Inde vue par l'Occident et un Occident vu par l'Inde ainsi qu'à leurs
interactions et échanges constants, permet de situer les pratiques de la
rencontre dans une compréhension qui postule la comparaison comme
l'outil le plus percutant de l'histoire des religions et comme un moyen
indispensable pour sortir des visions euro-colonialistes qui persistent
sous bien des formes très peu subtiles. J'espère avoir montré que la
perspective des regards croisés nous permet de cerner l'histoire
moderne du yoga et par là même un chapitre important des nouvelles
techniques ésotérico-spirituelles qui constituent une composante
importante des récentes spiritualités en Suisse. Nous avons porté ici
l'attention plus sur le côté occidental du développement du yoga, mais
le côté indien aurait pu être tout aussi illustratif. Le développement
du yoga à travers le monde illustre pleinement les deux facettes de
cette expansion, de caractère à la fois global et d'acculturation locale.
L'aventure «glocalisante» du yoga montre que la perspective
comparative des regards croisés rejoint celle de la perspective historico-
contrastive qui met en évidence le subtil mariage entre l'universel et
l'unique92.

Maya Burger

92 Opter pour une telle perspective ne revient pas à nier l'apport important
d'autres perspectives, telle la perspective cognitive (développée par A. Geertz
dans ce volume), mais dénote notre préférence pour la recherche historique.



186 ÉTUDES DE LETTRES

Bibliographie sélective

ALTER, Joseph S., Gandhi's Body: Sex, Diet and the Politics of
Nationalism, Philadelphia, University of Pennsylvania Press,
2000.

—, Yoga in Modern India: the Body between Science and Philosophy,
Oxford, Princeton University Press, 2004.

BIES, Jean, Littérature française et pensée hindoue. Des origines
à 1950. Service de reproduction des thèses, Université de Lille
III, 1974.

CHONÉ, Aurélie, «La réception de l'Inde chez les ésotéristes occi¬
dentaux de la fin du XIXe siècle», in Passeurs entre Inde et
Europe, Fédération nationale de Yoga, Revue française de
Yoga, n° 27, Ysé Tardan-Masquelier (éd.), Paris, Dervy, 2003,
p. 45-77.

— «Discours ésotériques et savoirs sur l'Inde à la fin du XIXe siècle»,
in Recherches germaniques, hors série n°. 1, 2002: Sciences,
sciences occultes et littératures (1890-1930), textes réunis par
Christine Maillard, Strasbourg, 2002, p. 37-58.

—, L'Occident à la rencontre de l'Orient dans la première moitié du
XXe siècle. Intégration et transformation du savoir sur l'Orient
dans l'espace germanophone à travers l'œuvre de Rudolf
Steiner, Carl Gustave Jung et Hermann Hesse, Thèse,
Université de Strasbourg II, Catalogue: Littérature et civilisation

germanique, réf: 02STR 20007, 2002.
DE MICHELIS, Elizabeth, A History ofModem Yoga. Patahjali and

Western Esotericism, London, New York, Continuum, 2004.
DROIT, Roger-Pol, L'oubli de l'Inde. Une amnésie philosophique,

Paris, Seuil, 2004 [1989].
FAIVRE, Antoine, Accès de l'ésotérisme occidental I, Paris,

Gallimard, 1996.
FUCHS, Christian, Yoga in Deutschland. Rezeption. Organisation.

Typologie, Stuttgart, Kohlhammer, 1990.

GLADIGOW, Burkhard, «Gegenstände und wissenschaftlicher
Kontext von Religionswissenschaft», in Handbuch
religionswissenschaftlicher Grundbegriffe, Band I, Hubert Cancik,



UNE POSTURE INVERSÉE: LE YOGA GLOBAL 187

Burckhard Gladigow, Karl-Heinz Kohl éd., Stuttgart,
Kohlhammer, 1988, p. 26-40.

—, «"Imaginierte Objektsprachlichkeit". Der Religionswissenschaftler
spricht wie der Gläubige», in Noch eine Chance für die
Religionsphänomenologie?, Studia Religiosa Helvetica, Axel
Michaels, Daria Olgiati-Pezzoli, Fritz Stolz, Berne, Peter Lang,
2001 (Jahrbuch), p. 421-40.

GUTJAHR, Ortrud (éd.), Fremde, Würzburg, Königshausen und
Neumann, 2002.

HAICH, Elisabeth, Initiation, Lausanne, éd. du Signal, 1985.
HALBFASS, Wilhelm, India and Europe. An Essay in Understanding,

Albany, State University of New York Press, 1988.

KERBS, Diethart, REULECKE, Jürgen (éd.), Handbuch der
Deutschen Reformbewegung 1880-1933, Wuppertal, Peter
Hammer Verlag, 1998.

KOERBER, Rolf, «Freikörperkultur», in Handbuch der Deutschen
Reformbewegungen 1880-1933, Wuppertal, Peter Hammer
Verlag, 1998, p. 103-114.

LEOPOLD, Anita Maria, JENSEN, Jeppe Sinding (éd.), Syncretism
in Religion: A Reader, Critical Categories in the Study of
Religions, London, Equinox, 2004.

LUTHER, Martin H., «Comparison», in Guide to the Study of
Religion, Willi Braun, Russell T. McCutcheon éd., London,
New York, Cassel, 2000, p. 45-56.

MAILLARD, Christiane, «Les intellectuels allemands, l'hindouisme
et le bouddhisme (1890-1930): un double regard sur l'autre», in
Passeurs entre Inde et Europe, Fédération nationale de Yoga,
Revue française de Yoga, n° 27, Ysé Tardan-Masquelier éd.,
Paris, Dervy, 2003, p. 21-44.

MAYER, Jean-François, Les nouvelles voies spirituelles. Enquête sur
la religiosité parallèle en Suisse, Lausanne, L'Âge d'Homme,
1993.

MERZ, Martin, «Ich weiss, dass alles unglaubhaft tönt...» Zur
Geschichte des Yoga in der Schweiz 1900-1960. Lizenziat
Arbeit der Universität Basel (pas de date).

PADEN, William, «Comparative Religion», in The Routledge
Companion to the Study of Religions, John R. Hinnels éd.,
London, New York, Routledge, 2005, p. 208-25.

RUDOLPH, Kurt, «Die Vergleichende Religionswissenschaft und
ihre speziellen Probleme», in Handbuch religionswissenschaftlicher

Grundbegriffe, Band V. Hubert Cancik, Burckhard



188 ÉTUDES DE LETTRES

Gladigow, Karl-Heinz Kohl éd., Stuttgart, Kohlhammer, 2001,
p. 314-23.

SJOMAN, N. E., The Yoga Tradition of the Mysore Palace, New
Delhi, Abhinav Publications, 1996.

SMITH, Jonathan Z., Drudgery Divine: On the Comparison ofEarly
Christianities and the Religions of Late Antiquity, London,
School of Oriental and African Studies, 1990.

—, Imagining Religion: From Babylon to Jonestown, Chicago,
University of Chicago Press, 1982.

TARDAN-MASQUELIER, Ysé (éd.), Passeurs entre Inde et Europe,
Fédération nationale de Yoga, Revue française de Yoga, n° 27,
Paris, Dervy, 2003.

VIVEKANANDA, Swami, The Complete Works of Swami
Vivekananda, Calcutta, Advaita Ashrama, 14e éd., 1974.

YESUDIAN, Selvarajan, HAICH, Elisabeth, Confiance en soi par le

yoga. Aspects de la sagesse yoguique, Lausanne, Randin,
2000.

—, Sport et Yoga, Lausanne, Au Signal, 1980 (première édition fran¬

çaise aux éditions Foma, 1958), traduction de Jean Herbert
(aussi préface) et H. Ghaffer.

—, Raja yoga, Yoga royal. La voie spirituelle, Lausanne, Randin,
2001 (éd. Au Signal, 1979).

Yoga Journal. Leben und Wirken von Selvarajan Yesudian. Sonderheft
n° 1 (pas de date), Yoga University Villeret, Suisse.

ZANDER, Helmut, Geschichte der Seelenwanderung in Europa.
Alternative religiöse Traditionen von der Antike bis heute,
Darmstadt, Primus Verlag, 1999.


	Une posture inversée : le yoga global

