Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (2005)
Heft: 4
Artikel: Une posture inversée : le yoga global
Autor: Burger, Maya
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870133

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

'UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL

L’article expose un comparatisme reposant sur la pratique des regards croisés
dont nous postulons la pertinence pour comprendre 1’échange d’idées et de pra-
tiques entre 1’Inde et I’«Occident». Durant les XIX® et XX¢ si¢cles nait I’un des
phénomeénes de mondialisation les plus intéressants, a savoir 1’exportation et la
globalisation du yoga indien. Pendant que 1’«Occident» s’éveille au yoga spiri-
tuel inauguré par Vivekananda (dés 1893), des yogis indiens soumettent leur tra-
dition a I’expérimentation scientifique moderne (années 20). Dans leur ouvrage
commun Sport et Yoga (1941/48), Selvarajan Yesudian (le yogi chrétien indien)
et Elisabeth Haich (1’ésotériste hongroise) illustrent d’une maniére paradigmati-
que les synthéses créatives qui peuvent s’opérer dans les processus d’échanges
pluri-dimensionels et pluri-directionnels entre les traditions indiennes et euro-
péennes que seule une posture comparative, capable de faire le va-et-vient entre
les deux traditions, est 4 méme de saisir.

Les regards croisés comme mode de comparaison

L’exercice de comparaison, qui est le sujet de réflexion du présent
volume, constitue un exercice toujours difficile et périlleux, tant le
terme méme de comparaison et les méthodes auxquels il a pu ren-
voyer dans le contexte de la discipline d’histoire des religions, sont
soumis a des ré-examinations, voire a des proceés constants!. Malgré

' Pour un rapide état de la question dans le contexte de I’histoire des religions,
voir M. H. Luther «Comparison», et encore W. Paden, «Comparative Religion».
Pour une perspective plus étoffée, toujours dans le domaine qui est le ndtre, voir
J. Z. Smith, Imagining Religion: From Babylon to Jonestown (chapitres 1 et 2).
La perspective historico-contrastive est mise en évidence et résumée dans ses
points les plus importants par N. Gasbarro dans ce volume, alors que Y. Bubloz
rappelle dans ses grandes lignes les enjeux du comparatisme pour notre disci-
pline dans I’introduction.



162 ETUDES DE LETTRES

ses difficultés et errances, la tiche comparative reste cependant un
devoir essentiel de la discipline de I’histoire des religions, qui, sans
cet effort, ne peut comprendre ni «le singulier», ni «I’universel», ni
saisir et analyser leur rapport, ni surtout saisir la relation mutuelle
et instructive entre le connu et I’étranger?. La présentation qui suit
ne se veut pas un exposé ou une discussion des théories sur le com-
paratisme, ni une évaluation de leur pertinence ou non-pertinence
respectives. J’entends présenter ici un exemple appliqué de compa-
raison autour des pratiques de la rencontre qui caractérisent 1’Inde et
I’Europe dans leur histoire récente’. Cependant quelques considéra-
tions préalables relatives a notre perspective s’imposent?,

Des que nous quittons une perspective phénoménologique’® qui en-
tend baser la comparaison sur I’existence d’une catégorie universelle
du sacré, ou toute autre forme de démarche qui vise a «substantiali-
ser» la religion, ou qui vise la quéte d’origine ou de la vérité, il y a
une série de points qui doivent étre clarifi€s, notamment ceux relatifs
a la position du chercheur. En effet, la démarche comparative met trés
clairement en évidence les manieres différentes dont 1’objet d’étude
peut étre appréhendé€ et place au premier plan la question de la re-
construction du savoir que nous effectuons. Rappelons 1’évidence: la
langue, les visions du monde ou encore les intéréts du chercheur ne

2 «Denn ohne sie ist weder das “Eigene”, “Individuelle” noch das
“Allgemeine”, “Universelle” oder “Fremde” zu begreifen oder zu verstehen.
Beide Seiten stehen in einer Beziehung oder Selbsterkenntnis [...] Selbst-und
Fremderkenntnis vermitteln sich einander.», K. Rudolph, «Die Vergleichende
Religionswissenschaft und ihre speziellen Probleme», p. 321.

3 Nous écartons dans ce bref article les débats épistémologiques relatifs a la
construction de I’altérité, ainsi que les questions relatives a 1’orientalisme (débat
autour d’E. Said), tout en reconnaissant que ces problémes sont centraux pour
I’histoire comparée des religions. Rappelons juste que notre discipline, au méme
titre que 1’anthropologie culturelle et sociale, nait justement autour du probleme
que pose la construction et la traductibilité de 1’altérité.

4 Nous optons pour une démarche qui pergoit la discipline comme faisant par-
tie des sciences sociales en général (Kulturwissenschaft) dont elle partage les
questions et problémes. On peut reprendre a cet effet la formule lapidaire, mais
non point triviale, de Gladigow qui rappelle que «les objets de la religion ne sont
pas les objets de la science des religions». Ce sur quoi nous travaillons sont des
données empiriques, insérées dans un contexte historico-culturel qui doit étre
étudié en lien avec les autres manifestations de la culture, en tant que systéme
symbolique particulier: «... dass die “Gegenstéinde” von Religion(en) nicht die
Gegenstiande von Religionswissenschaft sind.» B. Gladigow «Gegenstéinde und
wissenschaftlicher Kontext von Religionswissenschaft», p. 32.

> Pour une critique d’Eliade, voir B. Gladigow, «“Imaginierte Objektsprachlich-
keit”. Der Religionswissenschaftler spricht wie der Glaubige».



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 163

cessent d’influencer le travail comparatif, qui ne cherche pas a re-
présenter ce que les choses observées sont, mais comment nous les
reconstruisons®. La prise de conscience du chercheur quant a son ap-
partenance culturelle, tout comme la construction de 1’autre a partir
d’une perspective annoncée est le seul garant pour ne pas demeurer
dans une posture ethnocentrique (ou méme eurocentrique) depuis
longtemps décriée, mais qui continue a persister dans notre discipline
et dans les disciplines des sciences sociales voisines’. Surtout dans
une thématique telle que celle du transfert des notions d’origine in-
dienne dans nos contrés et le processus inverse du transfert de nos no-
tions dans le contexte indien. C’est pour cette raison que nous avons
posé comme condition préalable que cet exercice devait se faire dans
un jeu permanent de regards croisés. Si les acteurs effectuent des
échanges constants, c’est au chercheur de construire une perspective
qui travaille avec un type de comparaison capable de croiser les re-
gards. En effet, I’histoire européenne et 1’histoire indienne sont inex-
tricablement liées au point qu’il n’est plus possible d’étudier 1’une
sans 1’autre. Ce lien inextricable pose cependant aussi des problémes,
car les incompréhensions peuvent s’accentuer d’autant plus qu’on
pense savoir de quoi on parle. Ne citons pour exemple que la notion
de karma (sur laquelle nous reviendrons plus tard en détail), qui dans
le contexte indien veut avant tout dire «faire»®, mais qui en pénétrant
notre vocabulaire est souvent explicité & partir de reformulations «oc-
cidentales» dont les prémisses ne sont pas mentionnées, voire pas
connues. Il ne s’agit pas, bien siir, de tomber dans le pieége qui consis-
terait a croire qu’il existe une notion «pure» de karma. Nous nous dis-
tancions donc de toute démarche qui voudrait voir une notion «vraie»
de karma qui serait celle érigée par les traditions indiennes (lesquelles
d’ailleurs?) et dont les emprunteurs auraient déformé le sens authen-
tique®. Ce qui nous intéresse est précisément les réappropriations et

¢ Comme I’a dit de maniére certes extréme, méme exagérée, J. Z. Smith:
«A comparison is a disciplined exaggeration in the service of knowledge», in
Drudgery Divine, p. 52.

7 Précisons encore que nous nous distancions des perspectives de Cantwell
Smith (théologie universelle) autant que des perspectives des discours interreli-
gieux ou du dialogue auxquelles pourraient malencontreusement faire penser une
perspective qui entend réfléchir sur les pratiques de la rencontre. W. C. Smith.
Towards a Worldtheology. Faith and the Comparative History of Religions.

8  Les interprétations de nos actes et de leurs résultats ont fait objet d’investi-
gations nombreuses et variées dans le contexte indien. Ce point est abordé a la
p- 181 du présent article.

?  Nous renvoyons ici au point 4 des principes épistémologiques mis en



164 ETUDES DE LETTRES

les échanges, qui ont lieu autant dans le contexte indien (intraculturel)
que dans le contexte interculturel.

Si les modeles indigenes offrent des moyens de classification, ces
derniers ne sont cependant pas des catégories avec lesquelles nous
travaillons. Les théologies indigeénes sont autant objet de notre étude
que les modeles construits dans notre propre contexte. Ceci s’appli-
que a nos visions européennes modelées par le christianisme autant
qu’aux théories élaborées par d’autres traditions (par exemple les
systémes de classification exposés par le néo-hindouisme)'?. Les pié-
ges de la comparaison, telle que 1’anhistoricité, 1’abstraction abusive,
la décontextualisation, les jugements de valeur, 1’ethnocentrisme, la
simplification, ne devraient pas ternir les avantages qu’elle peut et
doit amener, telles que des réflexions plus générales sur le religieux,
le décentrement, la mise en évidence des spécificités (singularités et
différences), les possibilités de constructions théoriques et généra-
lisantes a partir d’un matériel vaste, qui font qu’il vaut la peine de
persister dans 1’exercice!l. Notre cas spécifique que nous analysons
ici démontre méme clairement que la perspective comparative est in-
dispensable.

Depuis la colonisation britannique de 1’Inde, depuis I’avénement
de la modernité, au sens de 1’entrée dans 1’ére moderne individuelle
et technologique, les contacts entre 1’Inde et 1’Europe non seulement
sont constants, mais obligent le chercheur qui aspire a comprendre
’histoire de chacune des parties a étudier les deux aires culturelles
simultanément'?. L’indianiste ou 1’historien des religions ne peuvent

évidence par Ute Heidmann dans la démarche différentielle qui rappelle de ma-
niére précise qu’il faut construire un rapport non-hiérarchique entre les objets de
comparaison. Voir p. 143 de ce volume.

10 On peut par exemple penser a la notion de religion comme concept chris-
tiano-centrique, mais aussi aux notions de magie et les lignes de démarcations
qui démontrent des options plus théologiques que d’histoire des religions. Voir
a ce propos B. Gladigow «Gegenstinde und wissenschaftlicher Kontext von
Religionswissenschaft».

11" La contribution ici, plus modeste, ne vise pas a donner une théorie générale
sur les contacts interculturels, mais, a partir de 1’exemple, a démontrer la néces-
sité d’inclure une perspective comparative qui apprend a se décentrer, voire se
déchristianiser. Comme 1’a rappelé A. Geertz lors de la journée sur les compara-
tismes, c’est la comparaison qui rend notre discipline académique.

12 'W. Halbfass a posé ceci comme une condition de 1’étude de 1’Inde. Nous
reprenons ici cette perspective, tout en I’appliquant aussi a 1’«Occident» qui,
lui aussi, qu’il le veuille ou non est obligé d’intégrer les influences qui lui sont
venues d’ailleurs. Voir a ce propos, R.-P. Droit, L’oubli de I’Inde. Une amnésie
philosophique.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 165

se priver de 1’exercice de la comparaison, qui se traduit ici par ’at-
tention portée a I’incessant va-et-vient d’échanges qui s’accomplit a
tous les niveaux de la vie, tant culturel qu’économique, entre 1’Inde
et I’Europe. Si pour la période allant de 1850 au début du XX° siecle
nous pouvons relativement aisément déceler les influences exercées
les uns sur les autres, ainsi que les mécanismes d’échanges intercultu-
rels, cela devient beaucoup plus fastidieux pour le XX¢ sieécle a cause
de I’ampleur et de la complexité des réseaux d’échanges. Il n’y a donc
plus lieu d’expliciter ces rapports en termes d’influences reposant sur
des perspectives de filiation généalogiques ou encore diffusionniste!?.
C’est pourquoi dans ce cas spécifique, la comparaison qu’il convient
d’adopter est justement celle d’un constant croisement des regards.
Si I’anthropologie parle de I’effet en retour (se voir autre a travers
I’autre), la démarche des regards croisés le reprend, mais élargit la
perspective en se déplacant entre 1’ici et 1’ailleurs. Wilhelm Halbfass
a tenté dans une perspective d’herméneutique de la rencontre entre
I’Inde et I’Europe de suivre I’évolution de certains concepts clé, tels
que karma et dharma en travaillant sur les sources occidentales qui
inspirérent une réinterprétation des traditions indiennes par les pen-
seurs néo-hindouistes'4. Dés le milieu du XX siécle, une telle gé-
néalogie (ou redevance) devient chose impossible a retracer, tant les
mécanismes de la rencontre sont complexes'>.

Dans les pratiques de la rencontre, les chemins ne sont pas tout
tracés. Les transformations d’idées ou de pratiques autres qui s’ope-
rent dans la société d’accueil ne deviennent pas forcément ce qu’on
a prévu, ni ne se produisent 1a ou I’on pense. Il va de soi qu’il faut
reconnaitre d’emblée que lors du passage d’un monde a 1’autre, les
idées et les pratiques se transforment pour laisser naitre autre chose,
quelque chose de différent. Si je partage d’une certaine maniére ce
point de vue fréquent qui consiste a mettre 1’accent sur les transfor-
mations que les pratiques et les concepts subissent en fonction de la
culture d’accueil, il faut cependant admettre que la rencontre déclen-
che également des démarches innovatrices tant dans le pays d’ac-
cueil que dans le pays d’origine, et que c’est précisément 1’échange

13 Méme si bien sfir nous trouvons toujours aussi de cela.

14" 11 entend par perspective néo-hindouiste une réinterprétation des traditions
indiennes a partir d’un détour par des idées occidentales. W. Halbfass, India and
Europe.

15 En effet, les mécanismes d’échanges sont aujourd’hui quasi instantanés, ren-
voyant a toutes les questions liées a la globalisation, dont la thématique ne peut
pas étre évaluée critiquement ici.



166 ETUDES DE LETTRES

permanent qui est source a la fois de tension et d’innovation. Les
perspectives qui privilégient les phénomenes d’acculturation ou de
syncrétisme négligent a mon sens le c6té dynamique du processus
d’échange; il ne s’agit pas seulement d’étudier les origines et les ré-
sultats du transfert des idées et des pratiques, mais surtout les pro-
cessus et les dynamiques continues d’échanges qui caractérisent la
situation globalisée et font que les deux traditions sont en interaction
constante!®,

Si autrefois on pouvait bien séparer les deux horizons culturels
«Orient et Occident» — il nous faut admettre que ce couple a joué
un réle important dans 1’histoire des idées occidentales depuis déja
plusieurs siecles —, nous entrons dans une phase nouvelle de glo-
balisation, ou les échanges sont d’un autre ordre que des emprunts
qu’on arrive simplement a suivre d’un lieu vers un autre: il s’agit plu-
tot d’un échange incessant, et parfois instantané, d’idées et de pra-
tiques qui modifient le regard des uns et des autres, et cela dans un
processus continu. C’est 1a, me semble-t-il, un élément nouveau qui
n’a pas suffisamment retenu 1’attention des chercheurs. Si je me re-
pose sur 1’attitude bien connue dans la recherche qui consiste a dire
que la réception de 1’autre repose sur la tradition qui la recoit etc.,
je reste enfermée dans une perspective dichotomisante; or ce qui se
passe est justement autre chose: un va-et-vient incessant, qui ne laisse
rien prévoir ou prédire sur les résultats (refus, fondamentalisme, syn-
crétisme), mais oblige le chercheur a adopter une posture qui est a
méme d’incorporer le processus, le devenir, un échange en réseau,
et cela ne peut se faire qu’au prix d’une constante comparaison entre
les traditions qui se répondent les unes aux autres. Le comparatisme
n’est donc pas un pur postulat théorique, mais s’ancre dans 1’histoire
récente.

Le yoga sur le chemin de la mondialisation

C’est le yoga!7 qui va nous permettre de faire 1’illustration concréte
de cette situation et de démontrer le bien-fondé de la perspective.
C’est le yoga qui sera notre objet construit de comparaison, yoga a

16 Nous avons évité d’ouvrir le débat sur la notion de syncrétisme qui est mis
en cause au moment oll 1’on s’interroge sur le devenir des concepts ou pratiques
transculturels, en privilégiant ici une réflexion plus attentive aux processus inter-
actifs entre traditions différentes et une posture comparative. Pour la question du
syncrétisme, je renvoie a A. M. Leopold, J. S. Jensen, Sycretism in Religion.

17" Dans cet article nous utilisons le concept dans le sens d’une technique ou



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 167

la fois comme bien indien et comme bien transculturel. Cette techni-
que indienne vieille comme 1’histoire du sous-continent, a connu dans
la modernité un sort particulier, puisqu’elle s’est imposée comme un
bien globalisé. Dans le cadre des pratiques des rencontres, le yoga a
fait chemin vers I’Europe; a son tour, la réception du yoga en Europe
a eu un impact sur le regard que les Indiens eux-mémes portent sur
leur pratique. Les transformations des uns sont devenues des impul-
sions pour les autres.

Pour illustrer mon propos, je présente 1’implantation du yoga en
Suisse par Selvarajan Yesudian. Disons d’emblée que cette importa-
tion n’a été possible que griace a I’association du maitre indien avec
I’ésotériste hongroise Elisabeth Haich. C’est donc le «couple» qu’il
convient d’étudier pour mesurer les changements que le yoga subit
dans cette pratique de la rencontre, couple qui illustre de maniére
quasi paradigmatique 1’incessant transfert d’idées et de pratiques
entre «Orient et Occident».

Avant de présenter le «couple» indo-hongrois et son impact sur la
Suisse et I’Europe, il nous faut brievement résumer 1’état des connais-
sances par rapport au yoga durant la période qui précede son arrivée
en Suisse!®,

Le tournant du XX° siecle a fait émerger toute une série de repré-
sentations orientales et de contacts avec I’Inde. La période est propice
a se laisser interpeller par d’autres anthropologies, car il s’agit bien
d’une période de profonde mutation autant au niveau des sciences que
de la culture. L’attrait pour I’Orient peut €tre divers, curiosité intel-
lectuelle, critique de sa propre civilisation, peu importe, mais il y eut
un certain regard tourné vers 1’Inde pour chercher des réponses aux
questions qu’on se posait!®. Comme le rappelle Christine Maillard,

pratique psycho-physico-spirituelle, développée en Inde depuis plusieurs millé-
naires et trouvant sa forme la plus condensée dans les Yoga Sitra de Pataiijali
(env. II° s. de notre &re), classés parmi les 6 systémes philosophiques de la tradi-
tion classique. L’histoire ultérieure connait des développements qui sont particu-
lierement pertinents pour les temps modernes, notamment celui du hatha yoga.
18 Si I’échange intellectuel entre 1’Europe et 1’Inde est intense, au niveau des
pratiques de la rencontre, les Etats-Unis ont joué un role catalyseur ou en tout
cas médiateur. Si nous prenons le cas du yoga, c’est aux Etats-Unis que vont les
premiers yogi pour exposer leurs doctrines avant de se tourner vers 1’Europe. Si
nous nous concentrons par la suite sur 1’Europe, c’est en gardant en téte le r6le
trés important que les Etats-Unis ont joué dans cette rencontre.

19 Pour avoir un bref survol de I’'indomanie, on peut se référer a I’article de Ch.
Maillard, «Les intellectuels allemands, 1’hindouisme et le bouddhisme (1890-
1930): un double regard sur I’autre».



168 ETUDES DE LETTRES

que ce soit I’hindouisme ou le bouddhisme®°, — et le yoga en fait in-
déniablement partie —, ils sont tout deux pergus 2 un moment donné
comme des alternatives a la voie judéo-chrétienne, a des degrés di-
vers et avec des restrictions diverses?!. Plus particuliérement, ce sont
les courants ésotériques qui se sont ouverts, des la fin du XIX¢ siecle,
a I’'influence de I’Orient?2.

Parmi les passeurs d’Orient*’, qui furent ceux qui ont instauré une
relation d’échange entre Orient et Occident, Swami Vivekananda
(1863-1902) a joué un role central. Cet auteur est plus générale-
ment important pour la diffusion de la pensée indienne en Occident,
mais plus spécifiquement pour notre étude de cas?*. Trés remarqué
au Parlement des religions a Chicago en 1893, qui a déclenché toute
une série d’intéréts pour les religions du monde, plus particuliérement
pour les spiritualités orientales, Vivekananda a séjourné plusieurs
années aux Etats-Unis et a également effectué plusieurs voyages en
Europe, dont une visite en Suisse?’. C’est lui qui a instauré le premier
camp de méditation, et non pas de yogaZ6, aux Etats-Unis. II a trés
vite compris ce dont avaient besoin ses amis et interlocuteurs occi-

t23

20 Mais on voit aussi tout de suite combien grossigres sont ces appellations.
Quel bouddhisme, quel hindouisme et encore quel Occident? Les traditions asia-
tiques avec leurs anthropologies se confrontent a des traditions occidentales va-
ries, avec leurs attentes, visions et besoins.

21 Ch. Maillard voit deux axes principaux a ce qu’elle appelle la perspective
transculturelle (entendue comme une perspective modifiée par la confrontation
interculturelle). Certains actes de réception sont du type de la croyance (comme
par exemple la nouvelle mythologie a partir d’éléments orientaux de Blavatsky);
d’autres actes de réception sont des actes de pensée, prenant appui sur une
construction rationnelle «préoccupée de s’affronter a ce qui n’est pas son mode
habituel de fonctionnement». «Les intellectuels allemands, 1’hindouisme et le
bouddhisme (1890-1930): un double regard sur ’autre», p. 24.

22 Comme le rappelle A. Choné, on ne peut plus considérer 1’ésotérisme oc-
cidental sans la référence a un savoir oriental, «La réception de I’Inde chez les
ésotéristes occidentaux de la fin du XIXF® siecle», p. 47.

23 Je reprends ici I’heureux terme utilisé par les Cahiers du Yoga, qui dédient
tout un ouvrage a cette question, Passeurs entre Inde et Europe.

24 La littérature a son propos est déja abondante, nous ne faisons ici que résu-
mer quelques points essentiels.

A ce propos, J.-F. Mayer rappelle que Vivekananda aurait mentionné le
fait que la Suisse a joué un role décisif dans sa compréhension de la religion.
Les nouvelles voies spirituelles. Enquéte sur la religiosité paralléle en Suisse,
p. 190.

%6 De fait, ce camp est appelé un camp de yoga, mais ce qui y est enseigné est
la méditation.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 169

dentaux et développa une vision d’un hindouisme qui pouvait répon-
dre a cette demande. Son ceuvre gigantesque est une reformulation
de I’hindouisme védantique adaptée a I’air du temps?’. Il faut surtout
noter pour notre propos qu’il systématise le yoga en 4 formes (bhakti,
jiiana, karma et raja)®®. Cette quadripartition sera dorénavant chose
acquise et inlassablement reprise par tout un chacun. Si Vivekananda
propose le yoga, c’est en tant que yoga spirituel (rdja yoga), car il
reste non seulement sceptique par rapport au hatha yoga, le yoga de
la force physique, mais le trouve méme condamnable. Il rejoint dans
ce sens la théosophie, comme d’ailleurs bien des penseurs du début
du XXe siecle?®. A cela s’ajoute sa volonté de faire du yoga indien
une démarche scientifique, se basant sur I’expérience que tout un cha-
cun devait faire de la religion. Il ne s’agissait donc pas d’avoir la foi,
mais de vérifier par 1’effort personnel ce que les écritures par ailleurs
pouvaient offrir’°. L’influence de Vivekananda fut énorme, que ce soit
en Inde ou dans le monde.

En Suisse, notons que la connaissance sur le yoga durant cette pre-
miére phase de renaissance indienne était essentiellement livresque. Ce
sont les ouvrages d’auteurs comme Romain Rolland ou Jean Herbert
qui font connaitre la pensée védantique dans nos régions?!. Pour ce qui
est du monde germanophone, I’indomanie était importante des 1’épo-
que romantique®2. Le psychologue Carl Gustav Jung, les rencontres

27 E. De Michelis a plus particulierement montré 1’influence de 1’ésotérisme
occidental sur la pensée de Vivekananda. A History of Modern Yoga. Patarfijali
and Western Esotericism.

28 Notons donc que dans sa classification il n’y a pas de place pour le hatha
yoga.

2% 11 faut probablement y voir une volonté de la part des penseurs de se dé-
marquer des yogis qui se livraient & des pratiques ascétiques souvent quali-
fiées de bizarres, si ce n’est d’absurdes, des pratiques dites de fakirisme qui ont
souvent suscité le rire ou le mépris. Il faut également rappeler qu’au temps de
Vivekananda, les yogis n’avaient pas bonne presse, méme au sein de la société
indienne, notamment orthodoxe.

30 Ainsi Vivekanda voit I’expérience yoguique comme une démarche scienti-
fique de la découverte du Soi, éternellement libre. «The science of Rija-Yoga
proposes to put before humanity a practical and scientifically worked out method
of reaching this truth», in Rdja Yoga, p. 128.

31 On peut se référer a I’ouvrage de J.-F. Mayer, qui a fait un état de la question
dans son livre Les nouvelles voies spirituelles. Enquéte sur la religiosité paral-
léle en Suisse, ainsi qu’a J. Bies, Littérature frangaise et pensée hindoue.

32 Voir Ch. Maillard, «Les intellectuels allemands, 1’hindouisme et le boud-
dhisme (1890-1930): un double regard sur 1’autre», pour la littérature générale.



170 ETUDES DE LETTRES

d’Eranos, ainsi que des adeptes des mouvements de réformes de vie
ont contribué a préparer un terrain favorable aux idées «orientales»**.

Par ailleurs la théosophie avait également familiarisé le monde
suisse avec une certaine connaissance de 1I’Inde. Cette derni¢re s’inté-
ressait exclusivement au rdja yoga et non au hatha yoga. La théosophie
avait aussi procuré a I’Inde un nouveau sentiment de fierté par rapport
a ses traditions. Helena Blavatsky ne s’est pas seulement intéressée a
ce pays en tant qu’il détenait des vérités oubliées qu’il fallait redécou-
vrir, mais elle partait également de 1’idée que 1’Inde était encore en
mesure de fournir des indications précieuses qui pouvaient conduire a
une meilleure compréhension des sagesses perdues’*. La renaissance
yoguique inaugurée par Vivekananda® avec une dominante spirituelle
va perdurer durant les premiéres décennies du XX siécle’®.

Toute la premiere période d’ouverture sur le yoga indien, de la fin
du XIXe® siecle vers la fin des années 40, est sous le signe d’un yoga
spirituel. Ce n’est que sporadiquement que le hatha yoga, le yoga
centré sur le corps physique, retient ’attention des Européens. C’est
avec Yesudian que le grand tournant va s’opérer. En effet, Selvarajan
Yesudian et Elisabeth Haich, vont déclencher une nouvelle eére pour
le yoga en Europe et pour I’histoire du yoga tout court en unissant
un yoga spirituel au yoga de la santé. Cette démonstration se fera
essentiellement 2 partir de 1’ouvrage Sport et Yoga®’ qui constitue
une illustration parfaite des synthéses opérées par ce «couple» entre
«Occident et Orient» et leur dynamique d’échanges, et constitue pour
nous un exercice de comparaison s’appuyant sur une perspective des
regards croisés.

33 M. Merz a fait un trés bon résumé de la situation suisse du yoga dés 1900.
M. Merz. «Ich weiss, dass alles unglaubhaft tont...» Zur Geschichte des Yoga
in der Schweiz 1900-1960. Cette partie historique est traitée en profondeur dans
notre publication qui émanera du projet FNS: Le yoga entre la Suisse et I’Inde:
histoire et herméneutique d’une rencontre.

34 La théosophie avait elle-méme instauré une sorte d’histoire comparée des
religions qui devait aboutir a la vérité universelle.

35 L’histoire est évidemment bien plus compliquée et complexe. Il y a eu
d’autres auteurs qui ont joué un réle clé dans la transformation du yoga, mais qui
sont pour 1’instant moins bien connus. Voir notre projet FNS sur le yoga entre la
Suisse et I’Inde.

36 Durant cette période déja se dessinent des intéréts pour une analyse scien-
tifique du yoga physique et commencent des études en laboratoire sur le yoga,
surtout en Inde.

37 L’histoire de la publication de cet ouvrage, ici qu’annoncée, est centrale pour
comprendre un mécanisme important de la diffusion du yoga.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 171

La figure de Salvarajan Yesudian (1916-1998)

Yesudian est né en 1916 en Inde du sud d’une famille chrétienne?®.
Son pére était médecin et sa mere sage-femme. Il a ét€ dans une école
anglo-indienne, ol il a été trés influencé par le scoutisme®. Dans bien
de ses ouvrages, Yesudian donne des informations biographiques,
sans que cela permette néanmoins de connaitre les détails de sa vie.
Il relate par exemple qu’il essaya de faire du yoga a 1’aide des li-
vres de yoga de la bibliothéque de son pére, ce qui est en soi déja
une information précieuse, a savoir que de tels livres existaient dans
la bibliothéque d’un médecin chrétien et qu’en Inde aussi on pou-
vait apprendre le yoga de maniere livresque. Jeune adolescent, il était
d’une santé fragile et aurait finalement, a 1’insu de sa famille, trouvé
un maitre de yoga qui a transformé son physique en 1’espace d’une
année. Nous ne savons cependant rien sur ce maitre, ni par ailleurs
sur la formation de yoga de Yesudian*®, Il part en Hongrie en 1937
pour étudier la médecine et il y resta jusqu’en 1948. C’est 1a qu’il
rencontra Elisabeth Haich.

La Hongrie*! et la figure d’Elisabeth Haich (1897-1994)

Elisabeth Haich était musicienne, sculpteur, ceuvrant dans un mi-
lieu ésotériste 2 Budapest*?, versée dans des courants tels que la franc-
magonnerie, les Rosicruciens et la théosophie. Mais elle connaissait

38 Nous avons fait une synthése des notes biographiques trouvées chez Merz,
Meyer, dans les livres de Yesudian lui-méme, des informations de sa famille
a Chennai et d’un numéro spécial de Yoga Journal. Leben und Wirken von
Selvarajan Yesudian. Les indications biographiques de Yesudian lui-méme ne
sont pas toujours claires et peu nombreuses.

3 Cet élément du point de vue de la dynamique de la rencontre est important.
En effet, le yoga fut passablement influencé par le scoutisme lui permettant d’in-
clure notamment des éléments de gymnastique. Sa famille & Chennai nous a con-
firmé le fait que Yesudian fut trés marqué par ’esprit du scoutisme (interview,
octobre 2003).

40 Dans Sport et Yoga, il mentionne le fait qu’il aurait déja enseigné le yoga en
Inde. Selon les membres de sa famille proche vivant encore a Chennai, cela pa-
rait peu probable. Sa famille, chrétienne, n’était pas en faveur du yoga et n’aurait
pas désiré qu’il devienne professeur de yoga. Cela pourrait étre une des raisons
pour lesquelles il n’est pas retourné a Chennai pendant plusieurs années apres
avoir pris la profession d’enseignant de yoga.

41 Malheureusement la période hongroise n’a pas encore fait 1’objet d’études
académiques. Nous ne connaissons pas non plus I’histoire du yoga dans ce pays.
42 Son livre Initiation contient d’importants éléments biographiques. E. Haich,
Initiation, 1985 (traduction frangaise). L’original allemand date de 1960.



172 ETUDES DE LETTRES

également le Védantisme, la Bhagavad Gita, les Upanisad* et sur-
tout I’ceuvre de Vivekananda auquel elle introduisit Yesudian. Elle
conduisait un cercle ésotérique a Budapest auquel s’est joint le jeune
Indien. C’est elle qu’il I’aurait convaincu d’ouvrir une école de yoga
a la fin des années trente, qui eut un grand succes a Budapest jusqu’en
194444, Des lors, il faut considérer le yoga de Yesudian et d’Elisabeth
Haich comme une aventure commune. Tout d’abord, Yesudian appelle
Elisabeth Haich son guru. Si Yesudian connaissait le yoga pratique,
Elisabeth Haich était sa source d’inspiration pour cadrer sa pensée
reposant dés lors sur un védantisme avec une haute teneur ésotéri-
que. Du point de vue de la rencontre, nous assistons ici a la formation
d’un «couple parfait», dont les idées cumulées possédaient tous les
ingrédients pour implanter le yoga en Europe. Le succés commenga a
Budapest avec la publication de la premiere édition de Sport et Yoga
en 19414 qui fut vendu & 100’000 exemplaires en 1’espace de trois
ans et devint le point de départ de I’introduction du hatha yoga en
Europe. L’histoire des dix premi¢res années du yoga a Budapest est
en soi fascinante, mais a été interrompue par la prohibition politique
d’exercer le yoga dés 1948 par le régime communiste. En 1948, le
«couple» passa par la Suisse pour se rendre aux Etats-Unis. Ils fu-
rent cependant interceptés par un groupe de personnes intéressées
par le yoga et commencerent un enseignement dés novembre 194846,
Ce fut en ville de Ziirich que Yesudian ouvrit sa deuxiéme école, qui
eut un succes phénoménal et attirait des centaines de personnes cha-
que semaine, qui venaient de loin pour recevoir son enseignement*’.

43 Rappelons que ces ceuvres furent lues, interprétées ou comprises 2 la lumiére
des pensées ésotériques de son époque.

4 La période de guerre est décrite dans Initiation par Elisabeth Haich et dans
Confiance en Soi par le yoga, signé des deux auteurs.

45 Le premier livre fut écrit en hongrois. La premiére édition suisse était chez
Edouard Frankhauser, Thielle; puis chez Hermann Kissener, Drei Eichen Verlag.
J’ai travaillé pour cet article avec 1’édition francaise traduite par J. Herbert et H.
Ghaffer, Sport et Yoga, Au Signal — Lausanne, éd. Foma, 1958/1980.

4 C’est une certaine Hanna Hermann qui a sollicité Yesudian pour donner des
cours de yoga. Elle est ensuite devenue disciple de Shivananda et active dans la
Divine Life Society. C’est cette méme personne qui ouvrira /’asrama le plus an-
cien de Suisse a Winterthur en 1966. (Voir également J.-F. Mayer, Les nouvelles
voies spirituelles. Enquéte sur la religiosité paralléle en Suisse, p. 210).

47 Chaque cours comprenait jusqu’a 100 personnes et il en donnait plusieurs
par jour (informations regues par des étudiants de 1’époque). Tres vite il a établi
des succursales dans d’autres villes suisses et une école d’été a Ponte Tresa au
Tessin.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 173

Rencontrant une réelle demande, son école et les nombreuses suc-
cursales sont devenues en I’espace de quelques années une entreprise
tres lucrative. Les formateurs de yoga les plus importants de Suisse,
ainsi que des pays limitrophes, ont bénéficié des cours de Yesudian.
Avant d’en parler plus précisément, dégageons, dans la mesure du
possible, les facteurs qui permirent I’établissement d’un nouveau type
de yoga qui devait inclure le corps et la santé, outre la dimension spi-
rituelle qui fut au premier plan dans la premiere vague d’implantation
du yoga.

La rencontre heureuse

Le séjour hongrois aupres de et avec Elisabeth Haich a formé non
seulement le yoga de Yesudian, mais aussi toute sa manieére de pen-
ser, ce qui resort trés clairement de ses ouvrages, dans lesquels il ne
manque pas une occasion pour remercier Elisabeth Haich*. Chrétien
— indien, il découvre un hindouisme via son guru Elisabeth Haich qui
est surtout imprégné, comme on 1’a vu, d’un hindouisme védantique.
Yesudian redécouvre son «indianité» en puisant dans les souvenirs de
son enfance une atmosphere hindouiste qui lui tient a cceur, dont il
parle et qui devient d’autant plus significative qu’il séjourne en pays
étranger®®. Ces mémoires d’enfant épousent une certaine nostalgie
qui caractérise également le regard d’Elisabeth Haich en quéte d’un
monde plus spirituel, en contraste avec 1’Occident dit matérialiste.
Confronté a ce qu’il nomme précisément le matérialisme occidental,
il se tourne, malgré son origine chrétienne, de plus en plus vers le
Vedanta, qui devient alors sa forme de pensée dominante et, en tout
cas, son cadre de référence pour parler du yoga, de sa signification et
de son but. De fait, le néo-védantisme de Vivekananda devient sa ré-
férence en matiére d’hindouisme. La situation est cependant bien plus
complexe, car sa lecture de la vision védantique se teinte d’une part
de son lien au christianisme, mais surtout de 1’ésotérisme professé
par Elisabeth Haich. Que ce soit dans le vocabulaire ou dans certains
énoncés spirituels, on découvre le sceau du jargon ésotérique. Dans
I’avant-propos de Sport et Yoga nous lisons par exemple:

48 Si Sport et Yoga est I’ouvrage de référence pour le présent travail, je renvoie
aussi a d’autres ouvrages de ces deux auteurs susceptibles d’expliciter leur vi-
sion.

49 C’est surtout dans Confiance en soi par le yoga qu’il relate ses souvenirs et
ot il commence 2 faire une réflexion sur ’hindouisme et sur ce qu’il peut signi-
fier pour lui en tant qu’atmosphére générale et d’attitude de vie.



174 ETUDES DE LETTRES

L’homme est une merveille mystérieuse, qui se meut entre les deux
facteurs de mort: le temps et 1’espace. Le fait que ses jours sont
comptés 1’oblige a s’éveiller de ses réveries et a reconnaitre le pou-
voir de son étre, la nature illimitée de son MOI. Dans son cceur,
I’homme sent poindre le bonheur exalté dans sa gloire dorée et son
immortelle magnificence, il se rend compte que sa vraie nature n’est
que béatitude.*®

L’ésotérisme auquel fait référence Elisabeth Haich la place dans une
quéte spirituelle qui est trés éloignée des religions institutionnelles ou
de la religion au sens exotérique; il la réveéle comme une adepte d’une
science cachée de la nature, de I’homme et du plan divin:

Non! il est impossible que la vie sur terre soit aussi dénuée de sens!
Derriére ce cycle apparemment interminable de naissances et de
morts, on doit pouvoir trouver un sens profond; et aussi inexpli-
cable qu’elle puisse paraitre a un esprit confus, il doit y avoir une
raison pleinement satisfaisante et sensée — vue de !’autre coté!
Mais ol et comment trouver cet autre coté de toute chose qui doit
absolument exister? [...] De tout temps il y eut sur terre des gens
exceptionnels qui, avec une parfaite assurance, parlérent du secret
de la vie et dont I’existence témoigne de leur conviction, des initiés
comme on les nomme. Mais oul et de qui ces «initi€s» ont-ils recu
leur initiation?!

Son savoir repose sur une longue démarche de quéte spirituelle, qui
a culminé dans une expérience initiatrice qu’elle revit a partir des ré-
miniscences d’une vie antérieure en Egypte. Cette initiation lui aurait
permis de resituer les personnages les plus significatifs de sa vie ac-
tuelle en fonction des liens établis dans cette vie antérieure®?. A ce
stade déja, nous pouvons contraster la perspective de Haich avec celle
de Yesudian:

30 Sport et Yoga, p. 10.

51 E. Haich, Initiation, p. 11. Comme le rappelle A. Choné: «Il s’agit pour les
ésotéristes d’étudier la réalité “supra-sensible”, invisible (occulte), de remonter
aux origines de la création du monde (cosmogonie) et de parcourir le chemin
vers I’intérieur permettant de réaliser la vocation ultime de I’homme — une con-
naissance cosmique des rapports qui I’unissent au divin et des mystéres inhérents
a Dieu lui-méme — et d’arriver ainsi a une forme de libération, salut ou illumi-
nation.» A. Choné, «La réception de I’Inde chez les ésotéristes occidentaux de la
fin du XIXe® siécle», p. 46. Cette auteure s’appuie d’ailleurs sur A. Faivre, Accés
de I’ésotérisme occidental I.

52 [nitiation (1960) fut écrit plus tard que Sport et Yoga et reconstruit I’ histoire
du yoga vécue selon Elisabeth Haich. Cet ouvrage se lit d’autant plus facilement
qu’il est écrit sous forme de roman. La temporalité historique est suspendue au
profit d’une dimension occulte reposant sur une connaissance d’initiée.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 175

Elisabeth Haich propose un modele d’interprétation de la vie et de
1’actualité en fonction du passé. Les protagonistes qui ont marqué sa
vision de 1’Inde et de sa spiritualité ont été présents lors de son initia-
tion égyptienne, que ce soit Paul Brunton®, Vivekananda ou Yesudian.
Elle postule ainsi un yoga préalable au yoga historique, méme indien,
qui émanerait de la sagesse égyptienne. Le yoga de Haich se fonde sur
une vision spirituelle millénaire et bien déterminée, alors que celui de
Yesudian est pragmatique et d’avantage tourné vers 1’avenir: plus sé-
cularisé, il est centré sur les postures, des questions de santé et de vie
a améliorer. Dans son ouvrage Initiation Elisabeth Haich demande
au lecteur, via sa personne et sa réflexion biographique, de s’identi-
fier avec sa perspective idéologique et philosophique; elle propose un
modele de vie, qui, par dela des expériences personnelles a faire, de-
mande une adhésion préalable. Yesudian par contre ne parle que peu
de lui-méme: il se concentre sur le présent et 1’avenir, sur les postures
et les expériences que les gens font a partir de celles-ci, postures qui
peuvent étre utilisées en dehors de toute croyance®*.

Notons encore que I’attrait pour 1’Orient des courants ésotériques
occidentaux se conjugue avec la conviction que celui-ci «cache» ou
maintient quelque chose que 1’Occident aurait «perdu». Cette con-
viction est présente dans notre «couple» qui voit I’Orient comme le
réceptacle de mysteres>> que 1’Occident aurait soit occultés ou étouf-
fés. Si Yesudian a lui-méme adopté une telle vision qui montre 1’Inde
comme le berceau de la spiritualité, il est aussi conscient, et 1a encore
imprégné par Elisabeth Haich, qu’il ne faut pas précher 1’orienta-
lisme. Leur livre sur le rdja yoga se termine avec cette conviction que
les deux voies, la voie supposée «spirituelle» de 1’Orient et la voie du
«progres matérialiste», doivent se compléter pour réaliser leur vision

33 Le célebre auteur d’ouvrages ésotériques sur 1’Inde était un ami a Elisabeth
Haich a Budapest.

54 11 est certes difficile de savoir ce qui vient exactement de Yesudian et ce qui
vient de M™ Haich dans les livres qui sont écrits au nom des deux. C’est préci-
sément la conjugaison des deux forces qui semble attribuer a ces livres le succes
qu’ils ont connu. Je m’aventure ici néanmoins a montrer que leurs deux modeles
de vie divergent clairement, mais que leur combinaison fait la force de 1’ouvrage
Sport et Yoga. Ce qui me parait significatif c’est que Haich n’est pas retenue par
le grand public comme I’auteur du livre Sport et Yoga, mais c’est Yesudian. Ce
fait montre, & mon sens, que Yesudian ne demande pas a adhérer a une vision
déterminée, mais propose plutdt une pratique de santé, ouverte a tout un chacun,
selon ses croyances.

55 Pour M™ Haich d’origine égyptienne.



176 ETUDES DE LETTRES

idéalisée de I’homme uni au dieu unique pour I’humanité®. Fidele
a I’ésotérisme, Elisabeth Haich construit une mythologie syncréti-
que intégrant des éléments indiens sans étre exclusive, comme par
exemple I’identification du Logos chrétien avec le Soi (atman) indien.
Dans le dernier chapitre de Raja Yoga, intitulé «les deux voies se ren-
contrent», nous lisons:
Les deux routes doivent se rencontrer, se confondre, car aucune
d’elles n’est parfaite sans 1’autre — 1’une est le complément, 1’ac-
complissement de 1’autre. La voie collective (occidentale) étouffe
la personnalité, elle est vide si la voie intérieure (voie individuelle
orientale) ne veille pas — mais les fruits récoltés dans 1’individu
ne peuvent mirir que dans la collectivité! L’humanité est un corps
immense, le corps du Logos. [...] Les individus sont les cellules de
I’humanité, [...] les cellules du corps du Christ, selon la terminolo-
gie occidentale. Dans sa forme d’expression chrétienne, le Christ
représente le SOI universel animant 1’humanité.>’

Comme elle le rappelle sans cesse, il faut parler en occidental aux
occidentaux. Le credo principal du couple Haich-Yesudian se résume
par tout se trouve partout!

Le pragmatiste et 1’idéaliste luttent pour une vision meilleure de
I’homme, des sociétés, du monde, et leurs ouvrages se font porte-
parole d’un espoir nouveau, qui reposerait sur une anthropologie de
I’homme sain qui cherche a diviniser le monde. Contrairement a la
phase précédente, d’obédience plus théosophique oit domine une vi-
sion ésotérico-spirituelle du yoga, 1’apport de Yesudian érige le corps
en lieu capital ou se joue la transformation somato-psychique. Sans
que la dimension spirituelle se perde, elle trouve avec Yesudian son
ancrage dans le corps sain.

Sport et Yoga: un document clé inaugurant l’ére du yoga
«glocalisé»>®

Trois points vont illustrer les transformations que subit le yoga
sous 1’impulsion provoquée par la rencontre entre une tradition in-
dienne et un ésotérisme hongrois.

56 En ce sens, Haich et Yesudian rejoignent un credo plus général qui se déve-
loppe dans certains cercles ésotéristes pour lesquelles 1’Orient se situe en dedans.
Voir a ce propos A. Faivre, Accés de I’ésotérisme occidental I.

7 E. Haich, S. Yesudian, Raja Yoga, p. 150-51.

8 Le terme de «glocalisé» permet en effet de bien exprimer I’idée que le yoga
acquiert, dans le processus des rencontres, a la fois une forme globalisée, tout en
s’imprégnant du contexte localisé dans lequel il s’inscrit.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 177

a) la question de la santé

Tant habitués aujourd’hui a concevoir le yoga comme une techni-
que de santé, nous oublions que cet aspect du yoga fut mis en avant
durant le XX siecle et précisément sous I’effet des échanges entre
I’Inde et I’ «Occident».

Yesudian, malgré le fait qu’il soit marqué intellectuellement par
I’ésotérisme et une forme trés particulieére d’hindouisme, reste durant
toute sa vie un hatha yogi. En faisant abstraction des parties intro-
ductives et conclusives de son (leur) livre (prédominance Haich) ot il
est indéniable qu’il considere le hatha yoga comme un moyen devant
mener vers une connaissance supérieure et spirituelle, le reste du livre
(prédominance Yesudian) montre essentiellement sa préoccupation
pour la santé, le corps, et la conscience aigu€ qu’il faut vivre une vie
saine.

Le Hatha Yoga nous enseigne la facon de maintenir 1’ordre entre
les forces qui animent notre corps et — s’il nous arrive de porter
atteinte a notre santé en vivant contrairement aux lois de la nature
— le moyen de rétablir notre bien-€tre physique. Le malade repré-
sente une charge et pour lui-méme et pour son entourage — de 1a,
la conviction fondamentale du Hatha Yoga:

1l en va de notre devoir d’étre en bonne santé.>

Si Yesudian et Haich ont fait ceuvre de pionniers pour introduire en
Europe le yoga en tant qu’instrument de santé pour lequel le c6té
médicalisé du yoga occupe une place centrale (sans oublier un c6té
moral), de leur c6té, des Indiens comme Yogendra et Kuvalayananda,
s’éveillent a une nouvelle conscience du yoga et de ses potentiali-
tés sous I’'influence des critéres scientifiques. Dés les années 20, ils
vont soumettre le yoga a des investigations médicales et de recher-
che en laboratoire®. Ces démarches sont connues et réceptionnées
par Yesudian dans son livreb!. Par ailleurs, 1’ouvrage fait écho aux

9 Sport et Yoga, p. 51.

60 Kuvalayananda, par exemple, utilise le yoga dés la fin des années 20 non
seulement pour prouver sa démarche rigoureusement scientifique (héritage
Vivekananda), mais en tant que technique de guérison. Voir a ce propos 1I’étude
de J. Alter, Yoga in Modern India: the Body between Science and Philosophy.

61 En effet, ces deux auteurs sont cités a plusieurs reprises dans son livre.
L’influence de Shivananda, qui en tant que médecin a aussi privilégié ’aspect
thérapeutique du yoga, est plus difficile a prouver. Il ne cite pas cet auteur.
Durant les années 50, Shivananda et son mouvement s’implantent de plus en
plus en Suisse; il est fort probable, si ce n’est certain, que Yesudian a connu ce
yoga. Sans oublier que Shivananda est un écrivain prolifique des les années 30.



178 ETUDES DE LETTRES

«Lebensreformbewegung»®?, dont le chapitre VIII sur 1’appétit chez
le «civilisé» est une excellente illustration, comme par exemple cette
exclamation:

Revenons-en a la nature! Vivons, respirons, mangeons et buvons
naturellement, nous serons toujours en bonne santé.53

ou €ncore:

Qu’au moment ou vous vous réveillez, votre premiére pensée soit
SANTE! Concentrez-vous sur ce que santé et force signifient pour
le mental et le corps.® ‘

Restez complétement nu pendant quelques minutes chaque jour.%

Enfin, des recettes concrétes de nutrition sont proposées pour les gens
qui exercent le yoga pour des questions de santé®. A cela s’ajoute le
fait que le yoga, ne serait-ce que par le titre de 1’ouvrage, est mis en
relation avec le sport®’, qui devient une culture physique de plus en
plus prisée®®.

Si tout au long du livre Yesudian bétit sa rhétorique sur des com-
mentaires médicaux et 1’envie de faire valoir le c6té scientifique du
yoga pour prouver son efficacité et bienfaisance, il apparait aussi clai-
rement qu’il considere le yoga, a I’instar de Vivekananda et Elisabeth
Haich, comme supérieur a toute forme de thérapie, activité sportive
ou a la seule quéte de santé, en tant qu’il méne vers des buts supé-
rieurs de la vie:

62 Les éléments les plus importants de ce mouvement sont retracés dans D.
Kerbs/J. Reulecke (éd.), Handbuch der Deutschen Reformbewegung 1880-1933.
Cette question a été traitée dans le mémoire de licence de M. Merz, notamment
pour ce qui est des pratiquants suisses qui ont joué un rdle important dans la
propagation d’un idéal de santé. M. Merz, «Ich weiss, dass alles unglaubhaft
tont...» Zur Geschichte des Yoga in der Schweiz 1900-1960, surtout le chapitre
3. Ajoutons, dans la perspective de la rencontre, que les mouvements de réforme
de vie sont réceptionnés en Inde dés le début du XX si¢cle. Voir a ce propos, J.
Alter, Gandhi’s Body: Sex, Diet and the Politics of Nationalism.

63 Sport et Yoga, p. 99.

% Sport et Yoga, p. 206.

% Ibid.

% Les pages 103 et suivantes de Sport et Yoga.

67 N. E. Sjoman (1996) a montré pour le cas du yoga de Mysore dans la lignée
de Krishnamacharya I’influence du sport et des activités sportives sur le yoga.

%8 Voir a ce propos 1’émergence d’une nouvelle culture du corps qui marqua la
fin du XIX® siécle et tout le début du XX et dont Yesudian se situe dans la lignée
directe. R. Koerber, «Freikorperkultur».



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 179

L’antique sagesse de yoga est aussi parfaite qu’elle est exacte, car
elle indique les mesures sages et sensées qu’il est nécessaire de
. prendre pour réaliser la perfection physique et mentale.5

Vivekananda a inauguré 1’ére d’une renaissance du yoga qui pouvait
devenir un instrument de connaissance spirituelle universel, reposant
sur une démarche scientifique (expérimentale par la démarche médi-
tative). Yesudian va marier le yoga ésotérique a celui de la santé, qui
dominera sa vision: il faut un corps sain pour vivre la spiritualité.

Ainsi le yoga Yesudian-Haich se présente comme le parfait reflet
d’une pensée qui s’est forgée a 1’aune des pratiques de la rencontre:
héritant d’un c6té une pensée hindoue réformée (vedanta vivekanan-
dien), une appréhension intellectuelle de 1’héritage hindou telle qu’on
la trouve chez des auteurs comme Romain Rolland et Jean Herbert,
et I’ésotérisme «théosophisant» de E. Haich, qui repose sur une vi-
sion des traditions indiennes constituant elle-méme une lecture oc-
cidentale de ces traditions. De 1’autre coté, 1’édifice de Yesudian,
s’appuie sur les recherches faites en Inde pour prouver le caractére
scientifique du yoga (par exemple Kuvalayananda’), ainsi que sur les
nouvelles visions du corps et de la santé en vogue durant son temps,
autant en Europe qu’en Inde. Ces héritages consolident la conviction
de Yesudian que le yoga est aussi, si ce n’est surtout, un instrument
pour la santé, une technique de prévention et de guérison.

b) une nouvelle didactique

Outre I’ouverture a un yoga pour lequel corps et santé sont pri-
mordiaux, ce livre propose surtout une nouvelle maniére d’enseigner
le yoga. En instaurant le livre comme un guide potentiel pour 1’ap-
prendre et en remplacant le maitre par un miroir, Yesudian marque
12 encore une étape incontournable dans I’histoire du yoga’!. Méme
s’il n’est pas le premier livre illustré de yoga’?, il est certes le pre-
mier livre complet et précis, s’appuyant sur des photos et proposant
des pratiques comme nous les connaissons aujourd’hui en Europe, en
Inde, tout comme partout ailleurs dans le monde.

La encore, nous sommes aujourd’hui tant habitués’® a ce qu’on
appelle un cours de yoga ou une lecon de yoga qu’il nous est

6 Sport et Yoga, p. 11.

0 Voir a ce propos la note 60 du présent article.

"I Voir a ce propos, Ch. Fuchs, Yoga in Deutschland.

2 Pour la courte histoire illustrée du yoga qui précéde Yesudian, nous référons
a notre recherche (a paraitre).

3 «Précisons aussi que la réception, I’accueil fait 2 une idée ou a un ensemble



180 ETUDES DE LETTRES

difficilement imaginable que cette forme d’enseignement est tout a
fait récente’™. Le yoga (sous toutes ses formes), enseigné durant des
siecles & 1’abri des généralisations et sous 1’ceil vigilent du maitre, est
soumis ici a un processus d’exotérisation, dont il convient de résumer
quelques points:

* Le yoga peut €tre enseigné a I’aide d’un livre et le support des
photos. Le miroir est le moyen de vérifier si les postures sont correc-
tement effectuées. Yesudian nous dit avoir écrit ce livre, de méme que
le journal qu’il fonda en 1952, pour permettre au yoga de se répandre
au plus vite, méme la ot il n’y avait pas de maitre.

A titre d’exemple, nous donnons a la fin de ce livre un tableau
dressé a la lumiere de longues années d’expérience. L’éleve qui
se conforme exactement a ce tableau tirera certainement profit des
exercices qu’il fera. Nous mettons néanmoins nos lecteurs en garde,
et de la fagon la plus expresse, contre les tentations qu’offre 1’ap-
parente simplicité des premiers exercices. Personne ne devrait les
croire «trés faciles» et vouloir en sauter. Ce serait extrémement im-
prudent.”

Yesudian a toujours refusé tout titre honorifique qui 1’aurait placé sur
un piédestal: il n’a jamais été appelé ni guru, ni maitre ni yogi, mais
simplement Monsieur Yesudian, ce qui confirme son attitude sécula-
risée.

* Introduction des séries: il s’agit ici d’un déroulement standardisé
d’une lecon qui s’édifie sur une logique des postures qui se suivent
dans un ordre déterminé’®. Ce déroulement est aujourd’hui la forme

d’idées, peut avoir des degrés divers d’intensité, depuis la simple perception jus-
qu’a I’assimilation, voire I’intégration, stade le plus complexe du processus de
réception, ol des notions orientales fournissent alors le fondement de nouvelles
représentations, mais ne sont pas identifiables en tant que telles dans la culture
d’accueil. Elles permettent dans le cadre de celle-ci, a partir d’éléments emprun-
tés a une autre culture, de forger de nouvelles représentations.» Ch. Maillard,
«Les intellectuels allemands, 1’hindouisme et le bouddhisme (1890-1930)»,
p- 24. Le yoga au cours des années est devenu un élément intégré dans la culture
au point ol on ne remarque méme plus son origine (respiration, exercices inté-
grés dans la gymnastique, etc.).

4 Voir a ce propos les chapitres dédiés a la legon de yoga dans E. De Michelis.
Signalons cependant que le terme de yoga postural qu’elle propose n’est pas
adéquat pour désigner le yoga de Yesudian, qui va bien au-dela des postures
pour s’intéresser a un yoga qui englobe la respiration, la nutrition et une certaine
forme de vie ritualisée et spirituelle.

> Sport et Yoga, p. 130.

76 A ce propos il convient de rappeler que les maitres indiens Shivananda et
Kuvalayananda avaient chacun de leur c6té établi des séries bien connues dans



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 181

la plus habituelle d’une lecon de yoga. Le livre est ainsi présenté par
une page publicitaire insérée par I’éditeur:
Programme d’exercices pour les cinquante-deux semaines de 1’an-
née, avec pensées directrices correspondantes et la description
des exercices complémentaires a Sport et Yoga. Un guide simple
d’exercices classiques que chacun, 4gé ou jeune, sain ou malade,
peut exécuter avec succes, et surtout sans danger.”’

L’application concrete et pratique du yoga peut ainsi quasi relever
d’une attitude sportive.

c) les concepts qui voyagent...

Au niveau conceptuel, la notion de karma telle qu’elle est utili-
sée par Yesudian dans le contexte de son livre de Sport et Yoga est
une autre illustration des effets de la rencontre et des réappropriations
réciproques. Sans que Yesudian explique de mani€re consciente son
interprétation (qu’il présente plutét comme I’interprétation véridi-
que et oubliée’®), sa vision du karma est le reflet d’une relecture tout
a fait sélective des traditions indiennes et imprégnée d’une vision
traduisant les préoccupations des occidentaux™. Je prends ici pour
exemple le chapitre XVI dédié a «La nécessité absolue de I’Elément
mental»®, qui illustre bien notre propos. Yesudian fait tout d’abord
état de I’incompréhension de la notion de karma par 1’Occident. Il
expose ensuite sa vision de la notion qu’il postule comme authenti-
quement indienne et unique. Les traditions indiennes ont cependant
été tres prudentes par rapport a la question du karma, évitant une ap-
proche trop systématique de la question. Karma et samsara (le cycle
des renaissances), au sens le plus général, inscrivent la destinée des

le monde du yoga. Il est difficile de savoir dans quelle mesure Yesudian s’est
inspiré de ces séries. Mais il est indiscutable qu’il est le premier a les avoir in-
troduites aussi clairement en Europe, surtout en Suisse, et sous forme de livre
populaire a succes. :

T Sport et Yoga, page insérée par 1’éditeur 2 la suite des photos illustrant les
postures a prendre, sans pagination.

8 Ce qui est une attitude générale de la théosophie ou de 1’ésotérisme, qui se
donne comme tache de révéler ce qui a été oublié ou omis. Le néo-vedanta part
de ce méme postulat; ainsi Vivekananda nous livre 1’authentique interprétation
de la pensée hindoue.

” Cependant il faudrait faire attention de ne pas tomber dans le piege d’attri-
buer un sens unique au karma dans le contexte indien, comme cela est souvent
fait dans les études qui, a défaut d’inclure une perspective des regards croisés,
tentent de démontrer que 1’Occident aurait corrompu les notions indiennes.

80 Sport et Yoga, p. 200-5.



182 ETUDES DE LETTRES

hommes dans un continuum de vie et de morts activé par les «ré-
sidus» de nos actes (karma) qui peuvent fructifier dans des existen-
ces futures. Dans une perspective des regards croisés, il faut relever
que son interprétation exclusiviste n’est justement pas tradition-
nelle, mais a été développée dans le contact avec 1’Occident et par
des Occidentaux. Yesudian ne s’en rend pas compte, mais se percoit
comme détenteur de la tradition indienne authentique.

Yesudian n’utilise pas le concept de «loi du karma» qui est innové
par Vivekananda, mais parle plut6t d’un principe. C’est la base méme
pour comprendre ce qui se passe dans la vie humaine et il est par-
tisan de ce principe auquel il adhére (dans ce sens nous pourrions
dire qu’il est un chrétien particulier!). Il s’oppose totalement a 1’idée
qu’on pourrait renaitre en tant qu’animal et le percoit comme une
mauvaise compréhension du principe. Karma est un principe de «pro-
grés»: nous progressons et grandissons via les naissances et lentement
acquérons le statut d’un étre libéré, nous dit-il. Cependant, une telle
vision ou interprétation progressive de 1’idée du karma est tout a fait
récente, comme 1’a montré Wilhelm Halbfass®!. La théosophie, adop-
tant des perspectives venant de I’Inde, a intégré les notions de karma
et d’incarnation comme éléments centraux de son édifice doctrinal,
accentuant précisément les notions de progres et d’évolution spiri-
tuelle via des incarnations successives. On ne peut donc s’empécher
de découvrir chez Haich-Yesudian une relecture théosophique de la
réincarnation qui voit cette derniére comme un parcours de perfec-
tionnement: «L’Ame progresse sans cesse d’incarnation en incarna-
tion»®2. L’homme doit parfaire sa nature pour atteindre finalement le
monde spirituel. Ce n’est donc pas I’idée de I’éternel retour du méme,
mais bien une voie évolutionniste allant dans la direction du perfec-
tionnement.

L’hindouisme, dans sa forme la plus élevée, n’a jamais enseigné
cela; il affirme, au contraire, que dans son ascension, 1’ame hu-
maine ne peut que se perfectionner et qu’il n’y a pas de péchés sur
terre qui puisse occasionner — contrairement aux lois éternelles
de développement — un retour a un plan inférieur. D’autre part,
un principe important existe dans 1’hindouisme, pour perfectionner
I’ame humaine et expier des péchés anciens, 1’€tre humain doit re-
naitre des siécles plus tard, selon la volonté divine.®

81 W. Halbfass, Karma und Wiedergeburt im indischen Denken, p. 279-306.

82 A. Choné, «La réception de I’Inde chez les ésotéristes occidentaux de la fin
du XIX® siecle», p. 59.

8 Sport et Yoga, p. 203.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 183

Ce qui est présenté comme /a pensée hindoue la plus élevée n’est
autre qu’une vision évolutionniste du karma, qui place le couple
Yesudian-Haich dans une lignée déja bien préparée par la théosophie
et I’anthroposophie, qui nient le retour de 1I’éternel méme au profit
d’une vision évolutionniste®*. C’est I’idée méme ou 1’acceptation
d’un progreés linéaire, qui semble étre plus proche de la tradition oc-
cidentale®’.

La théosophie accentue également la question des biographies de
réincarnation, ce qui est central a la vision d’Elisabeth Haich qui est
une incarnation d’une fille/reine de pharaon égyptien. Halbfass nous
rappelle également que c’est la théosophie qui parle de karma natio-
nal, de karma de la terre et plus généralement de karma collectif qui
est une préoccupation peu familiére aux traditions indiennes avant le
XXe siecle®6. Cette vision est cependant présente chez Yesudian qui
veut changer le karma du monde via le yoga.

Tout le systtme du Hatha-yoga est congu pour ramener a une vie
normale et A une intuition venant d’en haut qui guide le mental hu-
main. Il est fondé sur un retour de 1’inspiration dans 1’esprit qui
devient, a ce moment, un atout important pour le nouveau monde
en train de se construire et pour la nouvelle génération destinée a
mener une vie plus heureuse et naturelle. Tandis que cesse le fracas
des armes, un monde plus libre nait; le moment approche ou nous
panserons et guérirons les blessures de I’homme et ot nous entrai-
nerons son corps sainement et plus consciemment. Puisse Dieu per-
mettre que les trois plus grands dons du Hatha yoga — santé, force
et jeunesse — soient transmis a cette nouvelle génération.?”

Yesudian a d’autre part hérité de Vivekananda la théorie que le karma
posséde une dimension scientifique®. Pour Vivekananda il s’agissait
méme d’une loi scientifique («the law of karma»), une vision bien
plus intéressante et adéquate pour expliquer 1’état du monde, plus
scientifique que la vision chrétienne par exemple. Vivekananda évite

8 Cette idée ne vient pas de Vivekananda, qui reste d’avantage imprégné par
I’idéal du samsara.

8 Voir a ce propos H. Zander, Geschichte der Seelenwanderung in Europa.
Alternative religiose Traditionen von der Antike bis heute.

8 De maniére plus générale, nous trouvons ici un élément caractéristique de
certaines formes de néo-hindouisme qui attribue a 1’hindouisme une mission
mondiale, ce qui s’est concrétement traduit par tous les mouvements qui cher-
chent a implanter ’hindouisme en dehors du sous-continent et constitue une atti-
tude alors tout a fait nouvelle. Voir a ce propos W. Halbfass, India and Europe.
87 Sport et Yoga, p. 205.

8 Voir Vivekananda, Karma yoga.



184 ETUDES DE LETTRES

toute question de fatalité et accentue surtout la question de la libre
volonté (free will). La question de volonté et de libre volonté est une
marque indéniable de la pensée de Yesudian: sur ce point la vision de
Vivekananda et 1’ésotérisme de Haich se rejoignent®.

Pour Yesudian I’Inde et sa tradition (car il y en a bien une authenti-
que) est 1’1lot de sagesse, miroir d’une spiritualité oubli€e. L’'Inde doit
correspondre a cet Orient intérieur, qui doit étre en résonance avec ce
que nous voulons d’elle, mais n’a a €tre ni moderne, ni matérialiste:
cette lecon, il I’a bien apprise des courants qui I’ont forgé. Pourtant
c’est cette «méme» Inde, qui va contribuer a faire du yoga une tech-
nique de santé. Contrairement a bien des penseurs du yoga de I’Inde
moderne, Yesudian via son association avec Elisabeth Haich est un
médiateur® qui a su parler aux Occidentaux en termes qui tradui-
saient les quétes spirituelles occidentales, tout en donnant a son yoga
et a sa vision une «authenticité» indienne, profitant certainement de
1’aura spirituelle dont jouissait 1’Inde dans 1’'imaginaire occidental®’.
Une certaine Inde pour sa part adopte une vision scientifique du yoga
que Yesudian a su médiatiser dans sa quéte de santé et sa démarche de
légitimation du yoga en tant que thérapie médicale.

Regardé par les lunettes des regards croisés, Yesudian est un «hin-
dou» chrétien, un ésotériste vivekanandien dont le yoga est un moyen
d’acquérir santé et beauté.

Le mariage entre 1’ésotérisme haichien et le yoga yésudianien est
une illustration parfaite de la complexité de 1’interaction profonde qui

8 Rappelons cependant que Vivekananda, a ce niveau également, a une vision
qui le distingue de son fervant admirateur. Vivekananda percoit le karma, les
actes, comme une forme de renoncement (vairagya), en tant qu’il permet de re-
noncer a I’attente des fruits des actes, tout comme le samsara n’est jamais pergu
comme une échelle graduée de progrés Acelas ’ajoute T’idée d’un travail inlas-
sable qui repose sur la volonté, mais aussi sur le chemin initiatique. L’homme
doit faire et faire quelque chose lui-méme, sans cesse, avec une volonté infailli-
ble pour se perfectionner. C’est ce que Yesudian tire comme legon du yoga phy-
sique.

% On peut se référer ici a 1'usage du terme de médiateur que fait Christine
Maillard, pour qui un médiateur est entre deux mondes et regarde a la fois I’un
et I’autre, «a partir d’une position médiane, qui n’est — du moins consciemment
— entiérement identifiée ni a un c6té, ni a I’autre.» (2003, p. 22).

%1 Ceci n’est pas pour nier que des auteurs comme Shivananda (qui étalt
d’ailleurs médecin avant de devenir yogi) ou Kuvalayananda n’étaient pas pré-
occupés de santé, mais ils le font d’une maniere tres différente de Yesudian, qui
est beaucoup plus fortement influencé par le vocabulaire et les idées occidenta-
les.



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 7 185

se joue entre notre héritage culturel, spirituel et celui de I’Inde ou
les influences se mélent dans un peloton inextricable. Seule une pos-
ture intellectuelle qui accorde une importance aux deux univers d’in-
fluence, I’Inde et I’Occident, et aux postures inversées, a savoir une
Inde vue par I’Occident et un Occident vu par 1’Inde ainsi qu’a leurs
interactions et échanges constants, permet de situer les pratiques de la
rencontre dans une compréhension qui postule la comparaison comme
I’outil le plus percutant de I’histoire des religions et comme un moyen
indispensable pour sortir des visions euro-colonialistes qui persistent
sous bien des formes trés peu subtiles. J’espére avoir montré que la
perspective des regards croisés nous permet de cerner 1’histoire mo-
derne du yoga et par 14 méme un chapitre important des nouvelles
techniques ésotérico-spirituelles qui constituent une composante im-
portante des récentes spiritualités en Suisse. Nous avons porté ici 1’at-
tention plus sur le c6té occidental du développement du yoga, mais
le c6té indien aurait pu €tre tout aussi illustratif. Le développement
du yoga a travers le monde illustre pleinement les deux facettes de
cette expansion, de caractere a la fois global et d’acculturation locale.
L’aventure «glocalisante» du yoga montre que la perspective com-
parative des regards croisés rejoint celle de la perspective historico-
contrastive qui met en évidence le subtil mariage entre 1’universel et
’unique®?.

Maya BURGER

92 Opter pour une telle perspective ne revient pas a nier ’apport important
d’autres perspectives, telle 1a perspective cognitive (développée par A. Geertz
dans ce volume), mais dénote notre préférence pour la recherche historique.



186 ETUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

ALTER, Joseph S., Gandhi’s Body: Sex, Diet and the Politics of
Nationalism, Philadelphia, University of Pennsylvania Press,
2000.

—, Yoga in Modern India: the Body between Science and Philosophy,
Oxford, Princeton University Press, 2004.

BIES, Jean, Littérature francaise et pensée hindoue. Des origines
a 1950. Service de reproduction des theses, Université de Lille
111, 1974.

CHONE, Aurélie, «La réception de 1I’Inde chez les ésotéristes occi-
dentaux de la fin du XIX® siécle», in Passeurs entre Inde et
Europe, Fédération nationale de Yoga, Revue frangaise de
Yoga, n° 27, Ysé Tardan-Masquelier (éd.), Paris, Dervy, 2003,
p. 45-77.

—, «Discours €sotériques et savoirs sur 1’Inde a la fin du XIX® siecle»,
in Recherches germaniques, hors série n°. 1, 2002: Sciences,
sciences occultes et littératures (1890-1930), textes réunis par
Christine Maillard, Strasbourg, 2002, p. 37-58.

—, L’Occident a la rencontre de I’Orient dans la premiére moitié du
XX¢ siécle. Intégration et transformation du savoir sur I’ Orient
dans I’espace germanophone a travers l’cuvre de Rudolf
Steiner, Carl Gustave Jung et Hermann Hesse, Thése,
Université de Strasbourg II, Catalogue: Littérature et civilisa-
tion germanique, réf: 02STR 20007, 2002.

DE MICHELIS, Elizabeth, A History of Modern Yoga. Patarijali and
Western Esotericism, London, New York, Continuum, 2004.

DROIT, Roger-Pol, L’oubli de I’Inde. Une amnésie philosophique,
Paris, Seuil, 2004 [1989].

FAIVRE, Antoine, Accés de l’ésotérisme occidental I, Paris,
Gallimard, 1996.

FUCHS, Christian, Yoga in Deutschland. Rezeption. Organisation.
Typologie, Stuttgart, Kohlhammer, 1990.

GLADIGOW, Burkhard, «Gegenstinde und wissenschaftlicher
Kontext von Religionswissenschaft», in Handbuch religions-
wissenschaftlicher Grundbegriffe, Band 1, Hubert Cancik,



UNE POSTURE INVERSEE: LE YOGA GLOBAL 187

Burckhard Gladigow, Karl-Heinz Kohl éd., Stuttgart,
Kohlhammer, 1988, p. 26-40.

—, «“Imaginierte Objektsprachlichkeit”. Der Religionswissenschaftler
spricht wie der Glaubige», in Noch eine Chance fiir die
Religionsphdnomenologie?, Studia Religiosa Helvetica, Axel
Michaels, Daria Olgiati-Pezzoli, Fritz Stolz, Berne, Peter Lang,
2001 (Jahrbuch), p. 421-40.

GUTJAHR, Ortrud (éd.), Fremde, Wiirzburg, Konigshausen und
Neumann, 2002.

HAICH, Elisabeth, Initiation, Lausanne, éd. du Signal, 1985

HALBFASS, Wilhelm, India and Europe. An Essay in Understanding,
Albany, State University of New York Press, 1988.

KERBS, Diethart, REULECKE, Jiirgen (éd.), Handbuch der
Deutschen Reformbewegung 1880-1933, Wuppertal, Peter
Hammer Verlag, 1998.

KOERBER, Rolf, «Freikorperkultur», in Handbuch der Deutschen
Reformbewegungen 1880-1933, Wuppertal, Peter Hammer
Verlag, 1998, p. 103-114.

LEOPOLD, Anita Maria, JENSEN, Jeppe Sinding (éd.), Syncretism
in Religion: A Reader, Critical Categories in the Study of
Religions, London, Equinox, 2004.

LUTHER, Martin H., «Comparison», in Guide to the Study of
Religion, Willi Braun, Russell T. McCutcheon éd., London,
New York, Cassel, 2000, p. 45-56.

MAILLARD, Christiane, «Les intellectuels allemands, 1’hindouisme
et le bouddhisme (1890-1930): un double regard sur 1’autre», in
Passeurs entre Inde et Europe, Fédération nationale de Yoga,
Revue frangaise de Yoga, n° 27, Ysé Tardan-Masquelier éd.,
Paris, Dervy, 2003, p. 21-44.

MAYER, Jean-Frangois, Les nouvelles voies spirituelles. Enquéte sur
la religiosité paralléle en Suisse, Lausanne, L’ Age d’Homme,
1993.

MERZ, Martin, «Ich weiss, dass alles unglaubhaft tont...» Zur
Geschichte des Yoga in der Schweiz 1900-1960. Lizenziat
Arbeit der Universitit Basel (pas de date).

PADEN, William, «Comparative Religion», in The Routledge
Companion to the Study of Religions, John R. Hinnels éd.,
London, New York, Routledge, 2005, p. 208-25.

RUDOLPH, Kurt, «Die Vergleichende Religionswissenschaft und
ihre speziellen Probleme», in Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, Band V. Hubert Cancik, Burckhard



188 ETUDES DE LETTRES

Gladigow, Karl-Heinz Kohl éd., Stuttgart, Kohlhammer, 2001,
p. 314-23.

SJIOMAN, N. E., The Yoga Tradition of the Mysore Palace, New
Delhi, Abhinav Publications, 1996.

SMITH, Jonathan Z., Drudgery Divine: On the Comparison of Early
Christianities and the Religions of Late Antiquity, London,
School of Oriental and African Studies, 1990.

—, Imagining Religion: From Babylon to Jonestown, Chicago,
University of Chicago Press, 1982.

TARDAN-MASQUELIER, Ysé (éd.), Passeurs entre Inde et Europe,
Fédération nationale de Yoga, Revue francaise de Yoga, n°® 27,
Paris, Dervy, 2003.

VIVEKANANDA, Swami, The Complete Works of Swami
Vivekananda, Calcutta, Advaita Ashrama, 14¢ éd., 1974.
YESUDIAN, Selvarajan, HAICH, Elisabeth, Confiance en soi par le
yoga. Aspects de la sagesse yoguique, Lausanne, Randin,

2000.

—, Sport et Yoga, Lausanne, Au Signal, 1980 (premiére édition fran-
caise aux éditions Foma, 1958), traduction de Jean Herbert
(aussi préface) et H. Ghaffer.

—, Raja yoga, Yoga royal. La voie spirituelle, Lausanne, Randin,
2001 (éd. Au Signal, 1979).

Yoga Journal. Leben und Wirken von Selvarajan Yesudian. Sonderheft
n° 1 (pas de date), Yoga University Villeret, Suisse.

ZANDER, Helmut, Geschichte der Seelenwanderung in Europa.
Alternative religiose Traditionen von der Antike bis heute,
Darmstadt, Primus Verlag, 1999.



	Une posture inversée : le yoga global

