
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: Augustin et Porphyre sur le salut : pour une comparaison analogique et
non apologétique du christianisme et du néoplatonisme

Autor: Bubloz, Yvan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT:
POUR UNE COMPARAISON ANALOGIQUE ET
NON APOLOGÉTIQUE DU CHRISTIANISME

ET DU NÉOPLATONISME1

Par l'application d'une méthode comparative de type analogique, c'est-à-dire
focalisée sur la mise en évidence des ressemblances et des différences sur le
plan de la structure et non de la généalogie, cette étude vise à souligner l'originalité

respective des discours sotériologiques développés dans La Cité de Dieu
d'Augustin et dans l'œuvre du philosophe néoplatonicien Porphyre. L'examen
de la notion de salut dans la littérature théorique de l'histoire comparée des
religions permet de dégager trois axes de comparaison: il s'agit de s'interroger sur
1) l'évaluation de la condition humaine chez Augustin et Porphyre, 2) sur les
causes avancées par l'un et l'autre pour expliquer la souffrance de l'homme dans
le monde, 3) sur les moyens qu'ils proposent pour y remédier.

Les études comparatives confrontant la pensée d'Augustin et de

Porphyre, notamment en ce qui concerne leurs vues en matière de

sotériologie, ne manquent pas. Cela est dû sans aucun doute au fait
qu'Augustin lui-même n'a eu de cesse, tout au long de son œuvre,
d'examiner les thèses des «platoniciens» (platonici) sur des questions
philosophiques et théologiques touchant principalement à la nature
de l'homme et au salut de son âme2. Augustin, par l'exemple même

1 Mon entière gratitude va à Maya Burger et Claude Calame pour leurs
précieuses remarques quant au contenu de ce texte.
2 Les platoniciens apparaissent à Augustin comme les philosophes les plus
sages car animés d'un réel amour de Dieu. Il affirme à leur sujet qu'«aucun
[philosophe] n'est arrivé aussi près de nous que les platoniciens» (De Civ. Dei, VIII,
5.3-4). Les platoniciens proposent selon lui une théologie digne de considération

parce qu'ils placent le bonheur suprême dans la participation à Dieu; mais



114 ÉTUDES DE LETTRES

de son parcours spirituel, a fortement contribué à promouvoir l'idée
que la théologie chrétienne de l'Antiquité tardive entretient de
nombreuses affinités intellectuelles avec la tradition platonicienne et plus
particulièrement le néoplatonisme. Ainsi la comparaison entre le
christianisme et le néoplatonisme n'a jamais eu vraiment à prouver
sa légitimité, car elle a toujours semblé aller de soi aux historiens des
idées et aux théologiens, qui ont pris comme postulat de travail les
affirmations d'Augustin quant à la proximité intellectuelle et spirituelle
des deux systèmes doctrinaux.

1. Comparaison homologique et comparaison analogique

Les comparaisons qui ont été effectuées jusqu'à maintenant
entre Porphyre et Augustin en matière de sotériologie pourraient
être qualifiées, si l'on applique la terminologie propre à l'historien
des religions américain Jonathan Z. Smith, de «généalogiques» ou
d'«homologiques». Elles se sont souvent inscrites, en outre, dans une
démarche apologétique3.

La comparaison généalogique vise à établir un rapport de filiation
entre les éléments qu'elle prend en considération. Dans le langage de
la biologie, une comparaison de ce type est appelée une «homologie»,
c'est-à-dire une mise en évidence de la similarité de forme et de structure

que deux espèces distinctes ont héritée d'un ancêtre commun4.
Dans cette optique, on considère que les ressemblances constatées
entre deux phénomènes sont issues d'un phénomène antérieur responsable

de leur apparition. Dans le cas qui nous occupe, la comparaison
homologique explique les rapprochements que l'on peut tirer entre le
néoplatonisme et le christianisme comme l'expression d'une dépendance

intellectuelle et spirituelle commune au platonisme: la théologie

chrétienne a tiré de la philosophie de Platon et des interprétations
qu'en ont faites ses successeurs les outils conceptuels lui permettant
de systématiser la révélation des Écritures.

leurs conceptions doivent être corrigées du fait de leur attachement à une vision
foncièrement polythéiste du monde divin {De Civ. Dei, VIII, 1.20-25). (La
numérotation de La Cité de Dieu est celle de l'édition latine de Dombart et Kalb
de 1955. Sauf indication contraire, les extraits traduits sont tirés de l'édition
publiée sous la direction de L. Jerphagnon dans la collection «Bibliothèque de
la Pléiade».)
3 J'emprunte mes vues sur la comparaison à J. Z. Smith, pour qui la démarche
comparative a toujours constitué un objet privilégié de réflexion. Voir notamment

le chapitre «On Comparison» de l'ouvrage Drudgery Divine.
4 J. Z. Smith, Drudgery Divine, p. 47, n. 15.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 115

L'entreprise comparative de type homologique en histoire des

religions s'intéresse prioritairement aux problématiques de l'emprunt
et de la diffusion, comme le souligne Smith5. Il s'agit d'expliquer les
similitudes entre les systèmes religieux comme des connexions
historiques réelles: toute ressemblance est interprétée comme la marque
d'une dépendance généalogique; les dissemblances affirment au
contraire l'unicité des phénomènes religieux observés. La comparaison
homologique fonctionne avec les catégories ontologiques du même et
de l'unique. Les points de convergence sont interprétés comme
l'expression d'une essence commune; les différences attestent le caractère
irréductible et strictement spécifique des objets pris en considération.
Smith remarque que la volonté d'établir l'unicité d'un phénomène se
ramène très souvent à une entreprise apologétique. Le terme «unique»

qualifie un phénomène qui ne doit son existence qu'à lui-même,
qui n'appartient à aucune classe plus large, un phénomène sui generis
doté d'une valeur incomparable. Mais, pour Smith, l'«unique» perd
toute valeur taxinomique et ne conserve qu'un caractère ontologique.

Car, en faisant usage du concept d'«unique», on revendique la
différence radicale d'un objet, qui devient une sorte de «Tout Autre»
échappant définitivement à l'entreprise comparative6.

Comme Augustin lui-même souligne l'importance de la lecture des

platoniciens dans sa conversion définitive au christianisme et dans
l'élaboration de sa pensée théologique, comparer Porphyre et Augustin
apparaît comme une évidence. La comparaison entre les deux auteurs
est légitimée par leur relative proximité chronologique (un peu plus
d'un siècle les sépare), leur appartenance à un même univers culturel

(le monde gréco-romain) et par les commentaires qu'Augustin fit
de certains ouvrages de Porphyre. Mais ce dernier point pousse les
historiens de la philosophie et les théologiens à envisager la comparaison

entre Porphyre et Augustin principalement du point de vue de
la généalogie (ou de l'homologie): il s'agit d'identifier l'empreinte
intellectuelle laissée par le néoplatonisme sur Augustin7. L'influence

5 Ibid., p. 46-47.
6 Ibid., p. 38.
7 Les études suivantes affirment une nette influence de Porphyre sur Augustin:
W. Theiler, Porphyrios und Augustin, Halle, Max Niemeyer Verlag, 1933; J.

J. O'Meara, Porphyry's Philosophy from Oracles in Augustine, Paris, Etudes
Augustiniennes, 1959; id., Charter of Christendom: The Significance of The
City of God, New York, Macmillan Press, 1961; E. TeSelle, «Porphyry and
Augustine», Augustinian Studies, 5, 1974, p. 113-47. Pour une synthèse des
travaux consacrés à la lecture et à la critique de Porphyre par Augustin, voir G.



116 ÉTUDES DE LETTRES

porphyrienne se laisserait particulièrement bien saisir dans La Cité
de Dieu, où Augustin met à l'épreuve bon nombre d'affirmations de

Porphyre sur la doctrine du salut. Le problème est que la comparaison
généalogique pratiquée entre Porphyre et Augustin, et plus largement
entre le néoplatonisme et le christianisme, se double souvent d'une
comparaison apologétique: on cherche par l'exercice comparatif à

démontrer l'unicité et la supériorité du message chrétien transmis par
Augustin par rapport à la philosophie néoplatonicienne de Porphyre,
notamment en matière de sotériologie; on croit déceler le caractère
unique de la doctrine chrétienne là où Augustin échappe à la similitude

avec Porphyre. Ainsi l'originalité d'Augustin est interprétée dans
les mêmes termes que l'originalité du christianisme par rapport aux
autres religions: en termes d'«unique» et d'«incomparable».

Jonathan Z. Smith nous recommande de pratiquer la comparaison
analogique comme alternative aux dérives idéologiques possibles de
la comparaison homologique8. Il emprunte la distinction entre homo-
logie et analogie au domaine de la biologie. On a vu plus haut ce que
les biologistes entendent par «homologie». L'analogie, quant à elle,
est conçue en biologie comme la mise en évidence d'une similarité
de forme et de structure entre deux espèces ne descendant pas d'un
ancêtre commun9. Cette forme de comparaison autorise en histoire
des religions une confrontation entre systèmes religieux n'ayant
entretenu aucun contact direct les uns avec les autres ni dans l'espace ni
dans le temps. Car, pour Smith, l'objectif de la comparaison n'est pas
la mise au jour des propriétés réelles des objets pris en considération.
La comparaison est purement une opération intellectuelle de la part
de celui qui compare. «Nous comparons des relations et des aspects,
non des choses», se plaît-il à souligner10. Les ressemblances et les
différences dégagées par l'exercice de la comparaison n'ont pas d'exis-

Madec, «Augustin et Porphyre: ébauche d'un bilan des recherches et des
conjectures», in Sophiês maiêtores: «Chercheurs de sagesse»: Hommage à Jean
Pépin, éd. M.-O. Goulet-Cazé, G. Madec et D. O'Brien. Paris, Institut d'Études
Augustiniennes, 1992, p. 367-82.
8 La conception de la comparaison analogique défendue ici ne correspond pas
au comparatisme analogique rejeté par Nicola Gasbarro dans ce même volume.
La comparaison analogique telle que l'entend J. Z. Smith, même si elle se situe
plus sur le plan de la structure que sur celui de l'histoire, ne cherche pas à établir
des universaux objectifs ni ne néglige les différences entre les civilisations. Bien
au contraire, comme je m'apprête à le montrer, le résultat attendu d'une telle
démarche est la mise en évidence des différences.
9 J. Z. Smith, Drudgery Divine, p. 47, n. 15.
10 Ibid., p. 50. Ma traduction.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 117

tence en soi: elles sont le résultat d'une construction intellectuelle.
Dans la comparaison analogique, comparer A et B ne revient donc pas
à présenter les similitudes comme des propriétés intrinsèques résultant

d'une source commune ou les dis similitudes comme la marque
d'une singularité irréductible; comparer A et B, c'est établir des
relations idéelles entre l'un et l'autre phénomènes dans le but d'améliorer
leur intelligibilité respective. La comparaison analogique ne vise pas
à mettre en lumière Y identité ou Vunicité des objets qu'elle considère;
par un jeu de contrastes et de rapprochements, elle aboutit à
l'approfondissement des connaissances que nous avons de ces mêmes objets
quand nous les examinons séparément l'un de l'autre.

Mais il importe selon Smith que la comparaison se détourne d'un
discours centré sur l'«unique» ou le «même» pour s'intéresser à la
question de la différence. Comme il le dit lui-même: «La comparaison

nécessite l'acceptation de la différence comme fondement de son
intérêt, et une manipulation méthodique de cette différence pour
atteindre un objectif cognitif déterminé.»11 Ainsi les objets de notre
investigation ne peuvent être soumis à une étude comparative que s'ils
manifestent des différences les uns par rapport aux autres. En effet,
comparer deux phénomènes identiques est dépourvu de sens, car
étudier l'un équivaut automatiquement à étudier l'autre. L'exercice, dans

ce cas, est purement tautologique. Mais on ne peut imaginer non plus
comparer deux choses entièrement spécifiques, complètement étrangères

l'une à l'autre, car la reconnaissance d'une similarité, aussi
ténue soit-elle, est nécessaire pour permettre l'entreprise comparative.
«La différence rend une analyse comparative intéressante; la similarité

la rend possible», résume Fritz John Porter Poole12.

L'impulsion première de la comparaison réside dans une question
qu'on adresse au matériau de ses investigations. Comme le remarque
F. J. Porter Poole:

La comparaison ne traite pas de phénomènes in toto ou dans leur
globalité mais seulement d'une caractéristique aspectuelle [qui leur
est propre]. Le contrôle analytique du cadre de la comparaison
implique la sélection centrée sur une théorie d'aspects significatifs
[propres aux] phénomènes et une mise entre parenthèses de l'effort
[comparatif] par des suppositions [du type] ceteris paribus [«toutes
choses étant égales par ailleurs»]13.

11 J. Z. Smith, To Take Place, p. 14. Ma traduction. Voir aussi J. Z. Smith, «In
Comparison a Magic Dwells», p. 35.
12 F. J. Porter Poole, «Metaphors and Maps», p. 417. Ma traduction.
13 Ibid., p. 414. Ma traduction.



118 ÉTUDES DE LETTRES

Il est illusoire d'espérer comparer des systèmes religieux dans leur
totalité. En réalité, toute comparaison se concentre sur des aspects
particuliers, sur des éléments puisés dans des ensembles plus vastes.
La sélection s'opère sur la base d'une question, d'une problématique
théorique ou d'une «entrée en forme de catégorie», pour reprendre
une expression proposée par Marcel Detienne14. Selon Smith, une
formule telle que «x ressemble à y» est incomplète pour caractériser
l'opération logique de la comparaison; il est préférable de dire: «x
ressemble à y plus que z en ce qui concerne...»15. C'est dans
l'expression «en ce qui concerne» que se trouve la question adressée au
matériau. «Dans le cas d'une comparaison académique, le "en ce qui
concerne" est le plus souvent l'intérêt du chercheur, qu'il s'exprime
dans une question, une théorie, ou un modèle [...]», précise Smith16.
F. J. Porter Poole insiste sur la nécessité de donner une justification
théorique à la comparaison:

Comme le remarque Wittgenstein [1956: II, § 14], les concepts — y
compris les définitions et les classifications — sont centraux pour
la comparaison. Nous ne pouvons pas comparer des courants et
des tourbillons entrelacés dans le flux et le reflux des événements
— des croyances, des actes, des expériences ou des textes situés
historiquement — sans des concepts qui formulent des problèmes
théoriques [...] d'une façon méthodologiquement rationnelle et qui
nous donnent une raison de comparer. Les comparaisons in vacuo
sont dénuées de signification, sans contexte intellectuel pour leur
production ou leur évaluation, et sont souvent de simples juxtapositions

de phénomènes essentiellement incomparables17.

Donc c'est toujours en fonction d'une question, d'un problème, d'une
notion théorique, qu'on effectue une comparaison, et cette dernière
ne concerne toujours qu'une portion délimitée de l'ensemble des
éléments caractérisant les systèmes qu'on a choisi de mettre en regard.
Les autres aspects propres aux structures que l'on confronte sont
momentanément «mis entre parenthèses», comme le souligne F. J. Porter
Poole, car il n'est pas possible d'embrasser d'un seul regard la totalité
des systèmes considérés.

Il serait erroné de réserver la comparaison analogique à des
contextes culturels éloignés les uns par rapport aux autres dans le temps

14 M. Detienne, Comparer l'incomparable, p. 44.
15 J. Z. Smith, Drudgery Divine, p. 51: «x resembles y more than z with respect
to...»
16 Ibid. Ma traduction.
17 F. J. Porter Poole, «Metaphors and Maps», p. 416. Ma traduction.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 119

ou dans l'espace; et, inversement, il ne faut pas croire que la
comparaison généalogique s'impose quand on étudie des phénomènes
historiquement et géographiquement proches. Le néoplatonisme et
le christianisme peuvent également faire l'objet d'une comparaison
analogique, même s'ils ont entretenu des rapports historiques indéniables.

Comme je l'ai dit plus haut, les études qui ont confronté les pensées

d'Augustin et de Porphyre ou de Plotin ont tenté le plus souvent
de mettre en évidence l'importance des deux néoplatoniciens dans la
généalogie des idées philosophiques et théologiques d'Augustin. Je

me propose maintenant de comparer Augustin et Porphyre sur un plan
strictement analogique. Je choisis comme «entrée en forme de catégorie»

la question du salut. Je me pose donc la question des conceptions
respectives d'Augustin et de Porphyre sur le salut de l'âme humaine
sans chercher à savoir si Porphyre a marqué de son empreinte les
réflexions d'Augustin sur le sujet. J'espère que la confrontation des
deux auteurs va mettre en évidence leur originalité respective en
matière de sotériologie. Cependant je me garderai de considérer cette
originalité comme relevant de la catégorie de l'«unique», car certains
aspects qui peuvent apparaître comme spécifiques dans la confrontation

de deux phénomènes peuvent se présenter ailleurs comme des
similitudes si l'on change l'un des deux termes de la comparaison.
Pour reprendre J. Z. Smith:

Ce mot «unique» est un terme négatif signifiant ce qui est mentalement

incompréhensible. Ce qui est exigé, c'est le développement
d'un discours sur la «différence», un terme complexe qui invite à

la négociation, à la classification et à la comparaison et, en même

temps, qui évite un discours trop facile sur le «même»18.

2. La catégorie du salut

Avant d'entamer cette étude comparative entre Augustin et
Porphyre, il me faut présenter la catégorie qui va me servir de point
de référence pour mon exercice comparatif: la catégorie du salut.

2.1. Quelques éléments d'étymologie
Le terme de «salut» descend du mot latin salus. Le substantif

salus désigne «l'état de ce celui ou de ce qui est salvus»\ il se traduit
par «bon état, salut, sauvegarde, conservation»19. L'adjectif salvus

18 J. Z. Smith, Drudgery Divine, p. 42. Ma traduction.
19 A. Ernout et A. Meillet, Dictionnaire étymologique de la langue latine, p.
591.



120 ÉTUDES DE LETTRES

signifie d'abord «entier, intact», puis «sauf, sain et sauf, en bon
état»; il apparaît dans l'expression «salvus sis» (en français «porte-
toi bien») ou est souvent joint dans le couple allitérant sanus salvus,
«sain et sauf»20. Il qualifie indifféremment des choses (par exemple la
loi ou la république) ou des personnes (salvus rapporté à une personne
indique qu'elle est en bonne santé). Il existait chez les Romains une
déesse Salus personnifiant la santé et la prospérité du peuple romain.
Chez les écrivains chrétiens de langue latine, salus désigne le salut
de l'âme, le salut éternel. Les linguistes Ernout et Meillet remarquent
que «salus est, comme fides, un exemple d'un ancien terme religieux,
passé ensuite dans la langue courante, puis repris par la langue de
l'Église chrétienne, qui lui a redonné un nouveau sens religieux»21.
Cependant cette signification spirituelle de salus est également
présente dans les religions polythéistes du monde romain, comme en
témoigne par exemple la fréquence du terme et de son dérivé salu-
taris dans le livre XI des Métamorphoses d'Apulée consacré au culte
d'Isis22.

L'équivalent grec de salvus est saos ou sôs\ le sens en est aussi
«sain et sauf, en bonne santé, en bon état»; il signifie parfois «sûr,
certain»23. Parmi ses dérivés, on trouve l'adjectif sôtêr, souvent
utilisé comme épithète de divinités et notamment de Zeus au sens de

«sauveur, qui sauve», et le substantif sôtêria, qui véhicule l'idée de

«préservation» ou de «conservation» et qui se traduit volontiers aussi

par «salut»24. On retrouve dans sôtêria, comme dans salus, la double
notion de salut matériel et de salut spirituel: on utilise sôtêria pour
parler de la conservation des routes, des habitations ou des lois, mais
sôtêria qualifie également le salut de l'âme dans le grec de la Septante
et du Nouveau Testament.

Ce détour par les étymologies nous permet d'avoir une première
délimitation de notre concept. Il nous conduit surtout à ne pas nous
arrêter à la seule dimension spirituelle du salut. L'enjeu du salut ne se
résume pas au sort bienheureux de l'âme: il implique aussi la préservation

de la santé du corps ou le maintien de la cohésion sociale. Ce

que nous pouvons retenir de ce premier examen, c'est que le salut est
lié aux notions d'intégrité, de complétude, de totalité. Il est intéres-

20 Ibid.
21 Ibid., p. 592.
22 Apulée, M., XI, 1.12, 5.22, 12.2, 21.25, 21.27, et 29.25.
23 P. Chantraine, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, p. 1084.
24 Ibid., p. 1085.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 121

sant de noter que l'étymologie du mot allemand Heil se rapproche sur
un plan sémantique des étymologies grecque et latine: Heil remonte
au germanique *haila(-u) qui signifie «sain, complet, indemne»; le
mot est un développement de la racine indo-européenne *kailo(-u),
à laquelle on reconnaît la même signification de base25. Mais le français

aussi a conservé dans l'usage commun ces mêmes notions
d'intégrité et de complétude. Le Robert dégage en effet comme premier
sens pour le salut «le fait d'échapper à la mort, au danger, de garder
ou de recouvrer un état heureux, prospère». Le salut ne concerne pas
seulement les individus mais aussi la collectivité: on parle du «salut
d'une nation, d'un pays» ou encore du «salut public».

2.2. Le salut, notion universelle ou notion christianocentrique?
La notion de salut a acquis un caractère central dans le vocabulaire

théologique du christianisme. Cette coloration chrétienne a empêché
que le terme soit unanimement reconnu comme catégorie analytique
universellement valable dans l'étude comparée des religions. Dans un
des rares articles consacrés au concept de salut en histoire des
religions, Willard G. Oxtoby remarque que la réflexion sur le salut dans
le champ de l'étude comparée des religions s'est davantage développée

dans le courant phénoménologique que dans le courant «humaniste»

(chez les premiers, on conçoit la religion comme l'expression
d'un rapport avec un puissance transcendante, chez les seconds la
religion est vue comme un produit culturel purement humain)26. Il
l'explique par le fait que pour les «humanistes» le terme de «salut»
charriait un contenu beaucoup trop théologique pour qu'on le
considérât utile. On était à la recherche d'un vocabulaire conceptuel ne
renvoyant pas à l'héritage doctrinal chrétien. Comme W. G. Oxtoby le
souligne: «Parler du salut [...] équivalait à employer un concept qui
avait été essentiel dans le christianisme, central pour lui et examiné
de façon exhaustive par lui, depuis sa création.»27

Le reproche d'ethnocentrisme, ou plutôt de christianocentrisme,
explique pourquoi le concept de salut a reçu un traitement assez
maigre dans la littérature théorique de l'histoire des religions. Il est
assez révélateur que l'article «sotériologie» dans YEncyclopaedia

25 R. Flasche, «Heil», p. 66-67.
26 Pour un traitement phénoménologique de la question du salut, voir notamment

G. Van der Leeuw, La religion dans son essence et ses manifestations, p.
94-106.
27 W. G. Oxtoby, «Reflections on the idea of salvation», p. 32. Ma traduction.



122 ÉTUDES DE LETTRES

of Religion and Ethics de James Hastings (1920) ne dépasse pas le
cadre du christianisme. On a cru en effet pendant longtemps, que ce
soit chez les théologiens ou chez les historiens des religions, que le
terme n'avait de pertinence que par rapport à la religion chrétienne.
Néanmoins certains historiens des religions ont fait du salut un thème
central de leurs études et de leurs réflexions.

Entre 1954 et 1957, l'historien des religions anglais S. G. F.

Brandon délivra à l'Université d'Oxford une série de conférences sur
le thème du salut considéré dans différents contextes religieux. Il réunit

ces conférences dans l'ouvrage Man and his Destiny in the Great
Religions (1961) qu'il enrichit de nouveaux compléments. L'auteur
explicite sa problématique dans l'introduction et fournit quelques
considérations générales sur la notion de salut en conclusion. Ce qui
intéresse S. G. F. Brandon, c'est d'analyser, de décrire et de
comprendre la manière dont les grandes religions estiment ou évaluent
la condition humaine. Il se propose d'abord d'examiner l'évaluation
de la destinée et de la nature humaine dans la tradition culturelle du
monde occidental, puis de considérer cette même évaluation dans ses
similitudes et ses contrastes avec les évaluations classiques des
cultures orientales28. Brandon ébauche une théorie générale sur le salut
en conclusion de son ouvrage en affirmant que les conceptions so-
tériologiques développées dans chaque culture traduisent la volonté
des hommes de «se protéger contre les changements, personnels ou
communautaires, entraînés par le temps qui passe»29. Les réflexions
de Brandon sur le salut sont synthétisées dans l'article qu'il consacre
à la notion dans le Dictionary of Comparative Religion (1970):

Le salut, sous quelque forme que ce soit, figure dans presque chaque
religion: cela peut simplement signifier la délivrance de la maladie
ou de l'infortune matérielle. Dans ces religions qui sont appelées
«religions de salut», le salut implique une sotériologie (du grec
sôtêria, «salut»), qui envisage généralement les hommes comme
étant dans une situation périlleuse sur le plan spirituel ou dans une
situation condamnée de laquelle ils ont besoin d'être sauvés30.

S. G. F. Brandon est également responsable en tant qu'éditeur d'un
ouvrage collectif sur le thème du dieu sauveur: The Saviour God:
Comparative Studies in the Concept of Salvation (1963). L'ouvrage
contient des contributions d'éminents chercheurs s'attachant à explo-

28 S. G. F. Brandon, Man and his Destiny, p. 4-5.
29 Ibid., p. 384. Ma traduction.
30 S. G. F. Brandon, «Salvation», p. 552. Ma traduction.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 123

rer la thématique dans leur champ de spécialisation, mais le projet
comparatif annoncé dans le titre se réalise bien plus sous la forme
d'une juxtaposition d'études spécialisées que sous la forme d'une
confrontation entre les différents contextes culturels retenus pour
l'occasion. L'ensemble des travaux s'appuie sur une définition implicite

du salut: les contributeurs ont pris le parti d'illustrer la catégorie
plutôt que de la définir.

Les travaux de S. G. F. Brandon sur la question du salut ont été
honorés par la parution d'un ouvrage collectif édité par Eric J. Sharpe et
John R. Hinnells: Man and his Salvation (1973). Willard G. Oxtoby
y a contribué en présentant des réflexions d'ordre général sur la
catégorie du salut fondées sur l'étude du terme dans les civilisations
sémitique, hellénique et iranienne sous l'influence desquelles, selon
l'auteur, le christianisme primitif forgea son propre discours sotério-
logique. Voici la définition qu'il donne de la catégorie du salut:

Alors que l'étude comparative moderne peut regarder le salut dans
des contextes spécifiques et anciens comme une délivrance de
périls ou d'incertitudes particulières, la quête du salut à son sens le
plus général est regardée comme la quête d'un soulagement de la
condition humaine31.

En raison de son caractère général, la définition proposée par Oxtoby
a l'avantage de pouvoir s'appliquer à différents contextes culturels
non marqués par le christianisme. Elle a en outre le mérite de prendre
en considération le salut dans ses dimensions à la fois matérielle et
spirituelle. Bien qu'il reconnaisse l'origine chrétienne du concept de
salut tel que nous l'entendons habituellement aujourd'hui, Oxtoby lie
déjà plus haut dans son article le salut au problème universel de la
résolution des souffrances engendrées par la condition humaine:

Le «salut» en tant que terme pour la réalisation de l'homme s'est
déplacé de la religion de la chrétienté occidentale vers la description

de thèmes variés dans la philosophie moderne occidentale, et
dans d'autres religions. Dans la plupart des cas, il implique la maîtrise

de l'homme sur, ou sa réconciliation avec, les limitations de sa
condition32.

Dans un article rédigé pour YEncyclopedia ofReligion éditée par
Mircea Eliade (1987), Ninian Smart reconnaît également l'intime in-
trication de la question du salut et du problème de la condition
humaine:

31 W. G. Oxtoby, «Reflections on the Idea of Salvation», p. 31. Ma traduction.
32 Ibid., p. 27-28. Ma traduction.



124 ÉTUDES DE LETTRES

L'implication de l'idée [de salut] est que les êtres humains sont
dans une sorte de condition malheureuse et peuvent atteindre une
situation définitivement bonne soit par leurs propres efforts, soit par
l'intervention d'un pouvoir divin33.

La définition de Smart apporte un élément important pour le traitement

de notre problématique: elle met en évidence la question des

moyens permettant la réalisation du salut. Ces moyens peuvent être le
fait d'une initiative humaine ou, dans bon nombre de religions, d'un
agir divin.

Le fait que la notion de salut porte l'empreinte du christianisme,
donc qu'elle puisse nous conduire à porter un regard ethnocentrique
sur les cultures non occidentales, ne doit nous empêcher de l'employer
dans le cadre d'une large comparaison interculturelle. La catégorie du
salut peut se révéler pertinente dans une entreprise de traduction des
cultures dès l'instant où elle n'est plus uniquement associée aux
problèmes typiquement chrétiens de l'effacement du péché originel et du
sort de l'âme dans l'au-delà.

En nous invitant à poser au centre de la problématique du salut la
question de l'évaluation par l'homme de sa propre condition existentielle,

S. G. F. Brandon et W. G. Oxtoby nous évitent une application

trop christianocentrique du concept dans l'étude comparée des

religions. Nous les rejoignons pour dire que l'idée de salut implique
la reconnaissance d'une condition imparfaite, déficiente, soumise au
malheur et à la détresse, dont l'homme cherche à se libérer. La
faiblesse de notre condition se manifeste dans notre incapacité à demeurer

perpétuellement en bonne santé, à éviter les mauvais coups du sort
ou à échapper aux dégradations du temps. Nulle existence humaine
n'échappe aux difficultés: le bonheur apparaît souvent comme éphémère

et rare.
En adoptant un regard sensible aux pratiques culturelles et sociales

de construction de l'humain (anthropopoiésis)34, on peut considérer
la quête religieuse du salut comme une opération de type anthropo-
poiétique, une modalité culturelle de fabrication de l'humain, visant

33 N. Smart, «Salvation», p. 418. Ma traduction.
34 Perspective défendue par le groupe d'étude des modalités de fabrication des
modèles d'humanité composé par Francis Affergan, Silvana Borutti, Claude
Calame, Ugo Fabietti, Mondher Kilani et Francesco Remotti. Voir C. Calame
et M. Kilani (éds), La fabrication de l'humain dans les cultures et en anthropologie,

et notamment C. Calame et M. Kilani «Anthropopoiésis: introduction»,
p. 5-14, ainsi que F. Remotti, «Thèses pour une perspective anthropopoiétique»,
p. 15-31.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 125

à porter remède à l'incomplétude foncière de la condition humaine.
Tout discours sotériologique propose des moyens d'ordre rituel ou
spirituel permettant l'obtention d'un état de complétude, d'achèvement

de l'humanité intégrale par la suppression des infirmités dont la
condition humaine ordinaire est accablée. Dans certaines doctrines de
salut (notamment dans le christianisme), la mort est conçue comme
l'incomplétude ultime à surmonter. L'état d'achèvement est atteint
après la mort, dans l'au-delà, où, croit-on, la nature humaine réalise
son plein épanouissement35.

Ainsi, face à cette imperfection constitutive de la nature humaine,
le salut est perçu comme l'acquisition d'un état de plénitude, de
béatitude, d'intégrité ou d'accomplissement suprême. La réalisation de
cet état de félicité ne va pas de soi: elle nécessite l'engagement de

moyens aussi divers que les explications invoquées pour expliquer la
déficience de la condition humaine. Par conséquent, nous distinguons
trois éléments associés au concept générique de salut: 1) l'idée que
l'existence humaine est imparfaite, 2) l'idée que cette condition peut
être surmontée par la réalisation d'un état bienheureux de plénitude et
3) l'idée qu'il existe des moyens pour atteindre un tel résultat. Je

reprendrai à mon compte la définition de W. G. Oxtoby du salut: le salut
peut être regardé comme «la quête d'un soulagement de la condition
humaine»36.

Ces brèves considérations théoriques me fournissent des éléments

pour étoffer la problématique qui va guider mon analyse comparative
d'Augustin et de Porphyre. Le problème de l'ethnocentrisme ou du
christianocentrisme ne se pose évidemment pas pour l'étude que je
me propose: Augustin est un auteur chrétien bien connu qui fait du
salut un enjeu primordial de sa réflexion théologique; Porphyre, quant
à lui, a une compréhension intellectuelle de la notion de salut qui ne
s'éloigne guère de celle d'Augustin. Pour les deux, le salut concerne
le sort de l'âme dans l'après-mort. Mais leurs conceptions sur le salut
divergent sur les questions de l'imperfection de la nature humaine et
des moyens de la dépasser.

35 Je suis reconnaissant à Claude Calame d'avoir attiré mon attention sur les
brillantes réflexions que Francesco Remotti a développées autour de la déficience
constitutive de la condition humaine dans sa contribution à l'ouvrage collectif
Figures de l'humain (F. Affergan et al.): F. Remotti, «De l'incomplétude», p.
19-74. Sur la mort considérée comme incomplétude ultime, voir plus particulièrement

les p. 26-27 et 69-71.
36 W. G. Oxtoby, «Reflections on the Idea of Salvation», p. 31. Ma traduction.



126 ÉTUDES DE LETTRES

Je dégage trois axes de comparaison dans la confrontation des

opinions d'Augustin et de Porphyre sur le salut. Je cherche à savoir
1) quelle est leur évaluation respective de la condition humaine, 2)
quelles causes ils mettent en avant pour expliquer la souffrance de
l'homme dans le monde, enfin 3) quels moyens ils proposent pour y
remédier. Le but de cette comparaison, qu'Augustin pratique certes
déjà lui-même, mais dans un dessein apologétique, est somme toute
assez modeste: approfondir notre connaissance des deux systèmes
de croyances afin de contrer le discours idéologique, hérité en partie
d'Augustin lui-même, qui présente le néoplatonisme comme une
philosophie de l'Un préparant l'avènement du monothéisme chrétien et
se résorbant finalement dans celui-ci.

3. La question du salut chez Augustin et Porphyre: similitudes et
dissimilitudes

3.1. La condition humaine

La mort est la marque fondamentale de la condition humaine chez

Augustin. Deux types de morts sont distingués au livre XIII de La
Cité de Dieu\ la mort du corps et la mort de l'âme. La mort du corps
se produit quand l'âme abandonne le corps; la mort de l'âme quand
l'âme est abandonnée par Dieu37. L'instabilité de son corps fait que
l'homme tend vers la mort dès le premier jour de sa naissance. «Il se

passe toujours quelque chose [dans le corps] qui contribue à la venue
de la mort», affirme Augustin38. Cette première mort opère la
dissociation de l'âme et du corps; mais elle peut donner lieu également à

une séparation momentanée de l'âme et de Dieu pour les méchants,
qui, en raison des péchés qu'ils ont commis au cours de leur
existence, sont livrés aux souffrances d'une expiation temporaire39. La
seconde mort n'est pas la dissolution, au terme de la vie, des liens
qui unissent l'âme et le corps; elle est la punition définitive de l'âme
pécheresse au moment du jugement dernier. Dans la seconde mort,
l'homme retrouve son corps après la résurrection; mais son âme est
séparée définitivement de Dieu et endure des souffrances éternelles
dans une nouvelle union avec le corps40.

La mort n'est pas une expérience ultime chez Porphyre, car l'âme
est soumise au cycle des réincarnations lorsqu'elle se trouve sous le

37 Augustin, De Civ. Dei, XIII, 2.7-8.
38 Ibid., XIII, 10.2.
39 Ibid., XIII, 12.8-11 et 12.16-17.
40 Ibid., XIII, 2.11-23, 11.79-87 et 12.11-12.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 127

ciel des fixes après sa descente hors du domaine des intelligibles41.
Elle est toutefois le signe que le composé de l'âme et du corps subit
les tourments du flux incessant du devenir. Le corps dont l'âme a la
charge est corruptible: il est victime des dégradations du temps et de
l'environnement (vieillissement, maladies, accidents). C'est cette
faiblesse constitutive qui le conduit à la mort. La même instabilité (mu-
tabilitas) du corps est constatée par Augustin, pour qui «le temps de
cette vie n'est rien d'autre qu'une course vers la mort»42. Augustin
qualifie le corps en des termes que Porphyre n'aurait pas désapprouvés:

le corps que l'homme a hérité du péché originel est «corruptible»
(corruptibile), «pénible» (molestum), «pesant» (grave), «mourant»
(moribundum)43-, il subit les ravages de la maladie et de la vieillesse,
et dépend des aliments corporels pour échapper au désagrément de la
faim et de la soif44.

Chez Porphyre, c'est l'emprise des passions sur la partie inférieure
de l'âme qui caractérise surtout la condition humaine45. Les passions
naissent dans l'âme par son contact avec le corps, c'est pourquoi le
salut réside pour Porphyre dans la fuite de tout corps. Augustin reconnaît

bien évidemment le caractère corruptible du corps, mais il refuse
d'attribuer au corps l'origine de tous les maux, car, dit-il, «la
corruption du corps, qui appesantit l'âme, n'est pas la cause du premier
péché, mais son châtiment»46. Pour Augustin, ce n'est pas directement
l'enchaînement de l'âme au corps qui donne naissance aux passions
et aux vices. L'homme devient mauvais de son propre mouvement ou
sous l'inspiration du diable, et non parce qu'il vit dans la chair47. Le
corps n'est pas mauvais en soi pour Augustin. Adam avait un corps
avant la chute originelle, un corps «animal» (corpus animale) pris en
charge par une âme vivifiante, qui n'était menacé ni par la mort ni par
la maladie grâce à l'influence bienfaisante de l'arbre de vie, et qui ne

41 Pour une bonne synthèse des vues de Porphyre sur la transmigration des
âmes, voir J. Carlier, «L'après-mort selon Porphyre».
42 De Civ. Dei, XIII, 10.9-10.
43 Ibid., XIII, 17.70.
44 Ibid.,y,111,22.1-5.
45 Détachée des intelligibles et plongée dans le monde du devenir, l'âme est
victime de 1'«essaim des passions» (hesmos ton pathôn) dans sa partie sensible
et irrationnelle, c'est-à-dire qu'elle est «pleine de craintes, d'appétits, de colères,
d'amours, de séductions érotiques, de douleurs, de jalousies, de soucis, de maladies

et de toutes passions semblables» (De abst., I, 34, 7).
46 De Civ. Dei, XIV, 3.34-36.
47 Ibid., XIV, 3.36-63.



128 ÉTUDES DE LETTRES

connaissait ni la faim ni la soif parce que les arbres du paradis
produisaient en permanence tous les fruits nécessaires à sa subsistance48.

Après la résurrection, les justes auront eux aussi un corps, un corps
cette fois «spirituel» (corpus spiritale) soutenu par un esprit vivifiant
qui lui conférera l'immortalité49. Ainsi, pour Augustin, la nature de
l'homme est fondamentalement celle d'un être incarné. Le mal ne
provient pas du corps mais d'une volonté pervertie50.

Porphyre et Augustin ne divergent pas seulement quant à leurs
conceptions respectives de la corporéité: ils attribuent encore chacun
une valeur différente aux passions de l'âme. Porphyre désigne les
passions comme responsables de tous les maux de l'âme: elles sont
les conséquences négatives de l'enchaînement au corps. L'idée chère
aux stoïciens et aux épicuriens que la philosophie est principalement
une thérapie des passions humaines est encore vivace chez lui51. Dans
cette optique, le sage est celui qui est parvenu à s'affranchir des
passions. Augustin ne partage guère le point de vue négatif des philosophes

grecs sur les passions de l'âme. Pour lui, les passions touchent
aussi bien les saints que les pécheurs. Le bien suprême n'équivaut pas
à vivre libéré de toute passion mais à vivre selon Dieu52. Augustin
appelle l'homme qui vit selon Dieu «homme de bonne volonté» (homo
voluntatis bonae)53. Il soutient que les passions ne tiennent pas leur
origine du corps mais de l'âme, plus précisément de la volonté. Les
passions sont des mouvements de l'âme qui s'assimilent à des
expressions particulières de la volonté. Elles seront bonnes si la volonté
de l'homme tend vers le bien, mauvaises si elle tend vers le mal54.

Augustin invoque les exemples de l'apôtre Paul et de Jésus pour
démontrer que les passions caractérisent aussi les hommes les plus
saints. L'un et l'autre ont connu la tristesse, la crainte, le désir, la
jalousie ou la colère, mais chez eux ces différentes affections de l'âme
ne sont pas mauvaises car elles sont motivées par l'amour du bien
et la charité55. Augustin reconnaît cependant que les passions sont la
marque de la condition humaine dans cette vie-ci: «Nous devons [...]
ces affections à la faiblesse de notre condition humaine [ex humanae

48 Ibid., XIII, 20.20-39 et 23.10-23; XIV, 10.7-12.
49 Ibid., XIII, 23 passim.
50 Ibid., XIV, 6.1-5 et 7.40-45.
51 Voir, par exemple, Porphyre, Ad Marc., 31.
52 De Civ. Dei, XIV, 4 passim.
53 Ibid., XIV, 7.1-5.
54 Ibid., XIV, 6.1-5.
55 Ibid., XIV, 9.35-76.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 129

condicionis infirmitate]», déclare-t-il56. Adam au paradis ne ressentait

aucun trouble de l'âme57, et les justes vivront préservés de toute
passion après la résurrection des corps58. Mais Augustin juge
indispensable que l'âme expérimente les passions ici-bas. Contrairement
à Porphyre, il les considère comme des stimulants dans la poursuite
d'un idéal de rectitude et de sainteté: les hommes appliquant leurs
efforts à vivre selon Dieu craignent le péché, souffrent face à l'éventualité

de le commettre, désirent la vie éternelle ou se réjouissent de
la perspective d'être sauvés. De plus, ils ressentent ces affections non
seulement pour eux-mêmes mais aussi pour «ceux dont ils désirent
la libération et craignent la perte, ceux dont ils souffrent de la perte
et se réjouissent de la libération»59. Augustin présente la compassion
comme une vertu chrétienne, l'impassibilité (apatheia, inpassibilitas)
poursuivie par les philosophes grecs comme une marque d'indifférence

coupable vis-à-vis de la détresse humaine60.

Ainsi Augustin partage avec Porphyre l'idée que les passions
caractérisent la condition humaine ici-bas, mais il se détache de celui-ci
lorsqu'il situe la réalisation de l'idéal d'impassibilité dans l'autre vie
et qu'il affirme la nécessité de l'expérience des passions pour le fidèle
cheminant vers le salut.

3.2. Les causes de la souffrance de l'homme

Augustin attribue l'origine des maux caractéristiques de la condition

humaine — la mort, la faiblesse du coips et les troubles de l'âme
— au péché originel commis par Adam et Eve dans le paradis terrestre.

Mais ce motif de la chute comme explication de la condition
humaine n'est pas propre à Augustin seulement: il apparaît aussi chez
Porphyre61. La chute concerne cependant l'âme seule chez Porphyre,
tandis qu'Augustin l'attribue à des hommes composés d'une âme et
d'un corps. Autre différence majeure: chez Porphyre, la chute est liée
au mécanisme cyclique de la métensomatose, alors que chez Augustin
elle résulte d'un événement unique qui s'est produit à l'âge de
l'humanité primordiale. Chez l'un comme chez l'autre, la chute est provoquée

par une défaillance ontologique. Porphyre met en évidence une

56 Ibid., XIV, 9.81-82.
57 Ibid., XIV, 10.12-17 et 10.27-29.
58 Ibid., XIV, 9.143-145.
59 Ibid., XIV, 9.34-35.
60 Ibid., XIV, 9.84-88 et 9.104-107.
61 Porphyre parle pour l'âme de «chute dans le devenir» (to eis tên genesin
ptôma). Voir, par exemple, Ad Marc., 5, 7.



130 ÉTUDES DE LETTRES

forme de perversité (mochthêria) dans l'âme qui l'empêche de séjourner

éternellement parmi les intelligibles62. Augustin met l'apparition
de la mauvaise volonté chez les premiers hommes en rapport avec le
fait que leur substance a été créée par Dieu à partir du néant. L'un
et l'autre regardent la chute comme la conséquence d'un mouvement
de la volonté. Porphyre hérite de son maître Plotin l'idée que l'âme
descend à l'intérieur des corps «de son propre mouvement» (phorai
oïkeiaï) ou «par une libre inclinaison» (rhopêi autexousiôi)63. Dans le
néoplatonisme de Plotin et de Porphyre, l'âme cède à une tentation
similaire à celle qui a provoqué le péché originel d'Adam et Ève: elle
cherche à devenir son propre maître, à se retirer en elle-même, en se

séparant de l'Âme totale qu'elle assiste dans le gouvernement de l'univers

par la contemplation des intelligibles64. Mais paradoxalement
l'âme descend aussi dans le monde sensible par nécessité. En effet,
la procession des êtres à partir de la cause première, l'Un, commande
que l'âme produise une image d'elle-même, le corps, et se charge de
lui donner forme et vie65. Pour Augustin, la chute de l'homme est due

uniquement à un mouvement volontaire de l'âme humaine, l'orgueil,
bien que, selon lui, Dieu eût toujours su que sa dernière créature se
laisserait aller à la tentation de ne dépendre que d'elle-même66. Les
conséquences de la chute sont à peu près équivalentes chez Porphyre
et chez Augustin: l'homme est soumis à la corruption du corps, au
vieillissement, aux maladies et aux passions de l'âme. Mais l'accent
n'est pas mis sur les mêmes maux: Porphyre insiste sur l'emprise des

passions sur l'âme provoquée par son enchaînement au corps, tandis
qu'Augustin considère la mort comme le mal suprême que l'homme
ait à subir. Les différences qu'on constate entre Porphyre et Augustin
montre que le problème posé par la chute n'est pas le même chez l'un
et chez l'autre: pour Porphyre, il s'agit de l'incarnation de l'âme; pour
Augustin, de l'éloignement de l'homme par rapport à Dieu. Par conséquent,

leurs manières respectives de concevoir la chute vont conditionner

étroitement les solutions qu'ils préconisent pour obtenir le salut.

62 De abst., I, 30, 7. Cette conception fait écho au mythe de la chute des âmes
dans le Phèdre de Platon. L'âme chute dans le monde sensible parce qu'elle n'arrive

plus à suivre le cortège du dieu dont elle fait partie: elle s'alourdit, perd ses
ailes et tombe vers la terre (Phaedr:, 248c et d).
63 Cf. Plotin, Enn. IV 8 (traité 6), 5.8-9 et 5.26.
64 Ibid., 4.10-24. Voir aussi Enn. V 1 (traité 10), 1, où Plotin qualifie ce mouvement

de l'âme de tolma (audace).
65 Enn. IV 8 (traité 6), 6.1-9.
66 De Civ. Dei, XIV, 11.48-71.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 131

3.3. Les voies du salut

Bien que la même finalité soit accordée par Augustin et Porphyre
à la recherche du salut, à savoir la fuite de la condition misérable de
l'homme par le retour à Dieu, d'importantes différences les séparent
dans leur manière d'appréhender les voies de réalisation de la
béatitude67.

Porphyre n'imagine pas que le salut puisse atteindre l'âme dans
son union avec le corps. Il identifie le salut à la fuite du corps68. L'âme
ne peut connaître la béatitude qu'en prenant ses distances d'avec le
monde sensible et en poursuivant l'assimilation à Dieu (homoiôsis
theôi)69. Il lui faut devenir un esprit pur parmi les intelligibles. Le
salut réside dans l'activité philosophique: «La fin est de vivre selon
l'intellect», précise en effet Porphyre70. Augustin rejette l'idée que le
salut ne concerne que l'âme. Il s'attaque à de nombreuses reprises
dans la Cité de Dieu à la thèse porphyrienne du salut comme fuite du

corps. Le salut éternel pour Augustin se définit par l'union d'une âme
lavée de ses péchés avec un véritable corps, un corps non plus animal
mais spirituel, un corps parfait, dans la fleur de l'âge, soustrait à la
maladie, aux difformités, aux dégradations du temps et à la mort71.

La croyance en la résurrection des corps a une incidence importante

sur la question de la subsistance de l'individualité personnelle
dans l'au-delà. Augustin défend l'idée que ce sont les individus avec
leurs traits caractéristiques et leurs particularités qui ressusciteront
dans la cité céleste. Par contre, en affirmant que l'âme, une fois délivrée

de son enchaînement au corps et du cycle de la métensomatose,
sera consubstantielle à l'Intellect paternel dans le royaume des
intelligibles, Porphyre ne laisse aucune place à la persistance de l'individualité

pour l'âme qui aura gagné l'immortalité auprès de Dieu72.

Un autre élément de divergence opposant Porphyre à Augustin est
celui de la part laissée à l'intervention divine ou à l'activité humaine

67 Sur l'opposition de Porphyre et d'Augustin au sujet des voies de
réalisation du salut, voir E. Dubreueq, «La chair, la grâce et l'esprit», p. 25-45; L.
Byron Richey, «Porphyry, Reincarnation and Resurrection in De Civitate Dei»,
Augustinian Studies, p. 129-42.
68 Augustin résume la position de Porphyre par rapport au corps par la formule
«Omne corpus est fugiendum» - «Il faut fuir tout corps». Voir De Civ. Dei, X,
29.62-63; XXII, 26.1-2.
69 Le thème de l'assimilation à Dieu remonte à Platon, Theaet., 176a-b. Cf.
Porphyre, De abst., I, 54, 6; II, 34, 3; II, 43, 3; II, 45, 4; III, 26, 10; III, 27, 1.
70 De abst., 1,29,4.
71 De Civ. Dei, XXII, 12-21 passim.
72 L'idée que la remontée vers Dieu s'accompagne d'une perte de l'individualité



132 ÉTUDES DE LETTRES

dans la réalisation du salut. Pour Augustin, le salut ne s'obtient que
par la médiation du Christ. En sa qualité de médiateur, le Christ réconcilie

les hommes avec Dieu en effaçant les conséquences de la chute
originelle73. Mais, selon Augustin, les hommes ne peuvent bénéficier
de la médiation du Christ que s'ils la reconnaissent par un acte de foi.
En effet, pour espérer échapper à la misère de sa condition, l'homme
doit avoir la conviction intime de la valeur du sacrifice du Christ pour
le rachat du péché des premiers hommes. La foi certes ne suffit pas:
il faut encore mener une existence conforme au modèle du Christ74.

Porphyre, quant à lui, propose une voie de salut sans médiation: l'âme
humaine échappe à l'enchaînement du corps pour rejoindre la félicité

du monde intelligible par son effort seul. L'acquisition du salut
se réalise par la négligence des sollicitations du corps, la purification
des passions, la pratique des vertus et l'attention dirigée constamment
vers le monde spirituel75. Le concours des dieux ou des démons peut
certes intervenir dans les rites théurgiques, mais ceux-ci ne se limitent
selon Porphyre qu'à la purification de la partie inférieure de l'âme76.
En fin de compte, la philosophie et le style de vie qui lui est attaché
constituent pour Porphyre la seule voie conduisant vers le salut éternel.

Mais, en la réservant à une élite intellectuelle, Porphyre nie que
cette voie puisse être de portée universelle77. Augustin prétend de son
côté que la foi dans l'action médiatrice du Christ en faveur de l'humanité

est la véritable voie universelle de salut pour deux raisons: d'une
part parce qu'elle peut être adoptée par toutes les nations, d'autre part
parce qu'elle rend possible le salut de l'homme dans sa totalité, c'est-
à-dire non seulement au niveau de son âme mais aussi au niveau de

son corps78.
Ainsi le salut proposé par Augustin dépend de la grâce octroyée par

un dieu sauveur, le Christ médiateur dans le système chrétien; en re-

est déjà développée par Plotin, Enn. IV, 3 (traité 27), 18; IV, 4 (traité 28), 1-5.
73 Sur le Christ agent du salut éternel en qualité de médiateur entre Dieu et les
hommes, voir notamment De Civ. Dei, VII, 31; IX, 15; X, 22.5-21 et 29.28-37;
XXI, 15.13-24 et 16.26-30.
74 C'est ce qu'Augustin appelle «avoir le Christ pour fondement» (habere in
fundamento Christum). Voir De Civ. Dei, XXI, 25-27 passim.
75 De abst., I, 31 ; Ad Marc., 10.
76 Voir les extraits du De regressu animae de Porphyre conservés dans le De
Civ. Dei, X, 9 et 27.
77 Le fait que Porphyre réserve l'accès au salut éternel uniquement à un petit
nombre d'hommes capables de pratiquer la contemplation philosophique est
déploré par Augustin, De Civ. Dei, X, 27-29 passim.
78 De Civ. Dei, X, 32.58-59 et 32.123-132.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 133

vanche, la libération chez Porphyre est atteinte par un effort individuel
d'ascèse et de purification intellectuelle. Le christianisme d'Augustin
est fondamentalement une religion de la médiation, reposant sur la
croyance en la nécessité d'une intervention divine pour la réalisation
du salut, alors que le néoplatonisme Porphyrien valorise l'idée que
l'homme doit s'appuyer sur ses propres ressources pour s'affranchir
des malheurs inhérents à sa condition. La différence tient peut-être au
fait, comme le suggère Ninian Smart, que le christianisme défend une
conception personnelle de la divinité, alors que le Dieu suprême du
néoplatonisme apparaît comme éminemment impersonnel79.

On pourrait ajouter que c'est également une conception différente
du temps qui sépare les discours sotériologiques respectifs du
christianisme et du néoplatonisme. En effet, dans les livres XI à XVIII de
La Cité de Dieu, Augustin développe une histoire du salut de l'humanité

depuis la création du monde et la chute originelle jusqu'à
l'avènement de l'Église après la mort et la résurrection du Christ. Pour lui,
l'histoire du salut accompagne l'histoire humaine, et les deux s'entremêlent

intimement. La crucifixion de Jésus est interprétée comme un
sacrifice qui, d'une part, expie la faute commise par Adam et Ève et,
d'autre part, ouvre une nouvelle perspective de salut pour l'humanité.
La conception linéaire du temps telle que la développe Augustin n'est
pas partagée par Porphyre. Comme le rappelle Augustin lui-même,
les platoniciens n'acceptent pas l'idée que le monde a eu un
commencement dans le temps80. Dans l'optique néoplatonicienne, Dieu
est principe de toutes choses non sur un plan temporel, mais sur un
plan causal. L'univers est constitué d'une série d'êtres organisés en
une hiérarchie qui remonte à un principe suprême, l'Un. Cependant
les liens de cause à effet qui caractérisent cette procession hiérarchique

des êtres à partir de l'Un ne se sont pas déployés dans le temps
mais existent de toute éternité. Le salut chez Porphyre s'inscrit dans

un temps cyclique: celui de la transmigration des âmes. Tant qu'après
sa chute elle n'aura pas retrouvé le chemin de la contemplation des

79 N. Smart, «Soteriology», p. 418. Selon Ninian Smart, la problématique du
salut partage les religions en deux catégories: les unes, qu'il qualifie de «self-
help religions», proposent la libération par l'effort individuel du sujet, les autres,
qu'il appelle «other-help religions», placent le salut entre les mains d'un dieu
sauveur agissant pour le bien de l'humanité. La conception d'un dieu personnel
serait absente de la catégorie des self-help religions, alors que la communion
avec un dieu personnel dans un séjour céleste constituerait l'idéal suprême des

other-help religions.
80 De Civ. Dei, X, 31.11-18.



134 ÉTUDES DE LETTRES

intelligibles, l'âme sera soumise au mécanisme perpétuel de la
réincarnation. Porphyre ne refuse pas cependant la perspective d'un salut
éternel: par l'activité philosophique, l'âme peut espérer se libérer
définitivement des liens du corps et remonter à Dieu dans le domaine des

intelligibles. Mais paradoxalement, en reconnaissant ainsi la possibilité
d'une destinée particulière pour les âmes, Porphyre introduit une

temporalité de type historique dans l'éternité de l'univers, puisqu'il
reconnaît que chaque individu, par ses actes mêmes, peut rompre la
fatalité du temps cyclique de la métensomatose81.

* * *

L'application de la comparaison analogique aux conceptions du
salut développées par Augustin et Porphyre m'a conduit à mettre en
évidence l'originalité respective de leurs doctrines religieuses par
la mise en évidence de différences structurelles importantes. Certes
Augustin et Porphyre attribuent une finalité semblable dans la
réalisation du salut: le retour à Dieu. Ils sont proches en outre dans leur
diagnostic de la condition humaine: les hommes souffrent dans ce
monde-ci à cause d'un mouvement volontaire de séparation par
rapport à un principe ontologique supérieur, éloignement qui les a livrés
à la mort, à la corruptibilité des corps et à l'emprise des passions.
Mais les différences sont plus nombreuses que les similitudes:

1) Porphyre impute au corps et aux passions qu'il provoque dans
l'âme la responsabilité du malheur de la condition humaine, tandis
qu'Augustin situe l'origine du malheur non pas dans les passions
elles-mêmes mais dans un penchant néfaste de la volonté, trace du
néant dont Dieu a tiré la substance de l'homme. Pour Augustin, seule
la volonté détermine les passions comme mauvaises.

2) Pour caractériser l'incomplétude constitutive de la nature
humaine, Augustin met l'accent davantage sur l'issue inéluctable de la
mort, qu'il présente comme un châtiment résultant du péché originel,
alors que Porphyre, pour qui la mort ne constitue pas une épreuve

81 La possibilité défendue par Porphyre d'un salut éternel pour l'âme est en
effet une originalité doctrinale dans l'histoire du néoplatonisme. Proclus, par
exemple, conteste l'idée que l'âme humaine puisse échapper au cycle des
réincarnations, même si elle a accompli un destin exceptionnel sur terre, car cela
équivaudrait selon lui à reconnaître que les âmes ont une histoire limitée dans le
temps, affirmation qui entraînerait la négation de leur éternité {El. Th., prop. 206,
avec les commentaires d'E. R. Dodds, p. 304-305). Voir, à ce sujet, J. Carlier,
«L'après-mort selon Porphyre», p. 137-38.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 135

unique mais un passage vers une autre incarnation, focalise son
discours sur les tourments que les passions infligent à l'âme.

3) La chute et l'achèvement du salut ne s'inscrivent pas dans un
même régime temporel chez Augustin et Porphyre. Pour Augustin,
la chute s'est produite à un point particulier de l'histoire linéaire de

l'humanité, et c'est également un drame bien précis, le sacrifice
expiatoire du Christ pour le rachat du péché originel, qui ouvre le chemin

vers le salut éternel, qui certes marquera un aboutissement dans
le temps mais interviendra après les événements uniques de la
résurrection et du jugement dernier. Chez Porphyre, le temps se déroule de
manière cyclique: les âmes chutent à tout moment. C'est le résultat
d'une nécessité ontologique, car l'énergie qui découle de l'Un dans la
procession des êtres est encore trop vive au stade de l'âme, c'est pourquoi

elle doit encore s'épancher à un niveau inférieur, qui est celui du

corps. Mais paradoxalement la chute de l'âme n'est pas qu'affaire de
nécessité: c'est aussi la conséquence d'un choix volontaire. En effet,
l'âme descend dans le monde de la génération parce qu'elle cherche
à devenir son propre maître en se détachant de l'Âme totale qui
gouverne l'univers.

4) Malgré le caractère cyclique du temps, dont la manifestation la
plus patente est le mécanisme de la métensomatose, le salut éternel
n'est pas impossible aux yeux de Porphyre: par l'activité intellectuelle,

l'âme peut espérer rejoindre le royaume de l'Intellect divin et
se libérer ainsi à jamais des liens du corps. Mais la vision néoplatonicienne

de l'union au divin implique l'idée d'une suppression de la
spécificité individuelle, alors que celle-ci est explicitement promise
par Augustin dans l'au-delà bienheureux de la résurrection des corps.

5) Enfin il subsiste une opposition de taille entre les deux systèmes
doctrinaux: là où Augustin affirme que le salut de l'humanité a été
rendu possible par le sacrifice du Christ sur la croix — il y a
reconnaissance de la part d'Augustin de l'intervention externe d'un dieu
sauveur —, Porphyre de son côté soutient, dans la droite ligne de son
maître Plotin, que seul l'effort individuel de l'âme humaine peut
garantir la libération.

Le grand avantage de la comparaison analogique réside dans
l'approfondissement de la connaissance qu'on possède au préalable de
façon isolée des systèmes qu'on s'apprête à confronter. Car comme
Francesco Remotti le souligne en s'appuyant sur l'anthropologue
américain Lewis H. Morgan: «Un système "tout seul" (Morgan) n'arrive

pas à fournir sa propre explication; il est incomplet en ce sens
qu'il a besoin des "autres" systèmes pour atteindre un degré suffisant



136 ÉTUDES DE LETTRES

d'intelligibilité.»82 L'exercice comparatif fait immanquablement
ressortir par un effet de contraste les traits qui définissent la spécificité
respective des systèmes considérés. Cependant il faut bien se garder
d'attribuer une valeur ontologique aux différences constatées: il ne
s'agit pas de propriétés intrinsèques à l'objet, propriétés qui en
garantiraient l'unicité absolue, mais de relations idéelles construites
intellectuellement par l'observateur. Par exemple, dans le cas qui m'a
occupé jusqu'ici, je ne peux parler de la fuite du corps comme un
élément caractéristique de la sotériologie de Porphyre que parce que
je mets cette dernière en regard d'un autre système doctrinal (en
l'occurrence la théologie d'Augustin) où la fuite du corps ne constitue
pas une voie vers le salut. Dans un autre contexte de comparaison,
par exemple avec l'un ou l'autre des courants ascétiques des religions
de l'Inde, cet élément peut très bien ne plus apparaître comme
spécifique ou caractéristique, car il sera partagé par le second système
considéré.

En attirant notre attention sur les similarités et les dissemblances
de forme et de structure plutôt que sur les liens généalogiques
d'ascendance et de descendance, la comparaison analogique nous offre le

moyen d'explorer la variabilité des réponses culturelles dans l'espace
et dans le temps face à un problème donné. En effet, chaque culture
humaine se définit par un nombre restreint de choix effectués parmi
le réservoir des possibilités de réalisation culturelle qualifiant
l'ensemble de l'humanité. Dans cette étude, j'ai choisi de me pencher sur
les réponses proposées par Augustin et Porphyre face au problème de
la déficience constitutive de la condition humaine. Bien qu'issus en
grande partie du même univers culturel (le monde gréco-romain de

l'Antiquité tardive), Augustin et Porphyre, attachés à des traditions
religieuses concurrentes, développent des solutions distinctes par
rapport à la problématique du salut. L'accentuation des différences
entre ces deux auteurs nous permet d'éviter la tentation idéologique,
amorcée par Augustin lui-même, de considérer le christianisme de

l'Antiquité tardive comme l'achèvement des intuitions théologiques
du néoplatonisme de Plotin et de Porphyre. Il serait bien entendu
intellectuellement malhonnête de nier les influences de Porphyre sur
Augustin, là n'est pas mon propos; mais il l'est tout autant de
défendre une philosophie de l'histoire de coloration hégélienne dans

laquelle le christianisme apparaît comme l'aboutissement du développement

religieux de l'humanité après avoir supprimé son antithèse,

82 F. Remotti, «De l'incomplétude», p. 63.



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 137

le «paganisme», tout en l'ayant intégré dans ses «meilleurs» aspects.
Le christianisme n'est pas un fait religieux unique; c'est un système
mythico-rituel proposant un modèle de représentation et de gestion de
la réalité parmi d'autres.

Il me faut encore reconnaître que la plupart des similitudes et
des dissimilitudes dégagées ici entre Porphyre et Augustin ont
déjà été constatées par Augustin lui-même dans La Cité de Dieu.
Contrairement aux érudits modernes qui se sont penchés sur son
œuvre en la contrastant avec celle des néoplatoniciens, la comparaison

qu'Augustin pratique entre ses propres conceptions sur le salut et
celles développées par Porphyre est de type analogique. En effet, la
finalité que poursuit Augustin dans son travail comparatif se caractérise
davantage par la mise en évidence de différences et de ressemblances

structurelles entre le christianisme et le néoplatonisme que par la
tentative d'établir des liens généalogiques d'un système doctrinal à

l'autre. Cependant, bien que pertinentes sur de nombreux points, les

analyses comparatives d'Augustin servent aussi une entreprise
apologétique. N'oublions pas qu'Augustin entreprit la rédaction de La
Cité de Dieu pour expliquer à ses contemporains qu'il ne fallait pas
attribuer la responsabilité du sac de Rome par les Goths d'Alaric en
410 à l'abandon des dieux honorés dans l'antique religion romaine.
Ainsi, tout au long de son ouvrage, Augustin s'attache à démontrer
la supériorité du christianisme comme voie de salut par rapport aux
traditions philosophiques et religieuses du monde gréco-romain. Il
vaut donc la peine de reprendre la comparaison entre le christianisme
et le néoplatonisme dans une perspective non apologétique afin d'en
développer l'étude conjointe dans un contexte délivré de toute
contrainte idéologique. La comparaison en histoire des religions doit se

soumettre prioritairement à des objectifs de connaissance et non à la
valorisation de telle ou telle posture religieuse.

Yvan Bubloz



138 ÉTUDES DE LETTRES

Bibliographie sélective

Sources antiques

APULÉE, Les Métamorphoses, t. III, livres VII-XI, éd. D. S.

Robertson, tr. P. Vallette, Paris, Les Belles Lettres, 1945.
AUGUSTIN, De Civitate Dei: libri I-X, éd. B. Dombart et A. Kalb,

Turnhout, Brepols, 1955, coll. «Corpus Christianorum, Series
Latina», n° 47.

—, De Civitate Dei: libri XI-XXII, éd. B. Dombart et A. Kalb,
Turnhout, Brepols, 1955, coll. «Corpus Chrsitianorum, Series
Latina», n° 48.

— La Cité de Dieu, tr. L. Jerphagnon et al., Paris, Gallimard, 2000,
coll. «Bibliothèque de la Pléiade».

PLOTIN, Plotini opera, tomus II, Enneades IV-V, éd. P. Henry et
H.-R. Schwytzer, Paris, Desclée de Brouwer et Cie, 1959.

— Traités 1-6, tr. L. Brisson et al., Paris, GF Flammarion, 2002.
PORPHYRE, Vie de Pythagore - Lettre à Marcella, éd. et tr. É. des

Places, Paris, Les Belles Lettres, 1982.
— ,De l'abstinence: Livre I, éd. et tr. J. Bouffartigue, Paris, Les Belles

Lettres, 1977.
— De l'abstinence: Livres //-///, éd. et tr. J. Bouffartigue, Paris, Les

Belles Lettres, 1979.
PROCLUS, The Elements of Theology, éd. et tr. E. R. Dodds, Oxford,

Clarendon Press, 1933.

Travaux modernes

AFFERGAN, Francis, S. Borutti, C. Calame, U. Fabietti, M. Kilani,
F. Remotti, Figures de l'humain: les représentations de
l'anthropologie, Paris, Éditions de l'EHESS, 2003.

BRANDON, Samuel George Frederick, Man and his Destiny,
Manchester, Manchester University Press, 1962.

—, «Salvation», in A Dictionary of Comparative Religion, ed. S. G.
F. Brandon, London, Weidenfeld & Nicolson, 1970, p. 552.

BRANDON, Samuel George Frederick (ed.), The Saviour God:



AUGUSTIN ET PORPHYRE SUR LE SALUT 139

Comparative Studies in the Concept of Salvation Presented
to Edwin Oliver James, Manchester, Manchester University
Press, 1963.

BYRON RICHEY, Lance, «Porphyry, Reincarnation and Resurrection
in De Civitate Dei», Augustinian Studies, 26, 1995, p. 129-
42.

CALAME, Claude, et KILANI, Mondher, «Anthropopoiésis: intro¬
duction», in La fabrication de l'humain dans les cultures et
en anthropologie, éd. C. Calame et M. Kilani, Lausanne,
Payot, 1999, p. 5-14.

CALAME, Claude, et KILANI, Mondher (éds.), La fabrication de
l'humain dans les cultures et en anthropologie, Lausanne,
Payot, 1999.

CARLIER, Jeannie, «L'après-mort selon Porphyre», in Retour,
repentir et constitution de soi, éd. A. Charles-Saget, Paris,
Librairie philosophique J. Vrin, 1998, p. 133-60.

CHANTRAINE, Pierre, Dictionnaire étymologique de la langue
grecque: histoire des mots, nouv. éd., avec un suppl. sous
la dir. d'A. Blanc, Ch. de Lamberterie, J.-L. Perpillou, Paris,
Klincksieck, 1999.

DETIENNE, Marcel, Comparer l'incomparable, Paris, Seuil, 2000.

DUBREUCQ, Éric, «La chair, la grâce et l'esprit: métempsycose et
résurrection de Porphyre à Saint Augustin», Archives de

Philosophie, 60, 1997, p. 25-45.
ERNOUT, Alfred, et MEILLET, Alfred, Dictionnaire étymologique

de la langue latine: histoire des mots, retirage de la 4e éd.

augm. d'additions et de corrections par J. André, Paris,
Klincksieck, 2001.

FLASCHE, Rainer, «Heil», in Handbuch religionswissenschaftlicher
Grundbegriffe: Bd. 3, Gesetz-Kult, éd. H. Cancik, B.
Gladigow et K.-H. Kohi, 1993, p. 66-74.

KILPATRICK, T. B., «Soteriology», in Encyclopaedia of Religion
and Ethics, ed. J. Hastings, Edinburgh, T. & T. Clark, 1920,
vol. 11, p. 694-725.

OXTOBY, Willard G., «Reflections on the Idea of Salvation», in Man
and his Salvation: Studies in Memory of S. G. F. Brandon,
ed. E. J. Sharpe et J. R. Hinnells, Manchester, Manchester
University Press, 1973, p. 17-37.

PORTER POOLE, Fritz John, «Metaphors and Maps: Towards
Comparison in the Anthropology of Religion», Journal of the
American Academy ofReligion, 54/3, 1986, p. 411-57.



140 ÉTUDES DE LETTRES

REMOTTI, Francesco, «Thèses pour une perspective anthropopoié-
tique», in La fabrication de l'humain, éd. C. Calame et M.
Kilani, Lausanne, Payot, 1999, p. 15-31.

— «De l'incomplétude», in Figures de l'humain, F. Affergan et al.,
Paris, Éditions de l'EHESS, 2003, p. 19-74.

SHARPE, E. J., et HINNELLS, J. R. (éds.), Man and his Salvation:
Studies in Memory of S. G. F. Brandon, Manchester,
Manchester University Press, 1973.

SMART, Ninian, «Soteriology: An Overview», in The Encyclopedia of
Religion, éd. M. Eliade, New York, Macmillan Publishing
Company, 1987, vol. XIII, p. 418-23.

SMITH, Jonathan Z., «In Comparison a Magic Dwells», in Imagining
Religion: From Babylon to Jonestown, Chicago and London,
The University of Chicago Press, 1982, p. 19-35.

—, To Take Place: Toward Theory in Ritual, Chicago and London,
The University of Chicago Press, 1987.

—, Drudgery Divine: On the Comparison of Early Christianities
and the Religions of Late Antiquity, London, School of
Oriental and African Studies (University of London), 1990.

VAN DER LEEUW, Gerardus, La religion dans son essence et ses
manifestations, tr. J. Marty, Paris, Payot, 1970.


	Augustin et Porphyre sur le salut : pour une comparaison analogique et non apologétique du christianisme et du néoplatonisme

