Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: Etude comparée des religions : réflexions sur la science, les universaux
et la condition humaine

Autor: Geertz, Armin W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

) ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS:
REFLEXIONS SUR LA SCIENCE, LES UNIVERSAUX
ET LA CONDITION HUMAINE '

Cet article soutient que nous devons prendre de I’avance sans crainte dans
la science analytique comparée de la religion. Beaucoup de travail est encore
nécessaire pour affiner nos typologies, identifier les unités et structures fonda-
mentales de notre savoir, et réanalyser les quantités de données que nous avons a
disposition. Par ailleurs, nous devons étre plus pleinement conscients du niveau
sur lequel nous travaillons. Aprés une discussion sur les différences entre caté-
gorisations cognitives et analytiques, ’article examine la «priére» comme une
catégorie scientifique et illustre combien de connaissances peuvent étre perdues
ou ignorées non seulement par une pensée confuse, mais, plus important, par des
hypothéses par défaut ad hoc. La conclusion est que les religions peuvent étre
difficiles a catégoriser dans des typologies nettes, mais I’analyse des systémes
symboliques ne 1’est pas.

La comparaison est la plus facile, la plus naturelle et méme la plus
indispensable des choses que nous faisons. Toutefois, son application
aux sciences exactes et aux sciences humaines n’est pas chose aisée.
Ceci car que nos comparaisons intuitives sont les premiéres, mais
également les plus simplistes. Les premiéres, parce que nos principes
les plus basiques sur le monde ont été développés dans notre passé
paléolithique, ce qui est résumé avec justesse par Scott Atran dans
cette phrase facile a retenir: «des esprits de 1’age de pierre pour un
monde de 1’age spatial» (2002: vii). Ces principes premiers, aussi
simplistes et anachroniques qu’ils puissent paraitre, sont toutefois
suffisants pour nous aider a faire notre chemin dans le monde. Mais
nous faisons beaucoup d’erreurs et de jugements idiosyncratiques en
route. Une comparaison est scientifique parce qu’elle mesure ou com-
pare suivant des lignes soigneusement tracées. Une bonne partie du



76 ETUDES DE LETTRES

matériau sur lequel porte la comparaison scientifique est néanmoins
hautement contraire a 1’intuition. Qui, par exemple, pourrait deviner
que les baleines font partie de la famille de mammiferes ongulés a
sabots, plus particulie¢rement apparentée aux porcs a orteils pairs, aux
cerfs et aux hippopotames? Les archéologues ont trouvé des fossiles
de chaque étape majeure de 1’évolution de la baleine; ils ont en outre
confirmé les lignées de descendance par I’analyse de I’ADN, de bétes
a I’apparence de hyéne nommées mesonyx, lignées qui s’étendent sur
pres de 53 millions d’années jusqu’aux baleines actuelles. Des restes
anciens de mesonyx ont été trouvés dans les collines Simla de 1I’Inde
du nord et les collines du Kala Chitta du Pakistan. Malgré le fait que
ces sites se trouvent a une altitude de quelques milliers de pieds, ces
bétes ont vécu aux bords de mers et d’océans aujourd’hui disparus, et
élevés a une certaine époque a leur altitude actuelle. Bien plus tard,
les descendants des mesonyx ont gagné les océans du monde. Toute
cette information, bien que basée sur des faits scientifiques, est con-
traire a I’intuition de notre connaissance populaire sur les baleines.

La comparaison dans I’histoire des religions

Les sciences humaines n’ont souvent pas été assez soigneuses dans
leurs comparaisons. Les comparaisons ont été faites sur des similari-
tés plutdt que sur des différences, et ce sur des bases confessionnelles
plut6t qu’académiques. De nombreuses typologies dans I’étude des
religions, quel que soit le sujet spécifique travaillé, ont été basées sur
des détails fortuits; de plus, les chercheurs ont allégrement construit
de grands schémas sur cette base, comme les premiers évolutionnis-
tes vers la fin du XIX® siecle. Le méme grief est avancé par Clifford
Geertz contre I’étude comparée des religions a Chicago au milieu du
XXe¢ siecle, dans son petit livre Observer I’Islam:

Nommer les choses est en soi une activité utile et nécessaire, sur-
tout si les choses ainsi nommées existent. Mais ce n’est guére qu’un
prélude a la pensée analytique. Et lorsque, comme dans I’étude
comparée des religions, on n’a méme pas mis au point une forme
ou une autre de systématique, de taxonomie organisée (ce qui de
fait est impossible, vu la nature bien particuliére de toute 1’entre-
prise), on crée, entre des faits regroupés sous une méme catégorie,
des relations qu’on n’a pas vraiment découvertes et établies, mais
seulement pressenties et insinuées. (C. Geertz 1992: 38)

Différentes phases de 1’histoire des idées en Europe au XX¢ siécle,
comme le tournant linguistique, la psychanalyse, etc., nous ont mon-
tré qu’il existe différents niveaux de réalité humaine, et tout projet



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 77

comparatif doit en avoir connaissance. L’analyse structurelle a été trés
éclairante sur ce point précis. Par exemple, Edmund Leach a montré
dans son livre de 1961 Rethinking Anthropology que des sociétés con-
sidérées comme incompatibles d’un point de vue fonctionnaliste se
sont révélées Etre tout a fait compatibles d’un point de vue structura-
liste inspiré des mathématiques. La nouveauté ici est que 1’accent est
déplacé de détails fortuits vers des modeles relationnels, en d’autres
termes, vers des niveaux plus profonds de comparaison qu’entre ba-
leines et porcs. Ainsi, il a montré comment les Trobriands avec leur
lignée matrilinéaire et les Kachin avec leur lignée patrilinéaire illus-
trent la méme hypothése générale suivant laquelle il y a une oppo-
sition idéologique fondamentale entre relations d’incorporation et
relations d’alliance et que la premiere est symbolisée par une méme
substance tandis que la deuxiéme 1’est par une influence métaphysi-
que, par exemple la sorcellerie (1961: 21). L’idée est ici que 1’analyse
de relations inscrites dans les profondeurs est une analyse qui prend
en compte des relations entre des catégories fondamentales, et cela a
différents niveaux analytiques.

Jusqu’a récemment, une tendance regrettable s’est manifestée
parmi les chercheurs en religions: ils se sont concentrés soit sur des
études historiques de religions particuliéres soit sur des comparaisons
de la religion et des phénomeénes religieux comme si ces deux types
de recherche étaient indépendants 1’un de 1’autre. Aujourd’hui, la plu-
part des chercheurs ont reconnu que non seulement la polarisation est
contreproductive, mais qu’elle est complétement fausse en termes de
philosophie de la science. Méme 1’étude philologique et historique
la plus détaillée dépend implicitement et explicitement de la com-
paraison, autrement elle n’aurait pas de sens pour ses lecteurs. La
comparaison, d’autre part, serait absurde sans les détails des mondes
culturels et sociaux. En fait, les deux ne peuvent pas étre séparés.

Cependant, la facon dont la comparaison a été utilisée dans 1’his-
toire des religions a été a juste titre critiquée par Jonathan Smith dans
un essai intitulé «In Comparison a Magic Dwells», qui a constitué le
sujet d’une série de conférences et un numéro spécial de Method &
Theory in the Study of Religion'. Smith discute la théorie de la magie
de James Frazer et particulierement ses lois de la magie, qui, prétend
Frazer, sont simplement de mauvaises utilisations des associations
d’idées. Smith écrit ensuite:

! Le numéro spécial «Comparison in the History of Religions: Reflections and
Critiques», in Method & Theory in the Study of Religion 16 (1), 2004,



78 ETUDES DE LETTRES

I1 faut seulement un petit bond pour établir un rapport entre ces con-
sidérations des Lois de I’ Association dans la mémoire et la magie,
et I’entreprise de comparaison dans les sciences humaines. Car,
telle que pratiquée par le savoir érudit, la comparaison a été prin-
cipalement une question de souvenir des similarités. L’explication
principale pour la signification de la comparaison a été la conti-
guité. La procédure est homéopathique. La théorie est construite
sur la contagion. La question de la différence a été presque oubliée
[...] En grande partie, le chercheur n’a pas eu I’intention de faire
de la comparaison. En effet, il a ét€ plus souvent attiré vers une
donnée particuliere par le sentiment de son unicité. Mais souvent,
quelque part sur le chemin, comme si c¢’était spontanément, comme
une sorte de déja vu, le chercheur se rappelle qu’il a vu “cela” ou
“quelque chose comme cela” avant [...]. A cette expérience, a cette
conséquence accidentelle de la recherche, il faut alors donner une
signification et lui offrir une explication. Dans la grande majorité
des exemples de I’histoire de la comparaison, cette expérience sub-
jective est projetée comme un lien objectif par quelque théorie de
I’influence, diffusion, emprunt, et d’autres choses de ce type. C’est
un processus de travail d’une association psychologique vers une
association historique; c’est affirmer que la similarité et la conti-
guité ont des effets causaux. Mais cela, pour reprendre le langage
de I’anthropologie victorienne, n’est pas de la science mais de la
magie. (1982: 21-22)
Les grands modes de comparaison ont été: la comparaison ethno-
graphique, basée sur les impressions des voyageurs; la comparaison
encyclopédique, ou les données cohabitent simplement dans des caté-
gories; la comparaison morphologique, ou les données sont arrangées
avec sobriété et hiérarchiquement dans des séries morphologiques; et
la comparaison évolutionniste, ou les mécanismes d’organisation sont
les facteurs de changement et de persistance dans le temps (Smith
1982: 22-24). Trois méthodes plus récentes: 1) la méthode statistique,
2) la méthode structurale, 3) la description et la comparaison systéma-
tiques. Toutes semblent €tre des variantes des quatre modes majeurs.

Cognition et culture

La comparaison est essentielle pour la pensée humaine en général.
Une de ses expressions principales est 1’utilisation de la métaphore.
La métaphore implique la réunion de deux termes familiers pour ame-
ner un sens nouveau a 1’auditeur ou au lecteur. Le philosophe Earl R.
MacCormac écrit:

La métaphore existe comme mécanisme linguistique, mais 1’apti-
tude a produire intentionnellement une anomalie sémantique afin de



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 79

suggérer un nouveau sens trouve son origine dans un processus co-
gnitif. Les métaphores portent témoignage de 1’aptitude de I’esprit
humain a prendre en considération et représenter des hypothéses
nouvelles. La capacité de produire de nouveaux sens par un chan-
gement sémantique est intégrée dans le cerveau. Ceci est une capa-
cité héritée, mais elle opere par une interaction phénotypique avec
le milieu. Cependant, notre stock de sens sémantiques est dii a la
culture et doit étre appris par 1’acquisition du langage. Ainsi, dans
le processus cognitif de la formation de la métaphore, a lieu dans
le cerveau un processus par lequel I’on extrait quelques référents
qui ne sont pas habituellement associés, du stock, appris culturel-
lement, d’entités sémantiques emmagasinées dans la mémoire, et
on les met ensemble pour suggérer un nouveau sens possible. Ce
processus cognitif dépend d’une capacité du cerveau qui a évolué
biologiquement et également d’un processus social évolutionniste,
car les mots qu’on a emmagasinés dans la mémoire dépendent de
I’éducation parentale et de 1’exposition au langage dans la société,
non seulement dans les conversations de tous les jours, mais aussi
dans I’éducation formelle. Les limites du vocabulaire d’une per-
sonne déterminent partiellement les limites de la capacité de cette
personne & former de nouvelles métaphores... (1983: 56-57)

Justin L. Barrett de 1’Université de Michigan résume avec justesse
quelques présuppositions de base sur 1’esprit humain:

Comme les chercheurs en sciences cognitives 1’ont démontré a
maintes reprises, I’esprit humain vient au monde avec de nombreux
biais qui faconnent les types d’information qui peuvent étre trai-
tés et la maniére dont I’information sera traitée. Au moins dans la
premiere enfance, des enfants de toutes les cultures — parce qu’ils
sont membres de la méme espéce vivant dans un monde commun
— posseédent un nombre de mécanismes mentaux spécialisés ou
systemes pour donner du sens au monde qui les entoure, un monde
qui inclut pensée et action religieuse. Ces biais dans la perception,
la pensée, et la formation des concepts déterminent les fagons de
penser et d’agir qui peuvent devenir une partie du milieu culturel, y
compris les traditions religieuses. (2004: 265)

Clifford Geertz a fait une observation similaire, bien que d’une fagon
différente, qui résume la condition humaine:

Et de telles reformulations du concept de culture et du rdle de la
culture dans la vie humaine provient, a son tour, une définition de
I’homme qui met 1’accent non pas tant sur les composantes com-
munes empiriques dans son comportement, suivant les lieux et les
temps, mais plutot sur les mécanismes par 1’action desquels 1’am-
pleur et le caractére indéterminé de ses capacités inhérentes sont
réduites a 1’étroitesse et la spécificité de ses réalisations actuelles.



80 ETUDES DE LETTRES

Un des faits les plus significatifs sur nous peut en fin de compte étre
le fait que nous commencgons tous avec I’équipement naturel pour
vivre mille sortes de vies, mais finissons par en avoir vécu seule-
ment une. (1973: 45)

Il y a donc une tension fondamentale entre notre équipement naturel,
universel, et les types de vie que nous finissons par vivre dans des
contextes spécifiques. Mais cette situation, cette condition humaine
de base, ne devrait pas nous aveugler face a la rhétorique du particu-
larisme ou des méthodologies scientifiques qui dénient le compara-
tisme. Apres tout, des structuralistes ont montré que, partout dans le
monde, les mythes donnent expression a des oppositions binaires de
base et a des orientations humaines, des spécialistes de la métaphore
ont montré le role fondamental du corps dans la détermination non
seulement du langage métaphorique, mais du langage en général (y
compris le langage scientifique), et des structuralistes biogénétiques
ont montré que les rituels sont un comportement commun a tous les
animaux et que les rituels religieux communautaires réglent des sys-
teémes nerveux individuels dans des corps collectifs pour des buts spé-
cifiques. Donc il y a de nombreuses composantes communes.

Mais nous ne devons pas devenir des victimes de 1’autre extréme,
promu par certains cognitivistes, soutenant que les produits culturels
sont des épiphénomenes par rapport aux processus internes du cer-
veau. Je ne partage pas cette affirmation particuliere, et avec mes col-
légues nous promouvons a Aarhus dans le Laboratory on Theories of
Religion la contre-assertion centrale que les systeémes symboliques ne
sont pas juste importants, mais qu’ils sont en fait fondamentalement
formatifs dans le développement cognitif. Autrement dit, nous ren-
versons 1’hypothese des colleégues des Etats-Unis de la bonne facon
structuraliste francaise. Mais nous ne faisons pas cela par récalci-
trance ou par pur esprit de contradiction, ce qui se produit souvent
dans les relations orageuses entre européens et américains. Nous le
faisons parce que les chercheurs formant le noyau dur des neuroscien-
ces sont d’accord avec nous. Clifford Geertz était en avance sur son
temps quand il écrivait que 1’histoire humaine a montré une relation
dialectique fondamentale entre notre développement évolutionniste
(plus précisément, I’énorme expansion de notre cerveau) et le déve-
loppement de la culture. Les deux vont de pair. Comme Geertz I’a
affirmé, en comparaison avec d’autres animaux chez lesquels 1’infor-
mation génétique joue un rdle beaucoup plus large dans le controle
des types de comportement, les humains sont nés avec des capaci-
tés beaucoup plus grandes de réponse, qui permettent une plasticité



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 81

nettement plus grande, mais qui laissent le comportement beaucoup
moins régulé. La culture n’est pas un ingrédient ajouté a un animal
déja achevé, dit Geertz, mais elle est plutot «un élément central dans
la production de cet animal méme» (C. Geertz 1966: 47):

Non dirigé par des modeles culturels — systémes organisés de sym-
boles significatifs — le comportement humain serait pratiquement
ingouvernable, un pur chaos d’actes inutiles et d’émotions explosi-
ves, son expérience virtuellement sans forme. La culture, la totalité
cumulée de tels systémes, n’est pas juste un ornement de 1’exis-
tence humaine mais — la base principale de sa spécificité — une
condition essentielle pour celle-ci. (p. 46)

En d’autres termes, il «n’y a pas de telle chose qu’une nature hu-
maine indépendante de la culture» (p. 49). Ces affirmations ont un
plus grand impact aujourd’hui a cause des perspectives acquises par
le développement, durant les deux derniéres décennies, de techniques
avancées en paléoanthropologie, archéologie, archéologie cognitive,
psychologie évolutionniste et analyse génétique.

Donc I’animal inachevé devient achevé non par la culture en géné-
ral mais par des cultures tres spécifiques. Comme 1’écrit Geertz:

La grande capacité de I’homme a apprendre, sa plasticité, a souvent
été remarquée, mais encore plus cruciale est son extréme dépen-
dance d’un certain type d’apprentissage: 1’acquisition des concepts,
la compréhension et I’application des systemes spécifiques de sens
symbolique (p. 49).
Comparé aux castors, aux abeilles, aux oiseaux a berceau, aux ba-
bouins et aux souris, qui font ce qu’ils font et construisent ce qu’ils
construisent dirigés avant tout par des génes codés, les humains vi-
vent avec un «trou d’information»: «Entre ce que nos corps nous di-
sent et ce que nous devons connaitre pour fonctionner, il y a un vide
que nous devons remplir nous mémes, et nous le remplissons d’infor-
mation (ou fausse information) fournie par notre culture.» (p. 50).
Dans une approche similaire, le philosophe cognitiviste Daniel
Dennett a souligné le rdle de la narration dans la condition humaine:

Notre tactique fondamentale d’autoprotection, d’autocontrdle et
d’autodéfinition ne consiste pas a tisser des toiles ou a construire
des barrages, mais a raconter des histoires, et plus particuli¢rement,
a concocter et a contrdler 1’histoire que nous racontons aux autres
— et a2 nous-mémes — sur ce que nous sommes. [...] [N]ous (a
I’inverse des raconteurs d’histoire humains professionnels) n’envi-
sageons pas consciemment et délibérément quelles narrations ra-
conter et comment les raconter. Nos récits sont tissés, mais pour la



82 ETUDES DE LETTRES

plupart nous ne les tissons pas; ils nous tissent. Notre conscience
humaine, et notre ipséité narrative, en sont le produit, non la source.
(1993: 518)

En supposant que les «sois» ne sont autres que des fictions narratives,
Dennet affirme que derriere le besoin de la narration se trouve le fait
que tout ce que le cerveau doit faire c’est de «calmer son appétit épis-
témique — de satisfaire sa “curiosité” sous toutes ses formes» (p. 29).

Merlin Donald a exprimé cela d’une maniére légerement différente.
I1 I’a nommé «match de boxe cérébral avec la matrice culturelle»:

... des symboles de toutes sortes sont les jouets d’une béte incroya-
blement intelligente, irrationnelle, manipulatrice, grandement indis-
tincte, qui vit en profondeur en chacun de nous, bien en dessous
de la surface polie culturelle que nous avons construite. Cette in-
telligence passionnée et sournoise [...] est isomorphe avec notre
expérience consciente du monde [...]. C’est pour cette raison que
le cerveau humain ne peut pas symboliser, s’il est isolé d’une cul-
ture [...]. La tension entre les systémes symboliques culturels et les
intelligences sous-jacentes qui les utilisent détermine la qualité de
nos modes de conscience spécifiquement humains [...] Les cultures
faconnent les vastes espaces sémantiques indifférenciés du cerveau
individuel. Le cerveau prend son identité propre dans la culture et
est profondément affecté dans ses actions par des notions culturel-
lement formulées d’ipséité. (2002: 285-86)

De nouveau, cette tension fondamentale entre 1’universel et le parti-
culier peut étre vue, d’apres Donald, comme la confrontation fonda-
mentale et continue entre la culture et la conscience. Le moteur de la
culture, affirme Donald, se trouve dans la conscience métacognitive,
«mais les modeles de la culture, les dédales que nous devons pénétrer,
sont générés par la matrice culturelle elle-méme [...] Les modeles qui
émergent au niveau de la culture sont non seulement réels mais domi-
nent I’univers cognitif qui définit ce qu’est la “réalité€”.» (p. 287).

La conscience humaine est inlassablement curieuse de soi et affa-
mée épistémologiquement. Elle est prise entre les blocs de mémoire
innés du cerveau et les blocs de mémoire extrémement complexes,
disponibles a I’extérieur, de la culture. Le champ de la mémoire ex-
terne est, d’apreés Donald, un miroir de la conscience, mais il change
aussi les manieres dont la conscience traite ses représentations:

Nous pouvons arranger des idées dans le champ externe de la mé-
moire, ol elles peuvent &tre examinées et soumises a la classifica-
tion, a la comparaison, et a I’expérimentation, tout comme les objets
physiques peuvent 1’€tre dans un laboratoire. De cette maniere, des
pensées exposées a 1’extérieur peuvent €tre assemblées en des argu-



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 83

ments complexes beaucoup plus facilement qu’ils ne peuvent 1’étre
dans la mémoire biologique. Les images exposées dans ce champ
sont vives et durables, a la différence des ombres fuyantes de 1’ima-
gination. Cela nous permet de les voir clairement, jouer avec elles,
et les travailler en produits finis, a un niveau de raffinement qui est
impossible pour un cerveau dépourvu d’aide. (p. 309)

Le noyau de la conscience, donc, est pris dans une interrelation dyna-
mique entre deux champs cognitifs puissants, I’intérieur et I’extérieur.
Le champ extérieur permet a la conscience de réfléchir sur la pensée
elle-méme et de développer la réflexion en des procédures formelles
et des abstractions plus grandes, dont le but est d’améliorer et de raf-
finer notre facon de penser. Ce qui nous ramene au sujet de cet article:
la comparaison est partie intégrante de la pensée analytique.

Les catégories: les composantes de la perception

En supposant 1’existence des universaux qui viennent d’€tre men-
tionnés, pourquoi les systémes culturels et religieux ne se soumettent-
ils pas a des typologies nettes et méthodiques? La premié€re raison
est que cela est dii a la spécificité des cultures en tant que cultures
vécues, comme décrit ci-dessus. La deuxi€me raison est que cela est
dd a la maniere dont le cerveau catégorise. Dans cette section, nous
allons discuter cette derniére.

La catégorisation est notre outil perceptuel le plus important. Celle-
ci n’est pas seulement un outil mental; elle est aussi, et d’une maniere
plus fondamentale, un outil somatique. Notre cerveau produit des
représentations internes de chaque acte ou événement perceptuel ou
moteur. Ces représentations forment des modeles d’activité neurale
dans des cellules nerveuses connectées d’'une maniere spécifique, qui
forment des plans neuronaux. D’un point de vue culturel, sémantique,
une représentation mentale, d’aprés Frederic Bartlett, consiste en la
connaissance d’événements, de situations, et ainsi de suite, arrangée
en des corps cohérents de connaissance nommés schémas (1932). On
utilise différents termes pour a peu prés le méme phénomene, cela
dépend des suppositions de départ du théoricien. Leur objectif est de
permettre que des déductions soient faites a la vitesse de 1’éclair, sou-
vent inconsciemment et méme de maniere somatique, sur la base de
preuves peu nombreuses. La valeur d’une telle capacité pour la survie
devrait étre évidente.

Comme Lawrence Barsalou I’a observé, les gens catégorisent dans
des catégories toutes sensorielles. «La catégorisation», dit-il, «fournit
la porte entre perception et cognition». Voici ce qui se passe:



84 ETUDES DE LETTRES

Une fois qu’un systéme perceptuel acquiert de I’information sur une
entité dans le milieu environnant, le syst¢me cognitif place 1’entité
dans une catégorie [...] Les représentations attribuées aux entités
durant la catégorisation jouent des roles centraux dans le traitement
cognitif ultérieur: elles peuvent étre emmagasinées dans la mé-
moire; elles peuvent €tre combinées avec d’autres représentations;
elles peuvent étre transformées en de nouvelles représentations;
elles peuvent déclancher des processus cognitifs, tels que 1’inten-
tion d’atteindre un but [...] La plupart des processus cognitifs com-
mencent par une certaine forme de catégorisation. (1992: 15-16).

Les gens le font tout le temps sans effort et inconsciemment; néan-
moins, cela implique un processus extrémement complexe qui est en-
core peu compris méme aujourd’hui, malgré I’immense quantité de
recherches en cours sur le sujet’. La catégorisation se trouve 2 la ra-
cine de la plupart des théories cognitives.

On suppose que nous avons des catégories qu’on pourrait appe-
ler ontologiques, telles que EMPLACEMENTS, TEMPS, ACTIONS,
ANIMAUX, PLANTES, ARTEFACTS, et PENSEES a I’aide des-
quelles nous classifions sans effort les phénomenes que nous expéri-
mentons dans le monde (Barsalou 1992: 17)3. Malgré cette capacité
étonnante, les catégories sont d’apreés Barsalou «rarement propres
et nettes» (1992: 22). Alors comment réalisons-nous cette fonction
étonnante sur la base d’une organisation si peu structurée? Les or-
ganismes, répond-on, sont nés avec des catégories innées, mais ces
catégories ne sont pas immunes aux influences du milieu. Hubel et
Wiesel ont fourni des preuves pour des détecteurs innés a 1’usage de
la catégorisation®. Ce processus identifie des propriétés trés primai-
res; par exemple, dans la vision, le systeme de détection identifie la
couleur, la forme, 1’orientation et ainsi de suite. Mais le processus
de catégorisation comprend plus qu’une simple liste de propriétés. Il
inclut aussi des relations structurales entre les propriétés (1992: 24).
Toutefois, les chercheurs sont en désaccord sur la maniére dont ce
processus fonctionne. Dans le cas des modeles exemplaires, on pré-

2 Barsalou est un des chercheurs de premier plan de ce domaine. Une ou deux
références devraient étre: Barsalou, Huttenlocher & Lamberts 1998; et Barsalou
2002. Des publications des conférences utiles sont Neisser 1987; Gentner &
Stevens 1983; et Gentner & Goldin-Meadow 2003. En termes de science cogni-
tive de la religion, le recueil suivant est d’intérét: Rosengren, Johson & Harris
2000.

3 Voir les premiéres discussions dans Keil 1979 et 1989; et Sommers 1959 et
1963.

4 Hubel & Wiesel 1959 et 1962.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 85

sume que 1’individu se représente une catégorie en se remémorant
ses exemples. Les modeles prototypiques supposent des prototypes
plutdt que des exemples. Les modeles classiques supposent des regles
a la facon d’un langage sous-tendant la catégorisation. Les modeles
mixtes utilisent toutes les trois hypotheses. Mais aucune n’explique
pleinement ce qui se passe.

La question, formulée par Kan ef al., qui n’a pas encore été résolue
dans les études du comportement est:

... dans quelle mesure la connaissance conceptuelle s’appuie-t-
elle sur des représentations perceptuelles, en tant qu’opposées aux
représentations propositionnelles, amodales? C’est-a-dire, les re-
présentations sous-jacentes sont-elles descriptives (a savoir, plus
apparentées aux pensées verbales et non-perceptuelles) ou repré-
sentatives (2 savoir, perceptuelles et possédant des qualités visuel-
les-spatiales)? (2003: 526)
La premiere hypothése a été la plus commune. Toutefois, Kan et
al. ont présenté des preuves neurales fMRI solides qui suggerent la
deuxieme hypothese. Ils ont montré, entre autres, que la recherche de
connaissances sémantiques activait une région du cortex d’associa-
tion visuelle, soutenant ainsi 1’idée que la connaissance conceptuelle
se forme dans le systeme perceptuel (2003: 536). Une conséquence
en est le fait que ’expérience subjective de «voir avec les yeux de
I’esprit» n’est pas épiphénomenale, comme les adeptes des systémes
de représentation propositionnelle, amodale, le soutiennent (p. 538)°.
Barsalou et al. sont allés beaucoup plus loin dans la proposition d’une
théorie forte de 1a maniére dont la connaissance conceptuelle se forme
dans des systemes de modalité spécifique pour la perception, I’action
et I’émotion. Les stimulations a 1’intérieur de ces systémes, soutien-
nent-ils, produisent des fonctions conceptuelles de base®.

La catégorisation se base sur la similitude, mais elle est grande-
ment dépendante d’un traitement hiérarchique qui est fondé sur des
théories de la nature, des hommes et du monde en général (Barsalou
1992: 174). Les catégories manifestent une structure graduée, autre-
ment dit, des caractéristiques «plus ou moins» typiques de la caté-
gorie. La détermination de ce qui est typique varie d’un individu a
’autre. Un autre aspect de la catégorisation est qu’elle organise les
concepts en des types de systemes conceptuels: des taxonomies et des

5> Deux des partisans les plus importants de la théorie amodale sont Zenon W.
Pylyshyn et Jerry A. Fodor. Voir Pylyshyn 1981 et 1984; Fodor 1998.
6 Barsalou, Simmons, Barbey & Wilson 2003; et Barsalou 2003.



86 ETUDES DE LETTRES

partonomies. Les taxonomies se basent sur des relations de type. Les
partonomies se basent sur des relations entre la partie et le tout. Bien
que ces systemes soient différents, ils ont en commun le fait qu’ils
présentent une structure hiérarchique. Le probléme est, néanmoins,
que la connaissance humaine est accumulée de telle sorte qu’elle
optimise le temps de traitement. Par conséquent, nous sommes con-
frontés a deux formes différentes d’économie, qui représentent deux
manieres de comprendre la catégorisation: I’économie cognitive dans
la représentation optimise 1’emmagasinage, tandis que I’économie de
processus optimise 1’extraction (p. 180):

‘ Plutét que d’utiliser des définitions pour effectuer une catégorisa-
tion, les gens s’appuient plus sur la similitude a des prototypes et
des exemples. Plutt que de se représenter des concepts avec de
I’information dérivée d’opérations logiques, les gens se représen-
tent des concepts avec de I’information qui est accessible. Plut6t
que d’effectuer une combinaison conceptuelle en suivant les régles
de la théorie des ensembles, les gens se basent sur des procédu-
res pour manipuler des cadres. Plut6t qu’utiliser la transitivité pour
établir des chaines d’inférences catégorielles, les gens utilisent la
similitude. Plut6t que de représenter des taxonomies d’une maniére
élégante et parcimonieuse selon 1’économie cognitive, les gens les

organisent pour optimiser la vitesse d’acces. (Barsalou 1992: 184-
85)
Comme Andy Clark le dit, «La cognition sauvage, semble-t-il, n’a
(littéralement) pas de temps pour le classeur» (1997: 2).

Ce processus complexe est guidé par des modéles du monde que
chacun semble avoir en ligne, pour ainsi dire, qui représentent «la
mise a jour continuelle de la connaissance générale a 1’aide de sou-
venirs épisodiques: comme nous encodons les changements de notre
environnement, les souvenirs qui en résultent actualisent la connais-
sance générale appropriée» (Barsalou 1992: 185). Cet apercu nous
rameéne totalement aux aspects culturels de la cognition et de la caté-
gorisation.

Les catégories comme composantes dans les sciences comparatives

Revenons a la question de savoir pourquoi les cultures et les reli-
gions ne se soumettent pas a des typologies nettes et ordonnées: pre-
mierement, a cause de la spécificité des cultures en tant que cultures
vécues, et deuxiémement, a cause de la maniére dont le cerveau ca-
tégorise. Il est évident, j’espere, de ce qui a été dit plus haut, que la
maniere dont les gens pensent et vivent ressemble trés peu aux pro-



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 87

cédures des systemes logiques et symboliques. Il nous faut garder ces
particularités a I’esprit quand nous analysons les manieres dont les
gens pensent, croient et agissent dans le contexte des systemes logi-
ques et symboliques. Mon but dans cet article est toutefois exacte-
ment le contraire. Mon but n’est pas d’améliorer ma vitesse dans la
prise des décisions afin de survivre dans un milieu évolutif compétitif
et potentiellement hostile, mais plutdt de trouver un sens aux rela-
tions structurales entre les catégories de connaissance (basées sur les
propriétés logiques des systemes symboliques) développées par une
communauté scientifique.

La réflexion et le raffinement continu de la pensée dans 1’étude
scientifique de la religion ne peuvent tout bonnement succomber ni
aux sinuosités apparemment chaotiques des spécificités culturelles
ni aux processus par défaut du cerveau. Notre travail est d’amélio-
rer la pensée et de produire une perspective de la condition humaine.
A ce propos, nous avons développé des techniques et des méthodes,
rassemblé des quantités énormes de données et organisé des régions
de la réalité en des domaines académiques. Mais en nous affairant
avec tout cela, nous avons perdu de vue le role crucial des systemes
d’orientation théorique pour donner du sens aux données. Aucune
connaissance utile ne peut étre obtenue en accumulant sans but des
données.

La comparaison est au centre de la conscience humaine et de la
connaissance. Elle est totalement dépendante d’unités arrangées en
catégories de facon a ce que la comparaison puisse faire sens. Notre
travail, s’il doit étre scientifique un tant soit peu, doit étre de penser
en termes systémiques qui délimitent des niveaux de généralité et par-
ticularité, comme dans 1’exemple de la baleine mentionné plus haut.
J’ai suggéré dans plusieurs publications que la science comparée des
religions peut bénéficier des idées du philosophe social Jonathan H.
Turner, qui est un des plus clairs adeptes de la théorisation analyti-
que’. L’objectif de la théorisation analytique est d’isoler «certaines
propriétés intemporelles, universelles et invariantes» (Turner 1987:
156) de I'univers et d’essayer de comprendre leur opération. Ce pro-
cessus implique I’utilisation de modeles, de descriptions, d’analogies
et de déductions. Ils seront évidemment vagues et sujets a 1’argumen-
tation et au débat mais sont essentiels au processus.

J’ai défendu 1’idée que nos catégories aléatoires et intuitives, ba-
sées sur des présupposés implicites et non reconnus d’affirmations

7 Voir Turner 1987. Cf. A. W. Geertz 1999 et 2000.



88 ETUDES DE LETTRES

empiriques, doivent étre remplacées par une théorisation explicite,
basée sur la reconnaissance, la formulation et le raffinement de nos
présupposés implicites. Sur la base de théories claires, nous pouvons
développer des définitions analytiques qui deviennent ensuite la base
de typologies analytiques. Je suggere que c’est seulement de cette ma-
niére que nous pouvons nous dégager de la nature «ad hoc» de notre
entreprise, que Clifford Geertz déplorait. L’objectif est d’apporter de
la précision a nos terminologies et de la cohérence a nos interrelations
conceptuelles. L’objectif est d’éviter de confondre «ce qui doit étre
expliqué (la généralisation empirique)» avec «ce qui est a expliquer
(la loi abstraite)», suivant les termes de Turner (p. 163); autrement
dit, le definiendum avec le definiens.

Il est donc important que nous accordions beaucoup d’attention
aux catégories compréhensives et a leurs relations. Une attention par-
ticuliere doit €tre accordée aux niveaux d’analyse, un sujet que mon
collégue Jeppe Sinding Jensen a abordé dans plusieurs publications®,
On peut faire des comparaisons a de nombreux niveaux. Jensen
a argumenté qu’il y a quatre niveaux de base, a savoir la forme, la
fonction, la structure et le sens. C’est une erreur que de confondre
les niveaux de comparaison. Par exemple, on suppose que des simi-
litudes dans la forme indiquent des similitudes dans le sens ou dans
la fonction — une erreur courante, commise méme par des sommités
comme Mircea Eliade et C. G. Jung.

Sur la nature de la priére

J’illustre les complexités de la classification comparative par une
bréve discussion de la priére. La pri¢re est peut-étre le phénomeéne
religieux le plus omniprésent dans I’histoire des religions. Friedrich
Heiler écrivait:

Les simples croyants et les savants, les théologiens de toutes les
confessions et de toutes les opinions s’accordent a considérer que
la pricre est le phénomene central de la religion, le foyer de toute
piété. (1931: 7)
Il semble toutefois qu’aucune typologie satisfaisante du point de vue
analytique (dans les termes décrits plus haut) sur la priére n’ait vu le
jour dans les 150 ans d’histoire de 1’étude comparée des religions.
Heiler a fait des efforts courageux pour organiser une typologie de la
priere, mais les principes qui sous-tendent 1’organisation sont quelque

8 Voir Jensen 1993, 2001, 2003 et 2004.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 89

peu confus. Les lignes fondamentales de démarcation sont fondées
sur les prémisses évolutionnistes du temps (la premiere édition fut
publiée en 1918): 1. priéres naives des peuples primitives, 2. formu-
les de priere rituelles des religions anciennes, 3. hymnes, 4. prieres
dans la haute culture hellénistique, 5. critique et idéaux de priere
dans la philosophie grecque, 6. priére dans la piété individuelle des
grandes personnalités religieuses (dans I’histoire juive et chrétienne),
7. prieres personnelles des grands hommes (poétes et artistes), et 8.
priere personnelle comme devoir religieux et bonne ceuvre dans les
religions de la loi. Cette typologie est fondée sur une typologie des
religions qui est plus largement acceptée: religion primitive, religion
rituelle, religion de la réforme philosophique, religion créative indi-
viduelle, religion de la communauté vivante et religion du livre ou de
la loi. Cependant, la logique des deux typologies est difficile a saisir.
I1 s’agit & I’évidence d’un mélange de propensions évolutionnistes et
théologiques, et aucune distinction n’est faite entre les niveaux d’ana-
lyse. En d’autres termes, il n’y a pas de systéme taxonomique.

Une tentative plus appréciable a été faite au milieu du XX¢
siecle par le savant suédois Geo Widengren. Dans son livre,
Religionsphdnomenologie (1969), Widengren situe la priere dans le
cadre du rituel. Cela peut paraitre plus judicieux au premier abord,
mais cette typologie, qui est un mélange de phénomenes et de genres,
n’est ni soutenue, ni motivée du point de vue théorique. Il y a, évi-
demment, bien d’autres essais de compréhension du phénomene de la
priere. Je n’entrerai pas dans les détails; en revanche, je me concen-
trerai sur deux essais récents.

Le premier se trouve dans un manuel d’introduction de I’anthro-
pologue Annemarie de Waal Malefijt, intitulé Religion and Culture
(1968). D’apres de Waal Malefijt, la priere est une des deux formes
majeures de la communication religieuse: la communication verbale
et la communication non-verbale. Le rituel est 1a forme majeure de
communication non-verbale. La priere est la forme majeure de com-
munication verbale. En réalité, dit-elle, les deux vont de pair (de Waal
Malefijt 1968: 196). Le but de la communication religieuse est de
transmettre de 1’information aux interlocuteurs surnaturels. Elle écrit:

La priére et le rituel visent a engager le surnaturel dans les vies des
étres humains, tout en reconnaissant en méme temps la croyance
humaine dans le pouvoir et ’existence des dieux. Les messages
spécifiques transmettent aux dieux la connaissance, les sentiments,

les besoins, les émotions, les humeurs, et les désirs de I’homme.
Mais la communication peut aussi étre «phatique» — a savoir



90 ETUDES DE LETTRES

dirigée vers la reconnaissance ou le rétablissement des relations

de ’homme avec ses dieux. (p. 196-97)
Il y deux types de priere, d’apres de Waal Malefijt: d’un c6té, les prie-
res formalisées, collectives, telles celles des Zunis et des Navajos, et
de I’autre c6té, les priéres individuelles, personnelles, telles celles des
Indiens des plaines. Dans le contexte de ces deux types de priére, de
Waal Malefijt affirme qu’il y a quatre grandes catégories «de com-
portement religieux» dans la pri¢re: demande, adoration, expiation et
gratitude (p. 200). I1 devrait €tre clair a ce stade que de Waal Malefijt
commence par une hiérarchie prometteuse, mais finit par des catégo-
ries taxonomiques changeantes. Son schéma est le suivant:

Premier niveau: communication religieuse

Deuxiéme niveau: verbal et non-verbal

Troisiéme niveau: priere et rituel

Quatrieme niveau (priere): collectif et individuel

Cinquieéme niveau (rituel): demande, adoration, expiation et
gratitude

Si nous appliquons la nomenclature biologique (classe, ordre, famille,
genre, espeéce), nous avons un schéma qui ressemble au Diagramme
1. 11 faut noter toutefois que de Waal Malefijt a changé la relation
taxonomique au dernier échelon: il est affirmé que ces catégories sont
des expressions du comportement religieux, ce qui classifierait effec-
tivement la priere comme une espéce d’un certain genre indéterminé
de la famille «rituel». Il faut noter a ce stade que les taxonomies des
phénomenes culturels et sociaux ne peuvent jamais €tre aussi exactes
que les taxonomies biologiques. Et, au passage, les biologistes ont
leurs propres problémes dans 1’utilisation de leurs taxonomies. Il faut
également dire, pour étre juste, que de Waal Malefijt n’a pas eu I’in-
tention de développer une taxonomie scientifique. Son but était de
présenter une typologie pratique du point de vue pédagogique comme
un arriére-plan pour ses exemples descriptifs. Mon petit exercice nous
a toutefois aidé a identifier 1a ol la typologie proposée par de Waal
Malefijt est erronée et, d’une maniére peut-étre encore plus instruc-
tive, combien il est difficile de développer des taxonomies théoriques
plutdt qu’intuitives.

L historien de la religion Sam Gill a introduit une admirable taxono-
mie théorique de la priere dans The Encyclopedia of Religion®. Cet ar-
ticle nous fournira une plateforme pour 1’édifice a présenter plus bas.

? 8. Gill, deuxiéme édition, 2005. L’article a été repris sans changement dans la
deuxiéme édition. Les numéros de page renvoient a la premiére édition.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 91

Pour Sam Gill la priere est «communication humaine avec des
entités divines et spirituelles» (Gill 1987: 489). Gill déplore le fait
que «I’étude générale de la priére est sous-développée et naive» et
qu’aucune étude sérieuse n’a été réalisée sur la question de I’univer-
salité de la priere. Il n’y a pas non plus d’études approfondies con-
sacrées «simplement a la terminologie qui désigne les actes de la
communication humano-spirituelle». L’article de Gill aborde la pri¢re
dans les termes des théories modernes de la communication et de la
sémiotique, et introduit la typologie suivante:

D’abord, la priere sera considérée comme texte, a savoir comme
une collection de mots qui se tiennent en tant que communication
humaine dirigée vers une entité spirituelle. Ensuite, la priere sera
considérée comme acte, a savoir, comme 1’acte humain de commu-
nication avec les déités, qui comprend non seulement ou non exclu-
sivement du langage mais surtout les éléments de performance qui
constituent I’acte. Et enfin, la priére sera considérée comme sujet,
a savoir, comme une dimension ou un aspect de la religion, dont
I’articulation de la nature constitue une déclaration de croyance,
doctrine, instruction, philosophie ou théologie. (p. 489).

Ainsi, le principe taxonomique derriere cette typologie est d’un type
completement différent de celui de la typologie élaborée par de Waal
Malefijt, méme si tous les deux partagent la supposition que la classe
qu’on traite est celle de la communication religieuse. Cependant, Gill
a une approche analytique des textes et fait la distinction entre les
mots mémes de la communication (texte), la performance de la com-
munication (acte) et la meta-réfléxion sur la communication (sujet).
La typologie peut €tre vue comme une hiérarchie de niveaux de lan-
gage, c’est-a-dire le niveau de la langue parlée, le niveau ou 1’on
parle la langue, et le niveau ou ’on parle de la langue. Bien que Gill
ne discute pas les motivations théoriques qui sont derriére cette typo-
logie, on pourrait la voir comme correspondant a la théorie des actes
de langage, méme si 1’analogie ne résisterait probablement pas a une
enquéte systématique. _

La classification de Gill devrait étre regardée comme suit: 1. le
contenu de la priere, 2. ’acte de prier, 3. le maintien et la réflexion
sur la tradition de la priere, en d’autres termes, la sémantique (signifi-
cation), la pragmatique (les actes de langage) et la production sociale
(philosophie, théologie et maintien de la tradition). Cette maniere
d’aborder sa classification indique que les trois niveaux ne sont pas
homologues. Le modele linguistique montre clairement ses limites,
méme si nous traitons de phénomenes qui sont linguistiques en pre-
mier lieu.



92 ETUDES DE LETTRES

Une nouvelle typologie de la priére

La plupart des typologies développées dans la recherche sur la
priere se fondent sur ou se rapportent a la sémantique de la priere. En
fait, les préoccupations théologiques ont dominé la littérature au dé-
triment de tous les autres aspects. Une exception est, bien siir, cons-
tituée par les approches psychologiques, mais méme de nombreuses
études psychologiques sont empreintes de suppositions théologiques.
William James, par exemple, a été clairement influencé par la théo-
logie libérale: la priére est une communication avec Dieu et elle est
essentielle pour la santé morale. Pour James la pri¢re est une transac-
tion et la conviction qu’une transaction est effectivement conclue est
I’essence de la religion vivante (2003: 360). Cette approche nous aide
cependant trés peu dans la classification des phénomeénes, mais elle
nous aide a nous rendre compte que la priere implique beaucoup plus
que ce que la doctrine religieuse prétend. Le psychologue Kenneth
I. Pargament, plus intéressé par le role que la religion joue pour les
individus qui affrontent leurs problémes, arrive en présentant les ré-
sultats d’un certain nombre d’enquétes américaines a la conclusion
que le pourcentage le plus large de gens qui prient et affirment en
fait que cela les aide se trouve chez les minorités: les noirs, les moins
éduqués, les bas revenus, les veufs, les vieux et les fondamentalistes.
Pour compléter, les femmes prient plus que les hommes (1997: 31).
Certainement, cela devrait nous sensibiliser au fait que d’autres fac-
teurs devraient étre pris en considération sur un pied d’égalité avec
les questions doctrinales.

Les aspects sociaux de la priere ont déja été notés par Marcel
Mauss dans un article peu connu, publié en 1909, qui devait cons-
tituer les premiers chapitres de sa thése de doctorat. Pour Mauss, la
priére est une forme de rituel, elle a un contenu social et constitue un
acte social. Les gens se socialisent dans la priére, un point en accord
avec le troisiéme niveau de Sam Gill. Mauss a insisté avec force sur
ce point dans la premiére partie de son essai. Une citation représenta-
tive suffira ici:

La priére est sociale non seulement par son contenu, mais encore
dans sa forme. Ses formes sont d’origine exclusivement sociale.
Elle n’existe pas en dehors d’un rituel. Ne parlons pas des primi-
tifs formalismes ol nous aurions trop beau jeu pour établir notre
theése. Mais méme dans les plus hautes religions, celles qui appel-
lent tout le monde a la méme priére, la masse des fideles ne se sert
que des recueils consignés. La tephilah et le mahzor, les surates
liturgiques, le paroissien et le bréviaire, le book of common prayer,



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 93

et les recueils des diverses «confessions» satisfont amplement aux
besoins de I’immense majorité des «croyants». Non seulement le
texte est traditionnel, mais il en vient a se matérialiser dans un livre,
dans le livre. D’un autre c6té les circonstances, le moment, le lieu
ol les prieres doivent étre dites, 1’attitude qu’il faut prendre, sont
rigoureusement fixés. Ainsi méme dans les religions qui font le
plus de place a 1’action individuelle, toute priére est un discours
rituel, adopté par une société religieuse. Elle est une série de mots
dont le sens est déterminé et qui sont rangés dans 1’ordre reconnu
comme orthodoxe par le groupe. Sa vertu est celle que lui attribue
la communauté. Elle est efficace parce que la religion la déclare
efficace. [...] Consciemment ou non, on se conforme a certaines
prescriptions, on prend une attitude réputée convenable. Et c’est
avec les phrases du rituel que 1’on compose son discours intérieur.
L’individu ne fait donc qu’approprier a ses sentiments personnels
un langage qu’il n’a point fait. C’est le rituel qui reste la base méme
de la priere la plus individuelle. (1968: 378-79)

C’est pourquoi une définition scientifique de la priere doit étre centrée
sur des traits évidents et perceptibles et non pas sur des impressions,
des idées précongues ou les définitions propres des fideles. Cela parce
que les phénomenes finissent par étre classifiés comme incompatibles
du point de vue taxonomique; par exemple, la majorité des croyants
prétendrait que la priére n’a rien a voir avec des incantations magi-
ques, ou méme avec le rituel. Une telle affirmation doctrinale pourrait
difficilement étre plus loin de la vérité taxonomique.

Basée sur la définition du rituel comme «des actes traditionnels
efficaces qui portent sur des choses dites sacrées» (p. 409), Mauss
définit la priere comme «un rite religieux, oral, portant directement
sur les choses sacrées» (p. 414). Si nous choisissons cette définition
comme point de départ, nous obtiendrons une typologie bien plus
compliquée.

J’ai soutenu ailleurs qu’une théorie humaniste de la religion doit se
fonder sur une théorie anthropologique centrée sur des aspects cultu-
rels et sociaux!?. Qu’est, précisément, la constitution humaine? Sans
entrer dans une discussion compliquée, je soutiens simplement que
I’individu se constitue dans un champ dynamique de trois relations:
cognitive, sociale et pragmatique, autrement dit, 1’individu biologique
vivant dans le monde et, plus spécifiquement, vivant dans un contexte
social et culturel. Comme il a été dit plus haut, chaque esprit est pris
entre des processus biologiques et culturels. L’individu et son moi,

10 Voir A. W. Geertz 1994, p. 61-66, et Geertz 1999, p. 458-63.



94 ETUDES DE LETTRES

son identité et sa carriere sont clairement une combinaison de la na-
ture et de I’éducation. Plus spécifiquement, le moi étendu avec son
autobiographie et son expérience est en grande partie un produit cul-
turel et social qui reflete des structures sociales et des significations
intégrées. Il y a, bien siir, une dialectique entre le psychologique et le
social, mais nous ne devons pas perdre de vue les donnés biologiques.
De maniere fondamentale, nous sommes ce que nous sommes en tant
que corps situés dans des endroits particuliers. Le diagramme 2 illus-
tre les éléments constituants-du moi.

Les humains sont alors des étres biologiques, sociaux, culturels
et psychologiques. Je suggere qu’il n’y a pas de phénoméne humain
qui n’implique pas simultanément la plupart de ces aspects ou di-
mensions. A 1’évidence, il peut se produire des processus dont nous
n’avons pas connaissance, comme les processus homéostatiques dans
le corps ou des souvenirs réprimés dans la psyché ou des facteurs
sociaux inconnus de 1’individu. Mais tout cela peut potentiellement
étre révél€. De cet axiome s’ensuit qu’aucune typologie 1égitime ne
peut se permettre d’ignorer ces dimensions. Avec tout le respect pour
les premiers essais, toute typologie qui est centrée en premier lieu
ou exclusivement sur une ou deux dimensions peut difficilement étre
suffisante pour des objectifs scientifiques.

Le diagramme 3 illustre une taxonomie basée sur les prémisses que
j’ai retenues jusqu’a présent. Le point de départ, la classe, est consti-
tué par les systtmes symboliques. Comme le diagramme 3 1’indique,
il y deux lignes de base de présentation, a savoir la communication
et le comportement. Le diagramme suppose implicitement une dis-
tinction entre syst¢tmes de connaissance et comportement religieux et
non-religieux. Je ne discuterai pas ce point ici faute d’espace. Dans
les cultures traditionnelles on remarquera souvent que cette distinc-
tion est brouillée. Mais méme dans les cultures religieuses les plus
traditionnelles, et malgré 1’affirmation du contraire par le croyant, on
peut soutenir qu’il y a également une connaissance et un comporte-
ment non-religieux.

La prigre, telle qu’elle est congue ici, est une des nombreuses for-
mes rituelles, verbales. Comme toutes les autres formes, la priére pré-
sente une dimension communicative et une autre comportementale.
La dimension communicative a été résumée avec exactitude par Sam
Gill. Dans le tableau 1, j’ai réarrangé quelques-uns de ses exemples et
en ai ajouté quelques autres.

Mais il devrait étre maintenant évident qu’il y a une série com-
pliquée d’aspects comportementaux que les théories linguistiques et



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 95

sémiotiques ne couvrent pas. Cela inclut la priere comme compor-
tement social, la priecre comme comportement psychologique et la
priére comme comportement (neuro)biologique. La littérature sur la
psychologie de la priere est énorme. La plus grande partie de celle-
ci est toutefois directement ou indirectement motivée religieusement.
Une partie de cette littérature est de la psychologie sérieuse et une
partie ne I’est pas. Dans le tableau 2, la section «psychologie» sera
clairement centrée sur les états mentaux et psychologiques. Il y a une
littérature expérimentale intéressante sur les effets physiques et men-
taux de la priere, qui s’intégrerait trés probablement a la fois dans les
aspects psychologiques et dans les aspects neurobiologiques. Mais je
n’approfondirai pas davantage ce sujet!’.

Deux exemples

Je ne procéderai pas a une application systématique de mon ana-
lyse sur différentes prieres. Le propos de mon essai est théorique et
taxonomique, et non empirique. Je crois que tout chercheur en reli-
gion sera facilement capable de trouver des exemples dans son propre
arsenal de sources. Je me limiterai a deux exemples.

Le Notre-Pere est tout a fait instructif en ce qui concerne toutes
les dimensions de la priére!2. On pourrait penser que ce texte cru-
cial dans la tradition chrétienne peut €tre interprété clairement et avec
facilité, mais rien ne serait plus loin de la vérité. En fait, je m’abs-
tiens de discuter le contenu sémantique de la priere parce que cette
question particuliére a été€ la source de divisions théologiques majeu-
res, voire de grandes confessions chrétiennes!®>. Méme la question de
la reproduction de la traduction de la priere est parsemée de toutes
sortes d’embiiches'*. Que le croyant utilise la version grecque, latine
ou copte n’est pas sans signification. Une chose est claire: la facon
dont le texte apparait dans le Nouveau Testament et la facon dont 1l
est utilisé et reproduit par les premiers Peres de 1’Eglise indiquent

1 Voir I’intéressant recueil L. J. Francis & J. Astley 2001.

12 Ma gratitude s’adresse également 2 mon collégue d’Aarhus, Anders
Klostergaard Petersen, pour des commentaires constructifs sur cette section sur
le Notre-Pere.

13 Pour une discussion trés instructive et systématique de 1’histoire, ’utilisation
et le contenu du Notre-Pére, voir K. W. Stevenson 2004.

14 C’est la raison pour laquelle je ne présenterai pas de traduction ici. Tout lexi-
que standard contient le texte dans ses deux versions du Nouveau Testament
avec la version Didaché.



96 ETUDES DE LETTRES

clairement que les similarités et les différences entre les différentes
versions sont surprenantes et ont été des le début la source et la cause
d’interprétations et de traductions théologiques divergentes.

On peut toutefois dire avec certitude que la priere refiéte sous une
forme compacte des aspects centraux de 1’enseignement du Jésus his-
torique. La version la plus détaillée de la priere dans Marc 6, 9-13
était la partie centrale du sermon sur la montagne. La pri¢re a fonc-
tionné comme une marque d’identité pour les premiers chrétiens,
comme on peut par exemple le déduire de la version plus courte dans
Luc 11, 2-4, ou les disciples demandent a Jésus de leur apprendre
une priere qui les distinguerait des disciples de Jean-Baptiste, mais
aussi dans la version Didaché (“Enseignement”), qui était un manuel
syrien chrétien, diversement daté entre le tournant du premier et du
deuxiéme siecle. Dans ce dernier, la pri¢re, tout comme le reste du
contenu du manuel, était utilisée pour tester si les nombreux prédica-
teurs ambulants étaient ou non de vrais chrétiens.

Le texte, en tout cas, contient quelques-unes des caractéristiques
discutées par Gill dans le premier aspect de la priére comme texte: il
s’agit certainement d’une invocation, d’une supplication et d’une de-
mande. Mais il semble avoir des traits caractéristiques en tant qu’acte
de langage. Dieu le Pére est invoqué et nommé. On le persuade de
faire un certain nombre de choses pour ses enfants. Mais, peut-étre, ce
que la priere illustre surtout, c’est le troisi¢eme aspect discuté par Gill.
En tant que sujet de tradition, pratiquement tous les théologiens ma-
jeurs dans I’histoire chrétienne ont traité le Notre-Pére. Celui-ci s’est
trouvé transformé lorsqu’il est entré dans la liturgie, un processus dé;a
commencé dans la Didaché. Curieusement, cette priere chrétienne
centrale est sans doute un exemple frappant de la tradition de la priére
juive. Comme 1’évéque de Portsmouth, Kenneth W. Stevenson 1’écrit,
I’élément juif «n’est pas seulement dans les paralléles de I’ Ancien
Testament [...] mais dans les thémes, les styles et I’atmosphere des
prieres comme Kaddish et Abinu Malkenu» (Stevenson 2004: 40).

En outre, la priere illustre de nombreuses dimensions comporte-
mentales. Par exemple, les Peres de I’Eglise du deuxiéme et troisieme
siecle, Tertullien (c. 160-225), Cyprien (m. 258) et Origene (c. 185-
254) exhortaient les chrétiens a «prier réguliérement, a rester debout
quand ils prient, les bras ouverts, en direction de I’est, et de fonder
leurs prieres sur ce que Jésus lui-méme a enseigné» (Stevenson 2004:
42). Certainement, la fagcon dont la priére est accomplie dans les ser-
vices chrétiens est un autre exemple des contextes du mouvement
corporel, de la posture et de I’orientation, ainsi que du temps, du lieu



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 97

et du contexte rituel de la priere. Il y a de nombreux exemples des
dimensions psychologiques du Notre-Pere, particulierement dans la
tradition chrétienne mystique. Thérése d’Avila et Ignace de Loyola
sont deux exemples qui viennent a 1’esprit'>. Stevenson donne une
merveilleuse citation tirée de I’autobiographie du poete Edwar Muir,
qui, le 1°* mars 1939, tourmenté par la double anxiété de la maladie
de son épouse et des présages de la guerre en Europe, écrit les lignes
suivantes:

La nuit passée, allant seul au lit, je me suis trouvé soudainement
(j’étais en train d’enlever mon gilet) a réciter le Notre-Pére, d’une
voix forte, énergique — chose que je n’avais pas faite depuis de
nombreuses années — avec une urgence profonde et une émotion
intense et troublée. Alors que je poursuivais, je devenais plus calme;
comme si elle avait été vide et assoiffée et qu’elle se rassasiait, mon
ame se calmait; chaque mot avait une étrange plénitude de sens qui
m’étonnait et m’enchantait. C’était tard; je m’étais assis pour lire;
j’avais sommeil; mais alors que j’étais debout au milieu du plan-
cher a moitié déshabillé en répétant la priere encore et encore, un
sens apres un autre en surgissait, me comblant a nouveau d’une sur-
prise joyeuse; et j’ai réalisé que la simple demande a toujours été
universelle et toujours inépuisable, et a sanctifié chaque jour la vie
humaine!'®.

Bien siir, on peut seulement avoir I’intuition des phénoménes biolo-
giques qui se cachent derriere cette assertion. Sans tests appropriés, il
est impossible de dire avec précision ce qui s’est passé. Mais on aurait
dit qu’il s’était soumis a une forme légere de privation de sommeil,
combinée avec la stimulation du systeme limbique (anxiété) qui a pu
libérer certains opioides endogenes conduisant a de profonds effets
calmants et a un sens de plénitude, d’étonnement et d’enchantement.
Mon deuxi¢me exemple se réfere a la tradition de priere des Indiens
Hopi de 1’Arizona. Les Hopi ont trois termes pour priére: tuuvingta,
“il a demandé”, naawakna “il désire, 1l a le désir de”, et okiwlawu “il

15 Ces deux figures de la Contre-réforme utilisent la priére 2 la fois comme mar-
que d’identité pour leurs mouvements religieux respectifs, les Carmélites et les
Jésuites, et comme techniques systématiques pour la contemplation et la médi-
tation. Tous les exercices spirituels développés par Loyola se terminent par le
Notre-Péere (cf. Ignacio de Loyola 1987). Le livre de Thérése, Le chemin de la
perfection, est un commentaire méditatif sur le Notre-Pére. Il est a la fois un ma-
nuel pour des femmes contemplatives dans un contexte misogyne et esquisse la
découverte du soi. Dans la tradition augustinienne, Thérése utilise le Notre-Pére
comme une technique pour trouver Dieu dans I’ame (Thérése d’ Avila 1978).

16 E. Muir 1964, p. 246; cité in Stevenson 2004, p. 1.



98 ETUDES DE LETTRES

prie, s’humilie”. Je discuterai le terme naawakna de fagon détailée
plus bas, mais auparavant, il est instructif de noter le terme okiw
“pauvre, pitoyable, humble” par lequel le suppliant recherche un acte
de bienfaisance en conduisant les esprits a avoir piti€ de lui.

L’anthropologue Edward A. Kennard a écrit que le terme naawakna
indique que la priere Hopi est surtout un acte de volonté. Il est aussi le
verbe le plus communément utilis€ quand il s’agit d’indiquer la priere.
Kennard a observé qu’il n’est méme pas nécessaire de prononcer la
priere «puisque la simple volonté ou le transfert du désir au moyen du
souffle & un béton de pri¢re ou a la farine de pri¢re a le méme effet.»
(1937: 492). Ce terme illustre une technique largement utilisée par
les adorateurs Hopi. Celle-ci implique ’utilisation d’objets rituels qui
ont le role de véhicules physiques pour la priere!’. La forme la plus
omniprésente est la farine de mais blanche moulue nommée hooma.
Cette farine est ’objet de rituel le plus commun dans la religion Hopi.
Elle est moulue idéalement par des jeunes filles dont 1’innocence et la
pureté de pensée garantissent que la farine sera un véhicule approprié,
relativement vide, pour les pensées pleines de volonté des suppliants.
Le suppliant prend une pincée de farine avec le pouce et les trois pre-
miers doigts, I’ameéne a sa bouche et souffle dessus. Le souffle du sup-
pliant transporte le désir de la priere et le transfére aussi a la farine. La
farine est ensuite utilisée pour sanctifier d’autres objets rituels tels que
des autels, des gourdes d’eau et des outils de pierre, ou pour nourrir
des poupées et des images rituelles, ainsi que pour €tre jetée dans les
six directions ou les esprits et les dieux demeurent.

Les prieres peuvent aussi €tre soufflées sur des plumes de priere
appelées nakwakwusi. Le nakwakwusi consiste en une plume d’aigle
attachée a une ficelle de coton filé du pays. La plume d’aigle a la
capacité d’abriter le souffle de priere du suppliant et il est d’habitude
attaché a d’autres objets, & des murs et rebords de places sacrées, ou
simplement laissé sur le sol pour les esprits auxquels on s’adresse.
Le nakwakwusi fait partie intégrante d’un autre objet rituel appelé
paaho, «le biaton d’eau», connu comme «baton de priere» dans la lit-
térature. Il y a différents types de batons de priére, mais la forme la
plus commune consiste en deux batons de peuplier coupés de facon a
symboliser le méle et la femelle, peints, li€s avec une ficelle de coton
filé€ du pays, de pair avec un sachet d’enveloppe de mais contenant du

17 Voir la discussion dans A. W. Geertz 1986, p. 41-56, et 1987, p. 14-15.
D’excellents dessins de ces objets se trouvent dans Bradfield 1973, volume 2, p.
52-53, 120, 122 et 176.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 99

miel et de I’hooma ainsi qu’une plume de dinde et un nakwakwusi. 11
s’agit d’une traduction trés dense, trés symbolique de la vie Hopi et il
est planté comme du mais a des endroits stratégiques comme offrande
pour les esprits, ancétres et dieux.

Un dernier objet qui transporte les prieres des suppliants est la
fumée du tabac. Fumer la pipe est un élément central dans toute céré-
monie Hopi et aussi a d’autres occasions rituelles. Dans des contextes
cérémoniels, il est d’usage d’établir des relations sociales entre les
participants maéles et d’unir les pensées et les cceurs de tous les par-
ticipants a I’événement principal. La fumée imprégnée du souhait de
priere porte les prieres aux dieux. D’autres objets peuvent également
servir de véhicule. Par exemple, durant la Cérémonie du Serpent au
mois d’aofit, les serpents sont baignés dans I’eau, caressés avec de la
farine de priére et couverts de fumée. Fortifiés de telles prieres redon-
dantes, les serpents sont reldchés apres la cérémonie pour commu-
niquer les désirs des participants aux divinités de la fertilité dans les
régions infernales.

La clef des cérémonies religieuses Hopi est exprimée dans le terme
tunatya, «plan, but, intention». L’hdte d’une cérémonie s’appelle
tunatyay’taga «celui qui a une intention», autrement dit le sponsor
qui réunit des membres des fratries rituelles dans le village pour se
concentrer sur les themes et les besoins exprimés dans la cérémonie
(pluie, neige, fertilité, protection contre les maladies, etc.). Ils médi-
tent sur ces thémes et besoins, prient pour eux de vive voix, soufflent
leurs désirs dans la fumée, la farine de mais, les plumes de priere et
les batons de priere, et exécutent les danses, les pelerinages et dra-
mes masqués nécessaires pour accomplir ces besoins et obtenir ces
thémes. Donc la priére est un lien central dans le comportement de la
personne rituelle qui s’est purifiée (pam loma’unangwayta, “il a un
bon cceur”), qui est passée par les différentes phases d’initiation, qui a
prouvé qu’elle est digne et qui a démontré sa capacité d’organiser des
cérémonies qui apportent des résultats concrets, a savoir pluie, neige,
fertilité, etc. Comme un Hopi me I’a dit:

Quand les Hopis fument, ils parlent de cette facon. Ainsi, ils disent
que la fumée de quelqu’un transmet ses intentions. C’est pour cela
que les gens fument ici. Non seulement cette fois, mais a toutes les
occasions. C’est ainsi qu’ils font, disent-ils, et cela doit étre (vrai).
Personne ne m’en a jamais parlé en vérité, mais j’en ai la foi. Je
crois que cela se fait réellement ainsi.

Donc, quelqu’un qui souhaite la pluie et I’achévement juste
d’un rituel a cela dans son esprit pendant qu’il fait cela (fume)
avec les autres ici. Ensuite, quand les gens ont fini, le leader (du



100 ETUDES DE LETTRES

cérémonial) dit, entre autres, «Si nos intentions (cérémonielles) sont
les mémes, nous allons y arriver grice a toute personne, aussi jeune
qu’elle soit, et grace a quelqu’un dont le cceur est pur; pendant que
nous nous concentrons ainsi, nous exécutons ce (cérémonial).» Et
je crois que c’est ainsi. D’une certaine fagon, c’est vraiment ainsi.
Un Hopi traverse la vie seulement par les priéres. Jour aprés jour
il prie quelque chose du fond de son cceur. C’est évident qu’on fait
vraiment les choses comme il faut avec les priéres.

Quelques-uns prient le Soleil aussi. On dit qu’il prend aussi ces
choses (pri¢res). Il les apporte a quelqu’un (une divinité supréme),
prend méme les priéres de quelqu’un qui demande des choses né-
gatives. On dit qu’il est seulement un serviteur, donc il ne laisse
personne de coté. Il travaille pour tous. C’est ainsi'8,

Cette affirmation résume les nombreuses dimensions de la priere Hopi
et illustre aussi les dimensions de ma typologie. J’en viendrai dans
un instant au contenu sémantique, mais la priére est certainement un
sujet de tradition avec des méthodes prescrites qui doivent étre sui-
vies méticuleusement. La priére est un acte hautement social, elle im-
plique clairement des états psychologiques et mentaux et impliquerait
manifestement des mécanismes neurobiologiques. Elle illustre égale-
ment le fait qu’il n’y a pas de différence entre la priere, le mimétisme
et I’incantation. L’exemple qui suit sera suffisant ici.

Ce texte a été recueilli par les linguistes Charles F. Voegelin et
Robert C. Euler. Il s’agit de la priére qui annonce la grande Cérémonie
Powamuya au printemps a Shongopavi, qui garantit des vents chauds
et des pouvoirs de germination et crée le contexte pour I’initiation
des enfants dans le culte masqué Kachina. Un prétre connu comme
Tsa’akmongwi, “Le chef crieur”, dont la tache est de suivre le calen-
drier et d’appeler les gens et les dieux aux temps appropri€s du toit de
sa maison pueblo, psalmodie I’annonce suivante:

1. Je vous dirai:

2. Il reste seize jours jusqu’a ce que

3. Lacérémonie Powamuy s’achéve

4. Dans huit jours, apres avoir installé comme il faut 1’autel
Powamuy pour nous, les membres de la cérémonie se rassembleront
ici; ensuite ils jelineront pendant huit jours.

5. Puis nous nous réunissons avec bon cceur et sommes en vérité
heureux parce que tout arrive a une conclusion a notre dernier jour, et
le temps de la danse sera proche.

6. Ainsi soit-il.

18 Ces propos sont reproduits en Hopi avec une traduction anglaise chez A. W.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 101

Ces mots sont psalmodiés aux gens du village. Les mots suivants sont
prononcés dans quatre directions aux gens des nuages:
Nord!
Ouest!
Sud!
Est!
Toutes les directions!
7.  Je vous dirai:
8.  Chefs des quatre directions
9. Seize jours jusqu’a ce que
10. Ces
11. Membres Powamuy
12. Dansent une danse qui s’achévera
13. A partir de maintenant jusqu’a alors il y aura
14. Huit jours jusqu’a ce que
15. L’autel Powamuy, correctement fait, soit dressé
16. Vous tous
17. Membres Powamuy
18. Y étes rassemblés
19. Tous vos désirs étant comme un
20. Huit jours jusqu’a ce que
21. Nous
22. Ayant bu I’eau de pluie
23. Ayant clos tout
24. Alors que notre cérémonie s’achéve

25. Ici
26. Donc
27. Vousici

28. Etant heureux

29. Vos cadeaux de toute sorte étant préparés

30. De la d’en haut venant ici-bas a nous

31. Descendant sur nos champs [comme pluie]

32. Et faisant du sédiment d’eau et des lacs

33. Par conséquent nous, voyant [la pluie] a nouveau

34. Nous en réjouirons.

35. Ainsi soit-il"°.
Cette annonce-priere illustre trés bien ses aspects d’acte de langage
en relation avec deux audiences différentes. En termes de contenu

Geertz 1987, p. 67-68, 280.
19 Voegelin & Euler 1957, p. 124-25. J’ai corrigé I’orthographe.



102 ETUDES DE LETTRES

sémantique, il s’agit d’une invocation décrivant 1’entiere série des
états mentaux, des activités rituelles, des thémes de saison et des es-
pérances du peuple qui constituent a la fois la motivation pour et les
résultats de la cérémonie imminente.

Conclusion

Il y a une différence entre la catégorisation scientifique et les con-
clusions par défaut qui nous servent a vivre dans le monde. Mais
nous sommes confrontés a une double contrainte: nous essayons de
comprendre la condition humaine alors que nous sommes en plein
dedans. C’est comme essayer d’étudier la conscience: nous sommes
tous conscients (autant que nous le savons, en tout cas), mais nous
ne savons pas comment cela se produit et les outils introspectifs dont
nous disposons pour y réfléchir sont des produits de la conscience.
C’est 1a que les outils analytiques entrent en scéne, je dirais. Nous
avons au long de notre histoire phylogénétique connu plusieurs avan-
cées révolutionnaires, qui ont grandement augmenté nos capacités
mentales. La révolution la plus significative a impliqué 1’expansion
de notre mémoire externe et des méthodes améliorées pour examiner
des pensées qui ont été déployées. Les philosophes nous ont montré
le chemin pendant des si¢cles. Aujourd’hui, les chercheurs en scien-
ces cognitives nous expliquent comment cela fonctionne.

Cet article soutient que nous devons prendre de 1’avance sans
crainte dans la science analytique comparée de la religion. Beaucoup
de travail est encore nécessaire pour affiner nos typologies, identifier
les unités et les structures fondamentales de notre savoir, et réanaly-
ser les quantités de données que nous avons a disposition, pleinement
conscients du niveau sur lequel nous travaillons. Mon petit exercice
sur la priere illustre, je I’espere, combien de connaissances peuvent
étre perdues ou ignorées non seulement par une pensée confuse, mais,
plus important, par des hypothéses ad hoc par défaut. Les religions
peuvent étre difficiles a catégoriser dans des typologies nettes, mais
I’analyse des systemes symboliques ne I’est pas.

Armin W. GEERTZ

- traduit de I’anglais par Bogdan Diaconescu



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 103

Tableau 1: Dimensions de la priére comme communication
(Basé sur Sam Gill 1987)

A. La priére en tant que texte (caractéristiques basées sur le contenu)
Le contenu de la priére reflete les aspects théologiques, dogmatiques, culturels,
historiques, esthétiques et d’autres aspects d’une religion spécifique.

Demande

Invocation

Supplication

Intercession

Action de grice

Adoration

Dévouement

Benediction

. Penitence
10. Confession

B. La priére en tant qu’acte (caractéristiques basées sur la théorie des actes de langage)
La priére comme langue et acte de langage (locution: langage; illocution: contexte;
perlocution: conséquence).

Invoquer

Nommer

Confier

Promettre

Déclarer

Affirmer

Persuader

Avoir I’intention
9.  Ordonner
10. Emouvoir

C. La priere en tant que sujet de tradition
La priére n’est pas seulement ce qui est dit. On en parle et on en discute dans les
traditions religieuses et c’est un instrument d’instruction.

Discussions philosophiques

Discussions théologiques

Discussions doctrinales

Sermons

Guides dévotionnels, liturgies

Descriptions de méthodes de priére

Maniéres prescrites de dévotion

Modes prescrits de vie

PN AW~ 90N oA L

00 2 O Hh s L) b




104

ETUDES DE LETTRES

Tableau 2: Dimensions de la priére comme comportement

A. La priére en tant que comportement social
Conditions sociales, contextes et conséquences de la priére.

1.
2.

. LD

6.

Mouvement corporel, posture et orientation

Contextes temporels (de calendrier), spatiaux (géographiques) et physiques
(architecturaux)

Contextes rituels

Régulation par institutions sociales, régles, etc.

Confirmation des institutions établies et relations de pouvoir

Exposition d’idéaux culturels, sociaux et religieux

B. La priére en tant que comportement psychologique
Etats mentaux et psychologiques et effets de la priére.

1000 =1 QN LA . L3 R S

10.
11.
12.
13.
14.
15.
16.
17.
18.
19.

Attitude
Sensation
Attention
Concentration
Méditation
Contemplation
Anxiété
Soulagement
Peur

Calme intérieur
Effroi
Vénération
Gratitude
Libération
Transformation
Ilumination
Unité

Union mystique
Extase

C. La priére en tant que comportement (neuro)biologique
Stimulations ergotropique et trophotropique du systéme nerveux sympathique et
parasympathique.

PO ST ON L e U3 KD =

Intégration des hémisphéres cérébraux

Augmentation ou diminution de I’endorphine et autres opioides endogenes
Augmentation ou diminution des niveaux hormonaux

Flux sanguin et d’oxygene a des aires spécifiques du cerveau

Stimulation du lobe temporel

Privation ou stimulation sensorielle

Jeiine ou autres restrictions nutritives

Stimulation du systéme limbique




ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS

Diagramme 1

La taxonomie implicite de la priére de de Waal Malefijt

Armin W. Geertz

Communication religieuse Classe
Verbale Non verbale Ordre
Priére Rituel Famille
v
|
1
/\ i
|
_ i
Communautaire Individuelle ??? | Genre
I
2
I = -~ N~ T ~—
o - ~ -
- e Ny ~—_
demande adoration expiation gratitude Espeéce
Diagramme 2

Modéle des éléments constitutifs du moi
Armin W. Geertz

Environnement

-«——interaction——>

Société Cerveau et corps

105



106 ETUDES DE LETTRES

Diagramme 3
Une taxonomie de la priére
Armin W. Geertz

Systémes symboliques Classe
Valeurs culturelles Institutions sociales Ordre
/\/\ _—
Communication Communication
Lystémes de connaissance religieusel Comportement systémes de connaissance
Rituel religieux Acte non-religieux Genre

etc. etc. Espéce
: etc. efc.

veeu serment etc



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 107

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

ATRAN, Scott, In Gods We Trust: The Evolutionary Landscape of
Religion, Oxford, Oxford University Press, 2002.

BARRETT, Justin L., “Bringing Data to Mind: Empirical Claims of
Lawson and McCauley’s Theory of Religious Ritual,” in
Religion as a Human Capacity: A Festschrift in Honor of E.
Thomas Lawson, edited by Timothy Light & Brian C. Wilson,
Leiden, E. J. Brill, 2004, p. 265-88.

BARSALOU, Lawrence W., Cognitive Psychology: An Overview
for Cognitive Scientists, Hillsdale, Lawrence Erlbaum
Associates, Publishers, 1992.

—, “Being There Conceptually: Simulating Categories in Preparation
for Situated Action,” in Representation, Memory, and
Development: Essays in Honor of Jean Mandler, edited by
Nancy L. Stein, P. J. Baver & M. Rabinowitz, Mahwah,
Erlbaum, 2002, p. 1-19.

—, “Abstraction in Perceptual Symbol Systems,” Philosophical
Transactions of the Royal Society of London: Biological
Sciences, 358, 2003, p. 1177-87.

BARSALOQOU, Lawrence W., Janellen Huttenlocher & Koen Lamberts,
“Basing Categorization on Individuals and Events,” Cognitive
Psychology, 36, 1998, p. 203-72.

BARSALOU, Lawrence W., W. Kyle Simmons, Aron K. Barbey &
Christine D. Wilson, “Grounding Conceptual Knowledge in
Modality-Specific Systems,” Trends in Cognitive Sciences, 7
(2), 2003, p. 84-91.

BARTLETT, Frederic C., Remembering: A Study in Experimental and
Social Psychology, Cambridge, Cambridge University Press,
1932, '

BRADFIELD, Richard Maitland, A Natural History of Associations:
A Study in the Meaning of Community, London, Duckworth,
1973, volume 2.

CLARK, Andy, Being There: Putting Brain, Body, and World
Together Again, Cambridge, MIT Press, 1997.

DENNETT, D. C., La conscience expliquée; trad. de 1’anglais par



108 ETUDES DE LETTRES

Pascal Engel, Paris, O. Jacob, 1993. Ed. or.. DENNETT, Daniel
C., Consciousness Explained, Boston, Toronto, London, Little,
Brown and Company, 1991.

DONALD, Merlin, A Mind So Rare: The Evolution of Human
Consciousness, New York & London, W. W. Norton &
Company, 2002.

FODOR, Jerry A., Concepts: Where Cognitive Science Went Wrong,
Oxford, Clarendon Press, 1998.

FRANCIS, Leslie J. & Jeff ASTLEY (eds.), Psychological
Perspectives on Prayer: A Reader, Herefordshire, Gracewing,
2001.

GEERTZ, Armin W., “A Typology of Hopi Indian Ritual”, Temenos.
Studies in Comparative Religion Presented by Scholars in
Denmark, Finland, Norway and Sweden, 22, 1986, p. 41-56.

—, Hopi Indian Altar Iconography, Leiden, E. J.Brill, 1987.

—, Children of Cottonwood. Piety and Ceremonialism in Hopi Indian
Puppetry, assisted by Michael Lomatuway’ma, Lincoln &
London, University of Nebraska Press, 1987.

—, The Invention of Prophecy. Continuity and Meaning in Hopi
Indian Religion, Berkeley, University of California Press,
1994.

—, “Definition as Analytical Strategy in the Study of Religion,”
Historical Reflections/Reflexions Historiques, 25 (3), 1999,
p. 445-75.

—, “Analytical Theorizing in the Secular Study of Religion,” in
Secular Theories on Religion: Current Perspectives, edited by
Tim Jensen & Mikael Rothstein, Copenhagen, Museum
Tusculanum Press, 2000, p. 21-31.

GEERTZ, Clifford, “The Impact of the Concept of Culture on the
Concept of Man,” in The Interpretation of Cultures, New York,
Basic Books, 1973, p. 33-54. Publié initiallement in New
Views of the Nature of Man, edited by J. Platt, Chicago,
University of Chicago Press, 1966, p. 93-118.

—, Observer l'islam: changement religieux au Maroc et en Indonésie.
Traduit de 1’anglais par Jean-Baptiste Grasset, Paris, La
Découverte, 1992. (Ed. or.: Islam Observed: Religious
Development in Morocco and Indonesia, Chicago, University
of Chicago Press, 1968, 1971).

GENTNER, Dedre, & Albert L. STEVENS (eds.), Mental Models,
Hillsdale & London, Lawrence Erlbaum Associates, Publishers,
1983.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 109

GENTNER, Dedre, & Susan GOLDIN-MEADOW (eds.), Language
in Mind: Advances in the Study of Language and Thought,
Cambridge & London, The MIT Press, 2003.

GILL, Sam, “Prayer,” The Encyclopedia of Religion, New York,
Macmillan Publ. Co., 1987, volume 11, p. 489-94; second
edition, 2005, volume 11, p. 7367-72.

HEILER, Friedrich, La priére, trad. d’apreés la 5¢ éd. allemande
par Etienne Kruger et Jacques Marty, Paris, Payot, 1931. Ed.
or.: HEILER, Friedrich, Das Gebet: Eine religionsgeschicht-
liche und religionspsychologische Untersuchung, Miinchen,
Verlag von Ernst Reinhardt, 1923, 5 Aufl.

HUBEL, D. H., & T. N. WIESEL, “Receptive Fields of Single
Neurons in the Cat’s Striate Cortex,” Journal of Physiology,
148, 1959, p. 574-91.

—, “Receptive Fields, Binocular Interaction, and Functional
Architecture in the Cat’s Visual Cortex,” Journal of Physiology,
160, 1962, p. 106-54.

JAMES, William, Varieties of Religious Experience: A Study in
Human Nature. Centenary Edition, New York, Longmans,
Green, and Co., 1902; reprint, London, Routledge, 2003.

JONES, Steve, Almost Like a Whale: The Origins of Species Updated,
London, Doubleday, 1999; reprint, London, Anchor, 2000.

KAN, Irene P., Lawrence W. Barsalou, Karen Olseth Solomon,
Jeris K. Minor & Sharon L. Thompson-Schill, “Role of
Mental Imagery in a Property Verification Task: fMRI Evidence
for Perceptual Representations of Conceptual Knowledge,”
Cognitive Neuropsychology, 20 (3-6), 2003, p. 525-40.

KEIL, E. C., Semantic and Conceptual Development: An Ontological
Perspective, Cambridge, Harvard University Press, 1979.

—, Concepts, Kinds, and Cognitive Development, Cambridge, MIT
Press, 1989.

KENNARD, Edward A., “Hopi Reactions to Death,” American
Anthropologist, 39, 1937, p. 491-96.

LEACH, Edmund, Rethinking Anthropology, London, Athlone Press,
1961.

LOYOLA, Ignacio de, The Spiritual Exercises, transl. Lanham &
London, University Press of America, 1987.

MAcCORMAC, Earl R., “Religious Metaphors: Mediators between
Biological and Cultural Evolution that Generate Transcendent
Meaning,” Zygon, 18 (1), 1983, p. 45-65.

MAUSS, Marcel, “La priere” in (Euvres, Paris, Minuit, 1968. - T. 1,



110 ETUDES DE LETTRES

p. 357-548. Anglais: MAUSS, Marcel, On Prayer, English
translation by Susan Leslie, New York & Oxford, Durkheim
Press/Berghahn Books, 2003.

MUIR, Edwin, An Autobiography, London, Methuen, 1964.

NEISSER, Ulric (ed.), Concepts and Conceptual Development:
Ecological and Intellectual Factors in Categorization,
Cambridge, Cambridge University Press, 1987.

PARGAMENT, Kenneth 1., The Psychology of Religion and Coping:
Theory, Research, Practice, New York & London, The Guilford
Press, 1997.

PATTON, Kimberley C., & Benjamin C. RAY (eds.), A Magic Still
Dwells: Comparative Religion in the Postmodern Age, Los
Angeles, University of California Press, 2000.

PYLYSHYN, Zenon, “The Imagery Debate: Analogue Media Versus
Tacit Knowledge,” Psychological Review, 88, 1981, p. 16-45.

— , Computation and Cognition: Toward a Foundation for Cognitive
Science, Cambridge, MIT Press, 1984.

ROSENGREN, Karl S., Carl N. JOHSON & Paul L. HARRIS (eds.),
Imagining the Impossible: Magical, Scientific, and Religious
Thinking in Children, Cambridge, Cambridge University Press,
2000.

SMITH, Jonathan Z., “In Comparison a Magic Dwells,” in Imagining
Religion: From Babylon to Jonestown, Chicago, University of
Chicago Press 1982, p. 19-35.

SOMMERS, F., “The Ordinary Language Tree,” Mind, 68, 1959,
p- 160-85.

—, “Types and Ontology,” Philosophical Review, 72, 1963, p. 327-
63.

STEVENSON, Kenneth W., The Lord’s Prayer: A Text in Tradition,
London, SCM Press, 2004.

TERESA of Avila, The Way of Perfection, transl. London, Sheed and
Ward Ltd., 1946, single volume edition of The Complete Works
of St. Teresa of Jesus, 10" impression, 1978.

TURNER, Jonathan H., “Analytical Theorizing,” in Social Theory
Today, edited by Anthony Giddens & Jonathan H. Turner,
Oxford, Polity Press, 1987, p. 156-94.

VOEGELIN, Charles F., & Robert C. EULER, “Introduction to Hopi
Chants,” Journal of American Folklore, 70, 1957, p. 124-25.

WAAL MALEFUT, Annemarie de, Religion and Culture: An
Introduction to Anthropology of Religion, Prospect Heights,
Waveland Press, Inc., 1968, rpr. 1989.



ETUDE COMPAREE DES RELIGIONS 111

WIDENGREN, Geo, Religionsphdnomenologie, Berlin, Walter de
Gruyter & Co., 1969.






	Étude comparée des religions : réflexions sur la science, les universaux et la condition humaine

