
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: Étude comparée des religions : réflexions sur la science, les universaux
et la condition humaine

Autor: Geertz, Armin W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS:
RÉFLEXIONS SUR LA SCIENCE, LES UNIVERSAUX

ET LA CONDITION HUMAINE

Cet article soutient que nous devons prendre de l'avance sans crainte dans
la science analytique comparée de la religion. Beaucoup de travail est encore
nécessaire pour affiner nos typologies, identifier les unités et structures
fondamentales de notre savoir, et réanalyser les quantités de données que nous avons à

disposition. Par ailleurs, nous devons être plus pleinement conscients du niveau
sur lequel nous travaillons. Après une discussion sur les différences entre
catégorisations cognitives et analytiques, l'article examine la «prière» comme une
catégorie scientifique et illustre combien de connaissances peuvent être perdues
ou ignorées non seulement par une pensée confuse, mais, plus important, par des

hypothèses par défaut ad hoc. La conclusion est que les religions peuvent être
difficiles à catégoriser dans des typologies nettes, mais l'analyse des systèmes
symboliques ne l'est pas.

La comparaison est la plus facile, la plus naturelle et même la plus
indispensable des choses que nous faisons. Toutefois, son application
aux sciences exactes et aux sciences humaines n'est pas chose aisée.
Ceci car que nos comparaisons intuitives sont les premières, mais
également les plus simplistes. Les premières, parce que nos principes
les plus basiques sur le monde ont été développés dans notre passé
paléolithique, ce qui est résumé avec justesse par Scott Atran dans
cette phrase facile à retenir: «des esprits de l'âge de pierre pour un
monde de l'âge spatial» (2002: vii). Ces principes premiers, aussi
simplistes et anachroniques qu'ils puissent paraître, sont toutefois
suffisants pour nous aider à faire notre chemin dans le monde. Mais
nous faisons beaucoup d'erreurs et de jugements idiosyncratiques en
route. Une comparaison est scientifique parce qu'elle mesure ou compare

suivant des lignes soigneusement tracées. Une bonne partie du



76 ÉTUDES DE LETTRES

matériau sur lequel porte la comparaison scientifique est néanmoins
hautement contraire à l'intuition. Qui, par exemple, pourrait deviner
que les baleines font partie de la famille de mammifères ongulés à

sabots, plus particulièrement apparentée aux porcs à orteils pairs, aux
cerfs et aux hippopotames? Les archéologues ont trouvé des fossiles
de chaque étape majeure de l'évolution de la baleine; ils ont en outre
confirmé les lignées de descendance par l'analyse de l'ADN, de bêtes
à l'apparence de hyène nommées mesonyx, lignées qui s'étendent sur
près de 53 millions d'années jusqu'aux baleines actuelles. Des restes
anciens de mesonyx ont été trouvés dans les collines Simla de l'Inde
du nord et les collines du Kala Chitta du Pakistan. Malgré le fait que
ces sites se trouvent à une altitude de quelques milliers de pieds, ces
bêtes ont vécu aux bords de mers et d'océans aujourd'hui disparus, et
élevés à une certaine époque à leur altitude actuelle. Bien plus tard,
les descendants des mesonyx ont gagné les océans du monde. Toute
cette information, bien que basée sur des faits scientifiques, est
contraire à l'intuition de notre connaissance populaire sur les baleines.

La comparaison dans l'histoire des religions

Les sciences humaines n'ont souvent pas été assez soigneuses dans
leurs comparaisons. Les comparaisons ont été faites sur des similarités

plutôt que sur des différences, et ce sur des bases confessionnelles
plutôt qu'académiques. De nombreuses typologies dans l'étude des

religions, quel que soit le sujet spécifique travaillé, ont été basées sur
des détails fortuits; de plus, les chercheurs ont allègrement construit
de grands schémas sur cette base, comme les premiers évolutionnis-
tes vers la fin du XIXe siècle. Le même grief est avancé par Clifford
Geertz contre l'étude comparée des religions à Chicago au milieu du
XXe siècle, dans son petit livre Observer l'Islam:

Nommer les choses est en soi une activité utile et nécessaire,
surtout si les choses ainsi nommées existent. Mais ce n'est guère qu'un
prélude à la pensée analytique. Et lorsque, comme dans l'étude
comparée des religions, on n'a même pas mis au point une forme
ou une autre de systématique, de taxonomie organisée (ce qui de
fait est impossible, vu la nature bien particulière de toute l'entreprise),

on crée, entre des faits regroupés sous une même catégorie,
des relations qu'on n'a pas vraiment découvertes et établies, mais
seulement pressenties et insinuées. (C. Geertz 1992: 38)

Différentes phases de l'histoire des idées en Europe au XXe siècle,
comme le tournant linguistique, la psychanalyse, etc., nous ont montré

qu'il existe différents niveaux de réalité humaine, et tout projet



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 77

comparatif doit en avoir connaissance. L'analyse structurelle a été très
éclairante sur ce point précis. Par exemple, Edmund Leach a montré
dans son livre de 1961 Rethinking Anthropology que des sociétés
considérées comme incompatibles d'un point de vue fonctionnaliste se
sont révélées être tout à fait compatibles d'un point de vue structuraliste

inspiré des mathématiques. La nouveauté ici est que l'accent est
déplacé de détails fortuits vers des modèles relationnels, en d'autres
termes, vers des niveaux plus profonds de comparaison qu'entre
baleines et porcs. Ainsi, il a montré comment les Trobriands avec leur
lignée matrilinéaire et les Kachin avec leur lignée patrilinéaire illustrent

la même hypothèse générale suivant laquelle il y a une opposition

idéologique fondamentale entre relations d'incorporation et
relations d'alliance et que la première est symbolisée par une même
substance tandis que la deuxième l'est par une influence métaphysique,

par exemple la sorcellerie (1961: 21). L'idée est ici que l'analyse
de relations inscrites dans les profondeurs est une analyse qui prend
en compte des relations entre des catégories fondamentales, et cela à

différents niveaux analytiques.
Jusqu'à récemment, une tendance regrettable s'est manifestée

parmi les chercheurs en religions: ils se sont concentrés soit sur des
études historiques de religions particulières soit sur des comparaisons
de la religion et des phénomènes religieux comme si ces deux types
de recherche étaient indépendants l'un de l'autre. Aujourd'hui, la plupart

des chercheurs ont reconnu que non seulement la polarisation est
contreproductive, mais qu'elle est complètement fausse en termes de

philosophie de la science. Même l'étude philologique et historique
la plus détaillée dépend implicitement et explicitement de la
comparaison, autrement elle n'aurait pas de sens pour ses lecteurs. La
comparaison, d'autre part, serait absurde sans les détails des mondes
culturels et sociaux. En fait, les deux ne peuvent pas être séparés.

Cependant, la façon dont la comparaison a été utilisée dans l'histoire

des religions a été à juste titre critiquée par Jonathan Smith dans

un essai intitulé «In Comparison a Magic Dwells», qui a constitué le
sujet d'une série de conférences et un numéro spécial de Method &
Theory in the Study ofReligion1. Smith discute la théorie de la magie
de James Frazer et particulièrement ses lois de la magie, qui, prétend
Frazer, sont simplement de mauvaises utilisations des associations
d'idées. Smith écrit ensuite:

1 Le numéro spécial «Comparison in the History of Religions: Reflections and
Critiques», in Method & Theory in the Study ofReligion 16 (1), 2004.



78 ÉTUDES DE LETTRES

Il faut seulement un petit bond pour établir un rapport entre ces
considérations des Lois de l'Association dans la mémoire et la magie,
et l'entreprise de comparaison dans les sciences humaines. Car,
telle que pratiquée par le savoir érudit, la comparaison a été
principalement une question de souvenir des similarités. L'explication
principale pour la signification de la comparaison a été la contiguïté.

La procédure est homéopathique. La théorie est construite
sur la contagion. La question de la différence a été presque oubliée
[...] En grande partie, le chercheur n'a pas eu l'intention de faire
de la comparaison. En effet, il a été plus souvent attiré vers une
donnée particulière par le sentiment de son unicité. Mais souvent,
quelque part sur le chemin, comme si c'était spontanément, comme
une sorte de déjà vu, le chercheur se rappelle qu'il a vu "cela" ou
"quelque chose comme cela" avant [...]. A cette expérience, à cette
conséquence accidentelle de la recherche, il faut alors donner une
signification et lui offrir une explication. Dans la grande majorité
des exemples de l'histoire de la comparaison, cette expérience
subjective est projetée comme un lien objectif par quelque théorie de

l'influence, diffusion, emprunt, et d'autres choses de ce type. C'est
un processus de travail d'une association psychologique vers une
association historique; c'est affirmer que la similarité et la contiguïté

ont des effets causaux. Mais cela, pour reprendre le langage
de l'anthropologie victorienne, n'est pas de la science mais de la
magie. (1982: 21-22)

Les grands modes de comparaison ont été: la comparaison
ethnographique, basée sur les impressions des voyageurs; la comparaison
encyclopédique, où les données cohabitent simplement dans des
catégories; la comparaison morphologique, où les données sont arrangées
avec sobriété et hiérarchiquement dans des séries morphologiques; et
la comparaison évolutionniste, où les mécanismes d'organisation sont
les facteurs de changement et de persistance dans le temps (Smith
1982: 22-24). Trois méthodes plus récentes: 1) la méthode statistique,
2) la méthode structurale, 3) la description et la comparaison systématiques.

Toutes semblent être des variantes des quatre modes majeurs.

Cognition et culture

La comparaison est essentielle pour la pensée humaine en général.
Une de ses expressions principales est l'utilisation de la métaphore.
La métaphore implique la réunion de deux termes familiers pour amener

un sens nouveau à l'auditeur ou au lecteur. Le philosophe Earl R.
MacCormac écrit:

La métaphore existe comme mécanisme linguistique, mais l'aptitude

à produire intentionnellement une anomalie sémantique afin de



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 79

suggérer un nouveau sens trouve son origine dans un processus co-
gnitif. Les métaphores portent témoignage de l'aptitude de l'esprit
humain à prendre en considération et représenter des hypothèses
nouvelles. La capacité de produire de nouveaux sens par un
changement sémantique est intégrée dans le cerveau. Ceci est une capacité

héritée, mais elle opère par une interaction phénotypique avec
le milieu. Cependant, notre stock de sens sémantiques est dû à la
culture et doit être appris par l'acquisition du langage. Ainsi, dans
le processus cognitif de la formation de la métaphore, a lieu dans
le cerveau un processus par lequel l'on extrait quelques référents
qui ne sont pas habituellement associés, du stock, appris culturel-
lement, d'entités sémantiques emmagasinées dans la mémoire, et
on les met ensemble pour suggérer un nouveau sens possible. Ce

processus cognitif dépend d'une capacité du cerveau qui a évolué
biologiquement et également d'un processus social évolutionniste,
car les mots qu'on a emmagasinés dans la mémoire dépendent de
l'éducation parentale et de l'exposition au langage dans la société,
non seulement dans les conversations de tous les jours, mais aussi
dans l'éducation formelle. Les limites du vocabulaire d'une
personne déterminent partiellement les limites de la capacité de cette
personne à former de nouvelles métaphores... (1983: 56-57)

Justin L. Barrett de l'Université de Michigan résume avec justesse
quelques présuppositions de base sur l'esprit humain:

Comme les chercheurs en sciences cognitives l'ont démontré à

maintes reprises, l'esprit humain vient au monde avec de nombreux
biais qui façonnent les types d'information qui peuvent être traités

et la manière dont l'information sera traitée. Au moins dans la
première enfance, des enfants de toutes les cultures — parce qu'ils
sont membres de la même espèce vivant dans un monde commun
— possèdent un nombre de mécanismes mentaux spécialisés ou
systèmes pour donner du sens au monde qui les entoure, un monde
qui inclut pensée et action religieuse. Ces biais dans la perception,
la pensée, et la formation des concepts déterminent les façons de

penser et d'agir qui peuvent devenir une partie du milieu culturel, y
compris les traditions religieuses. (2004: 265)

Clifford Geertz a fait une observation similaire, bien que d'une façon
différente, qui résume la condition humaine:

Et de telles reformulations du concept de culture et du rôle de la
culture dans la vie humaine provient, à son tour, une définition de
l'homme qui met l'accent non pas tant sur les composantes
communes empiriques dans son comportement, suivant les lieux et les

temps, mais plutôt sur les mécanismes par l'action desquels l'ampleur

et le caractère indéterminé de ses capacités inhérentes sont
réduites à l'étroitesse et la spécificité de ses réalisations actuelles.



80 ÉTUDES DE LETTRES

Un des faits les plus significatifs sur nous peut en fin de compte être
le fait que nous commençons tous avec l'équipement naturel pour
vivre mille sortes de vies, mais finissons par en avoir vécu seulement

une. (1973: 45)

Il y a donc une tension fondamentale entre notre équipement naturel,
universel, et les types de vie que nous finissons par vivre dans des
contextes spécifiques. Mais cette situation, cette condition humaine
de base, ne devrait pas nous aveugler face à la rhétorique du particularisme

ou des méthodologies scientifiques qui dénient le comparatisme.

Après tout, des structuralistes ont montré que, partout dans le
monde, les mythes donnent expression à des oppositions binaires de
base et à des orientations humaines, des spécialistes de la métaphore
ont montré le rôle fondamental du corps dans la détermination non
seulement du langage métaphorique, mais du langage en général (y
compris le langage scientifique), et des structuralistes biogénétiques
ont montré que les rituels sont un comportement commun à tous les
animaux et que les rituels religieux communautaires règlent des
systèmes nerveux individuels dans des corps collectifs pour des buts
spécifiques. Donc il y a de nombreuses composantes communes.

Mais nous ne devons pas devenir des victimes de l'autre extrême,
promu par certains cognitivistes, soutenant que les produits culturels
sont des épiphénomènes par rapport aux processus internes du
cerveau. Je ne partage pas cette affirmation particulière, et avec mes
collègues nous promouvons à Aarhus dans le Laboratory on Theories of
Religion la contre-assertion centrale que les systèmes symboliques ne
sont pas juste importants, mais qu'ils sont en fait fondamentalement
formatifs dans le développement cognitif. Autrement dit, nous
renversons l'hypothèse des collègues des États-Unis de la bonne façon
structuraliste française. Mais nous ne faisons pas cela par recalcitrance

ou par pur esprit de contradiction, ce qui se produit souvent
dans les relations orageuses entre européens et américains. Nous le
faisons parce que les chercheurs formant le noyau dur des neurosciences

sont d'accord avec nous. Clifford Geertz était en avance sur son
temps quand il écrivait que l'histoire humaine a montré une relation
dialectique fondamentale entre notre développement évolutionniste
(plus précisément, l'énorme expansion de notre cerveau) et le
développement de la culture. Les deux vont de pair. Comme Geertz l'a
affirmé, en comparaison avec d'autres animaux chez lesquels
l'information génétique joue un rôle beaucoup plus large dans le contrôle
des types de comportement, les humains sont nés avec des capacités

beaucoup plus grandes de réponse, qui permettent une plasticité



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 81

nettement plus grande, mais qui laissent le comportement beaucoup
moins régulé. La culture n'est pas un ingrédient ajouté à un animal
déjà achevé, dit Geertz, mais elle est plutôt «un élément central dans
la production de cet animal même» (C. Geertz 1966: 47):

Non dirigé par des modèles culturels — systèmes organisés de
symboles significatifs — le comportement humain serait pratiquement
ingouvernable, un pur chaos d'actes inutiles et d'émotions explosives,

son expérience virtuellement sans forme. La culture, la totalité
cumulée de tels systèmes, n'est pas juste un ornement de l'existence

humaine mais — la base principale de sa spécificité — une
condition essentielle pour celle-ci. (p. 46)

En d'autres termes, il «n'y a pas de telle chose qu'une nature
humaine indépendante de la culture» (p. 49). Ces affirmations ont un
plus grand impact aujourd'hui à cause des perspectives acquises par
le développement, durant les deux dernières décennies, de techniques
avancées en paléoanthropologie, archéologie, archéologie cognitive,
psychologie évolutionniste et analyse génétique.

Donc l'animal inachevé devient achevé non par la culture en général

mais par des cultures très spécifiques. Comme l'écrit Geertz:

La grande capacité de l'homme à apprendre, sa plasticité, a souvent
été remarquée, mais encore plus cruciale est son extrême dépendance

d'un certain type d'apprentissage: l'acquisition des concepts,
la compréhension et l'application des systèmes spécifiques de sens
symbolique (p. 49).

Comparé aux castors, aux abeilles, aux oiseaux à berceau, aux
babouins et aux souris, qui font ce qu'ils font et construisent ce qu'ils
construisent dirigés avant tout par des gènes codés, les humains
vivent avec un «trou d'information»: «Entre ce que nos corps nous
disent et ce que nous devons connaître pour fonctionner, il y a un vide
que nous devons remplir nous mêmes, et nous le remplissons d'information

(ou fausse information) fournie par notre culture.» (p. 50).
Dans une approche similaire, le philosophe cognitiviste Daniel

Dennett a souligné le rôle de la narration dans la condition humaine:

Notre tactique fondamentale d'autoprotection, d'autocontrôlé et
d'autodéfinition ne consiste pas à tisser des toiles ou à construire
des barrages, mais à raconter des histoires, et plus particulièrement,
à concocter et à contrôler l'histoire que nous racontons aux autres
— et à nous-mêmes — sur ce que nous sommes. [...] [N]ous (à
l'inverse des raconteurs d'histoire humains professionnels)
n'envisageons pas consciemment et délibérément quelles narrations
raconter et comment les raconter. Nos récits sont tissés, mais pour la



82 ÉTUDES DE LETTRES

plupart nous ne les tissons pas; ils nous tissent. Notre conscience
humaine, et notre ipséité narrative, en sont le produit, non la source.
(1993: 518)

En supposant que les «sois» ne sont autres que des fictions narratives,
Dennet affirme que derrière le besoin de la narration se trouve le fait
que tout ce que le cerveau doit faire c'est de «calmer son appétit épis-
témique — de satisfaire sa "curiosité" sous toutes ses formes» (p. 29).

Merlin Donald a exprimé cela d'une manière légèrement différente.
Il l'a nommé «match de boxe cérébral avec la matrice culturelle»:

des symboles de toutes sortes sont les jouets d'une bête incroyablement

intelligente, irrationnelle, manipulatrice, grandement
indistincte, qui vit en profondeur en chacun de nous, bien en dessous
de la surface polie culturelle que nous avons construite. Cette
intelligence passionnée et sournoise [...] est isomorphe avec notre
expérience consciente du monde [...]. C'est pour cette raison que
le cerveau humain ne peut pas symboliser, s'il est isolé d'une culture

[...]. La tension entre les systèmes symboliques culturels et les

intelligences sous-jacentes qui les utilisent détermine la qualité de

nos modes de conscience spécifiquement humains [...] Les cultures
façonnent les vastes espaces sémantiques indifférenciés du cerveau
individuel. Le cerveau prend son identité propre dans la culture et
est profondément affecté dans ses actions par des notions culturel-
lement formulées d'ipséité. (2002: 285-86)

De nouveau, cette tension fondamentale entre l'universel et le
particulier peut être vue, d'après Donald, comme la confrontation
fondamentale et continue entre la culture et la conscience. Le moteur de la
culture, affirme Donald, se trouve dans la conscience métacognitive,
«mais les modèles de la culture, les dédales que nous devons pénétrer,
sont générés par la matrice culturelle elle-même [...] Les modèles qui
émergent au niveau de la culture sont non seulement réels mais dominent

l'univers cognitif qui définit ce qu'est la "réalité".» (p. 287).
La conscience humaine est inlassablement curieuse de soi et affamée

épistémologiquement. Elle est prise entre les blocs de mémoire
innés du cerveau et les blocs de mémoire extrêmement complexes,
disponibles à l'extérieur, de la culture. Le champ de la mémoire
externe est, d'après Donald, un miroir de la conscience, mais il change
aussi les manières dont la conscience traite ses représentations:

Nous pouvons arranger des idées dans le champ externe de la
mémoire, où elles peuvent être examinées et soumises à la classification,

à la comparaison, et à l'expérimentation, tout comme les objets
physiques peuvent l'être dans un laboratoire. De cette manière, des

pensées exposées à l'extérieur peuvent être assemblées en des argu-



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 83

ments complexes beaucoup plus facilement qu'ils ne peuvent l'être
dans la mémoire biologique. Les images exposées dans ce champ
sont vives et durables, à la différence des ombres fuyantes de
l'imagination. Cela nous permet de les voir clairement, jouer avec elles,
et les travailler en produits finis, à un niveau de raffinement qui est
impossible pour un cerveau dépourvu d'aide, (p. 309)

Le noyau de la conscience, donc, est pris dans une interrelation
dynamique entre deux champs cognitifs puissants, l'intérieur et l'extérieur.
Le champ extérieur permet à la conscience de réfléchir sur la pensée
elle-même et de développer la réflexion en des procédures formelles
et des abstractions plus grandes, dont le but est d'améliorer et de
raffiner notre façon de penser. Ce qui nous ramène au sujet de cet article:
la comparaison est partie intégrante de la pensée analytique.

Les catégories: les composantes de la perception

En supposant l'existence des universaux qui viennent d'être
mentionnés, pourquoi les systèmes culturels et religieux ne se soumettent-
ils pas à des typologies nettes et méthodiques? La première raison
est que cela est dû à la spécificité des cultures en tant que cultures
vécues, comme décrit ci-dessus. La deuxième raison est que cela est
dû à la manière dont le cerveau catégorise. Dans cette section, nous
allons discuter cette dernière.

La catégorisation est notre outil perceptuel le plus important. Celle-
ci n'est pas seulement un outil mental; elle est aussi, et d'une manière
plus fondamentale, un outil somatique. Notre cerveau produit des

représentations internes de chaque acte ou événement perceptuel ou
moteur. Ces représentations forment des modèles d'activité neurale
dans des cellules nerveuses connectées d'une manière spécifique, qui
forment des plans neuronaux. D'un point de vue culturel, sémantique,
une représentation mentale, d'après Frederic Bartlett, consiste en la
connaissance d'événements, de situations, et ainsi de suite, arrangée
en des corps cohérents de connaissance nommés schémas (1932). On
utilise différents termes pour à peu près le même phénomène, cela
dépend des suppositions de départ du théoricien. Leur objectif est de

permettre que des déductions soient faites à la vitesse de l'éclair,
souvent inconsciemment et même de manière somatique, sur la base de

preuves peu nombreuses. La valeur d'une telle capacité pour la survie
devrait être évidente.

Comme Lawrence Barsalou l'a observé, les gens catégorisent dans
des catégories toutes sensorielles. «La catégorisation», dit-il, «fournit
la porte entre perception et cognition». Voici ce qui se passe:



84 ÉTUDES DE LETTRES

Une fois qu'un système perceptuel acquiert de l'information sur une
entité dans le milieu environnant, le système cognitif place l'entité
dans une catégorie [...] Les représentations attribuées aux entités
durant la catégorisation jouent des rôles centraux dans le traitement
cognitif ultérieur: elles peuvent être emmagasinées dans la
mémoire; elles peuvent être combinées avec d'autres représentations;
elles peuvent être transformées en de nouvelles représentations;
elles peuvent déclancher des processus cognitifs, tels que l'intention

d'atteindre un but [...] La plupart des processus cognitifs
commencent par une certaine forme de catégorisation. (1992: 15-16).

Les gens le font tout le temps sans effort et inconsciemment;
néanmoins, cela implique un processus extrêmement complexe qui est
encore peu compris même aujourd'hui, malgré l'immense quantité de
recherches en cours sur le sujet2. La catégorisation se trouve à la
racine de la plupart des théories cognitives.

On suppose que nous avons des catégories qu'on pourrait appeler

ontologiques, telles que EMPLACEMENTS, TEMPS, ACTIONS,
ANIMAUX, PLANTES, ARTEFACTS, et PENSÉES à l'aide
desquelles nous classifions sans effort les phénomènes que nous
expérimentons dans le monde (Barsalou 1992: 17)3. Malgré cette capacité
étonnante, les catégories sont d'après Barsalou «rarement propres
et nettes» (1992: 22). Alors comment réalisons-nous cette fonction
étonnante sur la base d'une organisation si peu structurée? Les
organismes, répond-on, sont nés avec des catégories innées, mais ces
catégories ne sont pas immunes aux influences du milieu. Hubel et
Wiesel ont fourni des preuves pour des détecteurs innés à l'usage de
la catégorisation4. Ce processus identifie des propriétés très primaires;

par exemple, dans la vision, le système de détection identifie la
couleur, la forme, l'orientation et ainsi de suite. Mais le processus
de catégorisation comprend plus qu'une simple liste de propriétés. Il
inclut aussi des relations structurales entre les propriétés (1992: 24).
Toutefois, les chercheurs sont en désaccord sur la manière dont ce

processus fonctionne. Dans le cas des modèles exemplaires, on pré-

2 Barsalou est un des chercheurs de premier plan de ce domaine. Une ou deux
références devraient être: Barsalou, Huttenlocher & Lamberts 1998; et Barsalou
2002. Des publications des conférences utiles sont Neisser 1987; Gentner &
Stevens 1983; et Gentner & Goldin-Meadow 2003. En termes de science cognitive

de la religion, le recueil suivant est d'intérêt: Rosengren, Johson & Harris
2000.
3 Voir les premières discussions dans Keil 1979 et 1989; et Sommers 1959 et
1963.
4 Hubel & Wiesel 1959 et 1962.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 85

sume que l'individu se représente une catégorie en se remémorant
ses exemples. Les modèles prototypiques supposent des prototypes
plutôt que des exemples. Les modèles classiques supposent des règles
à la façon d'un langage sous-tendant la catégorisation. Les modèles
mixtes utilisent toutes les trois hypothèses. Mais aucune n'explique
pleinement ce qui se passe.

La question, formulée par Kan et al., qui n'a pas encore été résolue
dans les études du comportement est:

dans quelle mesure la connaissance conceptuelle s'appuie-t-
elle sur des représentations perceptuelles, en tant qu'opposées aux
représentations propositionnelles, amodales? C'est-à-dire, les
représentations sous-jacentes sont-elles descriptives (à savoir, plus
apparentées aux pensées verbales et non-perceptuelles) ou
représentatives (à savoir, perceptuelles et possédant des qualités
visuelles-spatiales)? (2003: 526)

La première hypothèse a été la plus commune. Toutefois, Kan et
al. ont présenté des preuves neurales fMRI solides qui suggèrent la
deuxième hypothèse. Ils ont montré, entre autres, que la recherche de
connaissances sémantiques activait une région du cortex d'association

visuelle, soutenant ainsi l'idée que la connaissance conceptuelle
se forme dans le système perceptuel (2003: 536). Une conséquence
en est le fait que l'expérience subjective de «voir avec les yeux de

l'esprit» n'est pas épiphénomenale, comme les adeptes des systèmes
de représentation propositionnelle, amodale, le soutiennent (p. 538)5.
Barsalou et al. sont allés beaucoup plus loin dans la proposition d'une
théorie forte de la manière dont la connaissance conceptuelle se forme
dans des systèmes de modalité spécifique pour la perception, l'action
et l'émotion. Les stimulations à l'intérieur de ces systèmes, soutiennent-ils,

produisent des fonctions conceptuelles de base6.

La catégorisation se base sur la similitude, mais elle est grandement

dépendante d'un traitement hiérarchique qui est fondé sur des
théories de la nature, des hommes et du monde en général (Barsalou
1992: 174). Les catégories manifestent une structure graduée, autrement

dit, des caractéristiques «plus ou moins» typiques de la
catégorie. La détermination de ce qui est typique varie d'un individu à

l'autre. Un autre aspect de la catégorisation est qu'elle organise les

concepts en des types de systèmes conceptuels: des taxonomies et des

5 Deux des partisans les plus importants de la théorie amodale sont Zenon W.
Pylyshyn et Jerry A. Fodor. Voir Pylyshyn 1981 et 1984; Fodor 1998.
6 Barsalou, Simmons, Barbey & Wilson 2003; et Barsalou 2003.



86 ÉTUDES DE LETTRES

partonomies. Les taxonomies se basent sur des relations de type. Les
partonomies se basent sur des relations entre la partie et le tout. Bien
que ces systèmes soient différents, ils ont en commun le fait qu'ils
présentent une structure hiérarchique. Le problème est, néanmoins,
que la connaissance humaine est accumulée de telle sorte qu'elle
optimise le temps de traitement. Par conséquent, nous sommes
confrontés à deux formes différentes d'économie, qui représentent deux
manières de comprendre la catégorisation: l'économie cognitive dans
la représentation optimise l'emmagasinage, tandis que l'économie de

processus optimise l'extraction (p. 180):
Plutôt que d'utiliser des définitions pour effectuer une catégorisation,

les gens s'appuient plus sur la similitude à des prototypes et
des exemples. Plutôt que de se représenter des concepts avec de
l'information dérivée d'opérations logiques, les gens se représentent

des concepts avec de l'information qui est accessible. Plutôt
que d'effectuer une combinaison conceptuelle en suivant les règles
de la théorie des ensembles, les gens se basent sur des procédures

pour manipuler des cadres. Plutôt qu'utiliser la transitivité pour
établir des chaînes d'inférences catégorielles, les gens utilisent la
similitude. Plutôt que de représenter des taxonomies d'une manière
élégante et parcimonieuse selon l'économie cognitive, les gens les

organisent pour optimiser la vitesse d'accès. (Barsalou 1992: 184-
85)

Comme Andy Clark le dit, «La cognition sauvage, semble-t-il, n'a
(littéralement) pas de temps pour le classeur» (1997: 2).

Ce processus complexe est guidé par des modèles du monde que
chacun semble avoir en ligne, pour ainsi dire, qui représentent «la
mise à jour continuelle de la connaissance générale à l'aide de
souvenirs épisodiques: comme nous encodons les changements de notre
environnement, les souvenirs qui en résultent actualisent la connaissance

générale appropriée» (Barsalou 1992: 185). Cet aperçu nous
ramène totalement aux aspects culturels de la cognition et de la
catégorisation.

Les catégories comme composantes dans les sciences comparatives

Revenons à la question de savoir pourquoi les cultures et les
religions ne se soumettent pas à des typologies nettes et ordonnées:
premièrement, à cause de la spécificité des cultures en tant que cultures
vécues, et deuxièmement, à cause de la manière dont le cerveau
catégorise. Il est évident, j'espère, de ce qui a été dit plus haut, que la
manière dont les gens pensent et vivent ressemble très peu aux pro-



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 87

cédures des systèmes logiques et symboliques. Il nous faut garder ces

particularités à l'esprit quand nous analysons les manières dont les

gens pensent, croient et agissent dans le contexte des systèmes logiques

et symboliques. Mon but dans cet article est toutefois exactement

le contraire. Mon but n'est pas d'améliorer ma vitesse dans la
prise des décisions afin de survivre dans un milieu évolutif compétitif
et potentiellement hostile, mais plutôt de trouver un sens aux
relations structurales entre les catégories de connaissance (basées sur les

propriétés logiques des systèmes symboliques) développées par une
communauté scientifique.

La réflexion et le raffinement continu de la pensée dans l'étude
scientifique de la religion ne peuvent tout bonnement succomber ni
aux sinuosités apparemment chaotiques des spécificités culturelles
ni aux processus par défaut du cerveau. Notre travail est d'améliorer

la pensée et de produire une perspective de la condition humaine.
À ce propos, nous avons développé des techniques et des méthodes,
rassemblé des quantités énormes de données et organisé des régions
de la réalité en des domaines académiques. Mais en nous affairant
avec tout cela, nous avons perdu de vue le rôle crucial des systèmes
d'orientation théorique pour donner du sens aux données. Aucune
connaissance utile ne peut être obtenue en accumulant sans but des
données.

La comparaison est au centre de la conscience humaine et de la
connaissance. Elle est totalement dépendante d'unités arrangées en
catégories de façon à ce que la comparaison puisse faire sens. Notre
travail, s'il doit être scientifique un tant soit peu, doit être de penser
en termes systémiques qui délimitent des niveaux de généralité et
particularité, comme dans l'exemple de la baleine mentionné plus haut.
J'ai suggéré dans plusieurs publications que la science comparée des

religions peut bénéficier des idées du philosophe social Jonathan H.
Turner, qui est un des plus clairs adeptes de la théorisation analytique7.

L'objectif de la théorisation analytique est d'isoler «certaines
propriétés intemporelles, universelles et invariantes» (Turner 1987:
156) de l'univers et d'essayer de comprendre leur opération. Ce
processus implique l'utilisation de modèles, de descriptions, d'analogies
et de déductions. Ils seront évidemment vagues et sujets à l'argumentation

et au débat mais sont essentiels au processus.
J'ai défendu l'idée que nos catégories aléatoires et intuitives,

basées sur des présupposés implicites et non reconnus d'affirmations

7 Voir Turner 1987. Cf. A. W. Geertz 1999 et 2000.



88 ÉTUDES DE LETTRES

empiriques, doivent être remplacées par une théorisation explicite,
basée sur la reconnaissance, la formulation et le raffinement de nos
présupposés implicites. Sur la base de théories claires, nous pouvons
développer des définitions analytiques qui deviennent ensuite la base
de typologies analytiques. Je suggère que c'est seulement de cette
manière que nous pouvons nous dégager de la nature «ad hoc» de notre
entreprise, que Clifford Geertz déplorait. L'objectif est d'apporter de
la précision à nos terminologies et de la cohérence à nos interrelations
conceptuelles. L'objectif est d'éviter de confondre «ce qui doit être
expliqué (la généralisation empirique)» avec «ce qui est à expliquer
(la loi abstraite)», suivant les termes de Turner (p. 163); autrement
dit, le definiendum avec le definiens.

Il est donc important que nous accordions beaucoup d'attention
aux catégories compréhensives et à leurs relations. Une attention
particulière doit être accordée aux niveaux d'analyse, un sujet que mon
collègue Jeppe Sinding Jensen a abordé dans plusieurs publications8.
On peut faire des comparaisons à de nombreux niveaux. Jensen
a argumenté qu'il y a quatre niveaux de base, à savoir la forme, la
fonction, la structure et le sens. C'est une erreur que de confondre
les niveaux de comparaison. Par exemple, on suppose que des
similitudes dans la forme indiquent des similitudes dans le sens ou dans
la fonction — une erreur courante, commise même par des sommités
comme Mircea Eliade et C. G. Jung.

Sur la nature de la prière

J'illustre les complexités de la classification comparative par une
brève discussion de la prière. La prière est peut-être le phénomène
religieux le plus omniprésent dans l'histoire des religions. Friedrich
Heiler écrivait:

Les simples croyants et les savants, les théologiens de toutes les
confessions et de toutes les opinions s'accordent à considérer que
la prière est le phénomène central de la religion, le foyer de toute
piété. (1931:7)

Il semble toutefois qu'aucune typologie satisfaisante du point de vue
analytique (dans les termes décrits plus haut) sur la prière n'ait vu le

jour dans les 150 ans d'histoire de l'étude comparée des religions.
Heiler a fait des efforts courageux pour organiser une typologie de la
prière, mais les principes qui sous-tendent l'organisation sont quelque

8 Voir Jensen 1993, 2001, 2003 et 2004.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 89

peu confus. Les lignes fondamentales de démarcation sont fondées
sur les prémisses évolutionnistes du temps (la première édition fut
publiée en 1918): 1. prières naïves des peuples primitives, 2. formules

de prière rituelles des religions anciennes, 3. hymnes, 4. prières
dans la haute culture hellénistique, 5. critique et idéaux de prière
dans la philosophie grecque, 6. prière dans la piété individuelle des

grandes personnalités religieuses (dans l'histoire juive et chrétienne),
7. prières personnelles des grands hommes (poètes et artistes), et 8.

prière personnelle comme devoir religieux et bonne œuvre dans les

religions de la loi. Cette typologie est fondée sur une typologie des

religions qui est plus largement acceptée: religion primitive, religion
rituelle, religion de la réforme philosophique, religion créative
individuelle, religion de la communauté vivante et religion du livre ou de

la loi. Cependant, la logique des deux typologies est difficile à saisir.
Il s'agit à l'évidence d'un mélange de propensions évolutionnistes et
théologiques, et aucune distinction n'est faite entre les niveaux d'analyse.

En d'autres termes, il n'y a pas de système taxonomique.
Une tentative plus appréciable a été faite au milieu du XXe

siècle par le savant suédois Geo Widengren. Dans son livre,
Religionsphänomenologie (1969), Widengren situe la prière dans le
cadre du rituel. Cela peut paraître plus judicieux au premier abord,
mais cette typologie, qui est un mélange de phénomènes et de genres,
n'est ni soutenue, ni motivée du point de vue théorique. Il y a,
évidemment, bien d'autres essais de compréhension du phénomène de la
prière. Je n'entrerai pas dans les détails; en revanche, je me concentrerai

sur deux essais récents.
Le premier se trouve dans un manuel d'introduction de l'anthropologue

Annemarie de Waal Malefijt, intitulé Religion and Culture
(1968). D'après de Waal Malefijt, la prière est une des deux formes
majeures de la communication religieuse: la communication verbale
et la communication non-verbale. Le rituel est la forme majeure de
communication non-verbale. La prière est la forme majeure de
communication verbale. En réalité, dit-elle, les deux vont de pair (de Waal
Malefijt 1968: 196). Le but de la communication religieuse est de
transmettre de l'information aux interlocuteurs surnaturels. Elle écrit:

La prière et le rituel visent à engager le surnaturel dans les vies des
êtres humains, tout en reconnaissant en même temps la croyance
humaine dans le pouvoir et l'existence des dieux. Les messages
spécifiques transmettent aux dieux la connaissance, les sentiments,
les besoins, les émotions, les humeurs, et les désirs de l'homme.
Mais la communication peut aussi être «phatique» — à savoir



90 ÉTUDES DE LETTRES

dirigée vers la reconnaissance ou le rétablissement des relations
de l'homme avec ses dieux, (p. 196-97)

Il y deux types de prière, d'après de Waal Malefijt: d'un côté, les prières

formalisées, collectives, telles celles des Zunis et des Navajos, et
de l'autre côté, les prières individuelles, personnelles, telles celles des
Indiens des plaines. Dans le contexte de ces deux types de prière, de
Waal Malefijt affirme qu'il y a quatre grandes catégories «de
comportement religieux» dans la prière: demande, adoration, expiation et
gratitude (p. 200). Il devrait être clair à ce stade que de Waal Malefijt
commence par une hiérarchie prometteuse, mais finit par des catégories

taxonomiques changeantes. Son schéma est le suivant:

Premier niveau: communication religieuse
Deuxième niveau: verbal et non-verbal
Troisième niveau: prière et rituel
Quatrième niveau (prière): collectif et individuel
Cinquième niveau (rituel): demande, adoration, expiation et
gratitude

Si nous appliquons la nomenclature biologique (classe, ordre, famille,
genre, espèce), nous avons un schéma qui ressemble au Diagramme
1. Il faut noter toutefois que de Waal Malefijt a changé la relation
taxonomique au dernier échelon: il est affirmé que ces catégories sont
des expressions du comportement religieux, ce qui classifierait
effectivement la prière comme une espèce d'un certain genre indéterminé
de la famille «rituel». Il faut noter à ce stade que les taxonomies des

phénomènes culturels et sociaux ne peuvent jamais être aussi exactes

que les taxonomies biologiques. Et, au passage, les biologistes ont
leurs propres problèmes dans l'utilisation de leurs taxonomies. Il faut
également dire, pour être juste, que de Waal Malefijt n'a pas eu
l'intention de développer une taxonomie scientifique. Son but était de

présenter une typologie pratique du point de vue pédagogique comme
un arrière-plan pour ses exemples descriptifs. Mon petit exercice nous
a toutefois aidé à identifier là où la typologie proposée par de Waal
Malefijt est erronée et, d'une manière peut-être encore plus instructive,

combien il est difficile de développer des taxonomies théoriques
plutôt qu'intuitives.

L'historien de la religion Sam Gill a introduit une admirable taxonomie

théorique de la prière dans The Encyclopedia ofReligion9. Cet
article nous fournira une plateforme pour l'édifice à présenter plus bas.

9 S. Gill, deuxième édition, 2005. L'article a été repris sans changement dans la
deuxième édition. Les numéros de page renvoient à la première édition.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 91

Pour Sam Gill la prière est «communication humaine avec des
entités divines et spirituelles» (Gill 1987: 489). Gill déplore le fait
que «l'étude générale de la prière est sous-développée et naïve» et
qu'aucune étude sérieuse n'a été réalisée sur la question de l'universalité

de la prière. Il n'y a pas non plus d'études approfondies
consacrées «simplement à la terminologie qui désigne les actes de la
communication humano-spirituelle». L'article de Gill aborde la prière
dans les termes des théories modernes de la communication et de la
sémiotique, et introduit la typologie suivante:

D'abord, la prière sera considérée comme texte, à savoir comme
une collection de mots qui se tiennent en tant que communication
humaine dirigée vers une entité spirituelle. Ensuite, la prière sera
considérée comme acte, à savoir, comme l'acte humain de communication

avec les déités, qui comprend non seulement ou non
exclusivement du langage mais surtout les éléments de performance qui
constituent l'acte. Et enfin, la prière sera considérée comme sujet,
à savoir, comme une dimension ou un aspect de la religion, dont
l'articulation de la nature constitue une déclaration de croyance,
doctrine, instruction, philosophie ou théologie, (p. 489).

Ainsi, le principe taxonomique derrière cette typologie est d'un type
complètement différent de celui de la typologie élaborée par de Waal
Malefijt, même si tous les deux partagent la supposition que la classe

qu'on traite est celle de la communication religieuse. Cependant, Gill
a une approche analytique des textes et fait la distinction entre les
mots mêmes de la communication (texte), la performance de la
communication (acte) et la meta-réfléxion sur la communication (sujet).
La typologie peut être vue comme une hiérarchie de niveaux de

langage, c'est-à-dire le niveau de la langue parlée, le niveau où l'on
parle la langue, et le niveau où l'on parle de la langue. Bien que Gill
ne discute pas les motivations théoriques qui sont derrière cette
typologie, on pourrait la voir comme correspondant à la théorie des actes
de langage, même si l'analogie ne résisterait probablement pas à une
enquête systématique.

La classification de Gill devrait être regardée comme suit: 1. le
contenu de la prière, 2. l'acte de prier, 3. le maintien et la réflexion
sur la tradition de la prière, en d'autres termes, la sémantique (signification),

la pragmatique (les actes de langage) et la production sociale
(philosophie, théologie et maintien de la tradition). Cette manière
d'aborder sa classification indique que les trois niveaux ne sont pas
homologues. Le modèle linguistique montre clairement ses limites,
même si nous traitons de phénomènes qui sont linguistiques en
premier lieu.



92 ÉTUDES DE LETTRES

Une nouvelle typologie de la prière

La plupart des typologies développées dans la recherche sur la
prière se fondent sur ou se rapportent à la sémantique de la prière. En
fait, les préoccupations théologiques ont dominé la littérature au
détriment de tous les autres aspects. Une exception est, bien sûr,
constituée par les approches psychologiques, mais même de nombreuses
études psychologiques sont empreintes de suppositions théologiques.
William James, par exemple, a été clairement influencé par la théologie

libérale: la prière est une communication avec Dieu et elle est
essentielle pour la santé morale. Pour James la prière est une transaction

et la conviction qu'une transaction est effectivement conclue est
l'essence de la religion vivante (2003: 360). Cette approche nous aide
cependant très peu dans la classification des phénomènes, mais elle
nous aide à nous rendre compte que la prière implique beaucoup plus
que ce que la doctrine religieuse prétend. Le psychologue Kenneth
I. Pargament, plus intéressé par le rôle que la religion joue pour les
individus qui affrontent leurs problèmes, arrive en présentant les
résultats d'un certain nombre d'enquêtes américaines à la conclusion
que le pourcentage le plus large de gens qui prient et affirment en
fait que cela les aide se trouve chez les minorités: les noirs, les moins
éduqués, les bas revenus, les veufs, les vieux et les fondamentalistes.
Pour compléter, les femmes prient plus que les hommes (1997: 31).
Certainement, cela devrait nous sensibiliser au fait que d'autres
facteurs devraient être pris en considération sur un pied d'égalité avec
les questions doctrinales.

Les aspects sociaux de la prière ont déjà été notés par Marcel
Mauss dans un article peu connu, publié en 1909, qui devait
constituer les premiers chapitres de sa thèse de doctorat. Pour Mauss, la
prière est une forme de rituel, elle a un contenu social et constitue un
acte social. Les gens se socialisent dans la prière, un point en accord
avec le troisième niveau de Sam Gill. Mauss a insisté avec force sur
ce point dans la première partie de son essai. Une citation représentative

suffira ici:
La prière est sociale non seulement par son contenu, mais encore
dans sa forme. Ses formes sont d'origine exclusivement sociale.
Elle n'existe pas en dehors d'un rituel. Ne parlons pas des primitifs

formalismes où nous aurions trop beau jeu pour établir notre
thèse. Mais même dans les plus hautes religions, celles qui appellent

tout le monde à la même prière, la masse des fidèles ne se sert

que des recueils consignés. La tephilah et le mahzor, les surates
liturgiques, le paroissien et le bréviaire, le book of common prayer,



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 93

et les recueils des diverses «confessions» satisfont amplement aux
besoins de l'immense majorité des «croyants». Non seulement le
texte est traditionnel, mais il en vient à se matérialiser dans un livre,
dans le livre. D'un autre côté les circonstances, le moment, le lieu
où les prières doivent être dites, l'attitude qu'il faut prendre, sont
rigoureusement fixés. Ainsi même dans les religions qui font le
plus de place à l'action individuelle, toute prière est un discours
rituel, adopté par une société religieuse. Elle est une série de mots
dont le sens est déterminé et qui sont rangés dans l'ordre reconnu
comme orthodoxe par le groupe. Sa vertu est celle que lui attribue
la communauté. Elle est efficace parce que la religion la déclare
efficace. [...] Consciemment ou non, on se conforme à certaines
prescriptions, on prend une attitude réputée convenable. Et c'est
avec les phrases du rituel que l'on compose son discours intérieur.
L'individu ne fait donc qu'approprier à ses sentiments personnels
un langage qu'il n'a point fait. C'est le rituel qui reste la base même
de la prière la plus individuelle. (1968: 378-79)

C'est pourquoi une définition scientifique de la prière doit être centrée
sur des traits évidents et perceptibles et non pas sur des impressions,
des idées préconçues ou les définitions propres des fidèles. Cela parce
que les phénomènes finissent par être classifiés comme incompatibles
du point de vue taxonomique; par exemple, la majorité des croyants
prétendrait que la prière n'a rien à voir avec des incantations magiques,

ou même avec le rituel. Une telle affirmation doctrinale pourrait
difficilement être plus loin de la vérité taxonomique.

Basée sur la définition du rituel comme «des actes traditionnels
efficaces qui portent sur des choses dites sacrées» (p. 409), Mauss
définit la prière comme «un rite religieux, oral, portant directement
sur les choses sacrées» (p. 414). Si nous choisissons cette définition
comme point de départ, nous obtiendrons une typologie bien plus
compliquée.

J'ai soutenu ailleurs qu'une théorie humaniste de la religion doit se
fonder sur une théorie anthropologique centrée sur des aspects culturels

et sociaux10. Qu'est, précisément, la constitution humaine? Sans

entrer dans une discussion compliquée, je soutiens simplement que
l'individu se constitue dans un champ dynamique de trois relations:
cognitive, sociale et pragmatique, autrement dit, l'individu biologique
vivant dans le monde et, plus spécifiquement, vivant dans un contexte
social et culturel. Comme il a été dit plus haut, chaque esprit est pris
entre des processus biologiques et culturels. L'individu et son moi,

10 Voir A. W. Geertz 1994, p. 61-66, et Geertz 1999, p. 458-63.



94 ÉTUDES DE LETTRES

son identité et sa carrière sont clairement une combinaison de la
nature et de l'éducation. Plus spécifiquement, le moi étendu avec son
autobiographie et son expérience est en grande partie un produit
culturel et social qui reflète des structures sociales et des significations
intégrées. Il y a, bien sûr, une dialectique entre le psychologique et le
social, mais nous ne devons pas perdre de vue les donnés biologiques.
De manière fondamentale, nous sommes ce que nous sommes en tant
que corps situés dans des endroits particuliers. Le diagramme 2 illustre

les éléments constituants du moi.
Les humains sont alors des êtres biologiques, sociaux, culturels

et psychologiques. Je suggère qu'il n'y a pas de phénomène humain
qui n'implique pas simultanément la plupart de ces aspects ou
dimensions. À l'évidence, il peut se produire des processus dont nous
n'avons pas connaissance, comme les processus homéostatiques dans
le corps ou des souvenirs réprimés dans la psyché ou des facteurs
sociaux inconnus de l'individu. Mais tout cela peut potentiellement
être révélé. De cet axiome s'ensuit qu'aucune typologie légitime ne
peut se permettre d'ignorer ces dimensions. Avec tout le respect pour
les premiers essais, toute typologie qui est centrée en premier lieu
ou exclusivement sur une ou deux dimensions peut difficilement être
suffisante pour des objectifs scientifiques.

Le diagramme 3 illustre une taxonomie basée sur les prémisses que
j'ai retenues jusqu'à présent. Le point de départ, la classe, est constitué

par les systèmes symboliques. Comme le diagramme 3 l'indique,
il y deux lignes de base de présentation, à savoir la communication
et le comportement. Le diagramme suppose implicitement une
distinction entre systèmes de connaissance et comportement religieux et
non-religieux. Je ne discuterai pas ce point ici faute d'espace. Dans
les cultures traditionnelles on remarquera souvent que cette distinction

est brouillée. Mais même dans les cultures religieuses les plus
traditionnelles, et malgré l'affirmation du contraire par le croyant, on
peut soutenir qu'il y a également une connaissance et un comportement

non-religieux.
La prière, telle qu'elle est conçue ici, est une des nombreuses

formes rituelles, verbales. Comme toutes les autres formes, la prière
présente une dimension communicative et une autre comportementale.
La dimension communicative a été résumée avec exactitude par Sam
Gill. Dans le tableau 1, j'ai réarrangé quelques-uns de ses exemples et
en ai ajouté quelques autres.

Mais il devrait être maintenant évident qu'il y a une série
compliquée d'aspects comportementaux que les théories linguistiques et



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 95

sémiotiques ne couvrent pas. Cela inclut la prière comme comportement

social, la prière comme comportement psychologique et la
prière comme comportement (neuro)biologique. La littérature sur la
psychologie de la prière est énorme. La plus grande partie de celle-
ci est toutefois directement ou indirectement motivée religieusement.
Une partie de cette littérature est de la psychologie sérieuse et une
partie ne l'est pas. Dans le tableau 2, la section «psychologie» sera
clairement centrée sur les états mentaux et psychologiques. Il y a une
littérature expérimentale intéressante sur les effets physiques et mentaux

de la prière, qui s'intégrerait très probablement à la fois dans les

aspects psychologiques et dans les aspects neurobiologiques. Mais je
n'approfondirai pas davantage ce sujet11.

Deux exemples

Je ne procéderai pas à une application systématique de mon analyse

sur différentes prières. Le propos de mon essai est théorique et
taxonomique, et non empirique. Je crois que tout chercheur en
religion sera facilement capable de trouver des exemples dans son propre
arsenal de sources. Je me limiterai à deux exemples.

Le Notre-Père est tout à fait instructif en ce qui concerne toutes
les dimensions de la prière12. On pourrait penser que ce texte crucial

dans la tradition chrétienne peut être interprété clairement et avec
facilité, mais rien ne serait plus loin de la vérité. En fait, je m'abstiens

de discuter le contenu sémantique de la prière parce que cette
question particulière a été la source de divisions théologiques majeures,

voire de grandes confessions chrétiennes13. Même la question de
la reproduction de la traduction de la prière est parsemée de toutes
sortes d'embûches14. Que le croyant utilise la version grecque, latine
ou copte n'est pas sans signification. Une chose est claire: la façon
dont le texte apparaît dans le Nouveau Testament et la façon dont il
est utilisé et reproduit par les premiers Pères de l'Église indiquent

11 Voir l'intéressant recueil L. J. Francis & J. Astley 2001.
12 Ma gratitude s'adresse également à mon collègue d'Aarhus, Anders
Klostergaard Petersen, pour des commentaires constructifs sur cette section sur
le Notre-Père.
13 Pour une discussion très instructive et systématique de l'histoire, l'utilisation
et le contenu du Notre-Père, voir K. W. Stevenson 2004.
14 C'est la raison pour laquelle je ne présenterai pas de traduction ici. Tout lexique

standard contient le texte dans ses deux versions du Nouveau Testament
avec la version Didaché.



96 ÉTUDES DE LETTRES

clairement que les similarités et les différences entre les différentes
versions sont surprenantes et ont été dès le début la source et la cause
d'interprétations et de traductions théologiques divergentes.

On peut toutefois dire avec certitude que la prière reflète sous une
forme compacte des aspects centraux de l'enseignement du Jésus
historique. La version la plus détaillée de la prière dans Marc 6, 9-13
était la partie centrale du sermon sur la montagne. La prière a
fonctionné comme une marque d'identité pour les premiers chrétiens,
comme on peut par exemple le déduire de la version plus courte dans
Luc 11, 2-4, où les disciples demandent à Jésus de leur apprendre
une prière qui les distinguerait des disciples de Jean-Baptiste, mais
aussi dans la version Didaché ("Enseignement"), qui était un manuel
syrien chrétien, diversement daté entre le tournant du premier et du
deuxième siècle. Dans ce dernier, la prière, tout comme le reste du
contenu du manuel, était utilisée pour tester si les nombreux prédicateurs

ambulants étaient ou non de vrais chrétiens.
Le texte, en tout cas, contient quelques-unes des caractéristiques

discutées par Gill dans le premier aspect de la prière comme texte: il
s'agit certainement d'une invocation, d'une supplication et d'une
demande. Mais il semble avoir des traits caractéristiques en tant qu'acte
de langage. Dieu le Père est invoqué et nommé. On le persuade de
faire un certain nombre de choses pour ses enfants. Mais, peut-être, ce

que la prière illustre surtout, c'est le troisième aspect discuté par Gill.
En tant que sujet de tradition, pratiquement tous les théologiens
majeurs dans l'histoire chrétienne ont traité le Notre-Père. Celui-ci s'est
trouvé transformé lorsqu'il est entré dans la liturgie, un processus déjà
commencé dans la Didaché. Curieusement, cette prière chrétienne
centrale est sans doute un exemple frappant de la tradition de la prière
juive. Comme l'évêque de Portsmouth, Kenneth W. Stevenson l'écrit,
l'élément juif «n'est pas seulement dans les parallèles de l'Ancien
Testament [...] mais dans les thèmes, les styles et l'atmosphère des

prières comme Kaddish et Ahinu Malkenu» (Stevenson 2004: 40).
En outre, la prière illustre de nombreuses dimensions comportementales.

Par exemple, les Pères de l'Église du deuxième et troisième
siècle, Tertullien (c. 160-225), Cyprien (m. 258) et Origène (c. 185-
254) exhortaient les chrétiens à «prier régulièrement, à rester debout
quand ils prient, les bras ouverts, en direction de l'est, et de fonder
leurs prières sur ce que Jésus lui-même a enseigné» (Stevenson 2004:
42). Certainement, la façon dont la prière est accomplie dans les
services chrétiens est un autre exemple des contextes du mouvement
corporel, de la posture et de l'orientation, ainsi que du temps, du lieu



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 97

et du contexte rituel de la prière. Il y a de nombreux exemples des
dimensions psychologiques du Notre-Père, particulièrement dans la
tradition chrétienne mystique. Thérèse d'Avila et Ignace de Loyola
sont deux exemples qui viennent à l'esprit15. Stevenson donne une
merveilleuse citation tirée de l'autobiographie du poète Edwar Muir,
qui, le 1er mars 1939, tourmenté par la double anxiété de la maladie
de son épouse et des présages de la guerre en Europe, écrit les lignes
suivantes:

La nuit passée, allant seul au lit, je me suis trouvé soudainement
(j'étais en train d'enlever mon gilet) à réciter le Notre-Père, d'une
voix forte, énergique — chose que je n'avais pas faite depuis de
nombreuses années — avec une urgence profonde et une émotion
intense et troublée. Alors que je poursuivais, je devenais plus calme;
comme si elle avait été vide et assoiffée et qu'elle se rassasiait, mon
âme se calmait; chaque mot avait une étrange plénitude de sens qui
m'étonnait et m'enchantait. C'était tard; je m'étais assis pour lire;
j'avais sommeil; mais alors que j'étais debout au milieu du plancher

à moitié déshabillé en répétant la prière encore et encore, un
sens après un autre en surgissait, me comblant à nouveau d'une
surprise joyeuse; et j'ai réalisé que la simple demande a toujours été
universelle et toujours inépuisable, et a sanctifié chaque jour la vie
humaine16.

Bien sûr, on peut seulement avoir l'intuition des phénomènes
biologiques qui se cachent derrière cette assertion. Sans tests appropriés, il
est impossible de dire avec précision ce qui s'est passé. Mais on aurait
dit qu'il s'était soumis à une forme légère de privation de sommeil,
combinée avec la stimulation du système limbique (anxiété) qui a pu
libérer certains Opioides endogènes conduisant à de profonds effets
calmants et à un sens de plénitude, d'étonnement et d'enchantement.

Mon deuxième exemple se réfère à la tradition de prière des Indiens
Hopi de l'Arizona. Les Hopi ont trois termes pour prière: tuuvingta,
"il a demandé", naawakna "il désire, il a le désir de", et okiwlawu "il

15 Ces deux figures de la Contre-réforme utilisent la prière à la fois comme marque

d'identité pour leurs mouvements religieux respectifs, les Carmélites et les
Jésuites, et comme techniques systématiques pour la contemplation et la
méditation. Tous les exercices spirituels développés par Loyola se terminent par le
Notre-Père (cf. Ignacio de Loyola 1987). Le livre de Thérèse, Le chemin de la
perfection, est un commentaire méditatif sur le Notre-Père. Il est à la fois un
manuel pour des femmes contemplatives dans un contexte misogyne et esquisse la
découverte du soi. Dans la tradition augustinienne, Thérèse utilise le Notre-Père
comme une technique pour trouver Dieu dans l'âme (Thérèse d'Avila 1978).
16 E. Muir 1964, p. 246; cité in Stevenson 2004, p. 1.



98 ÉTUDES DE LETTRES

prie, s'humilie". Je discuterai le terme naawakna de façon détailée
plus bas, mais auparavant, il est instructif de noter le terme okîw
"pauvre, pitoyable, humble" par lequel le suppliant recherche un acte
de bienfaisance en conduisant les esprits à avoir pitié de lui.

L'anthropologue Edward A. Kennard a écrit que le terme naawakna
indique que la prière Hopi est surtout un acte de volonté. Il est aussi le
verbe le plus communément utilisé quand il s'agit d'indiquer la prière.
Kennard a observé qu'il n'est même pas nécessaire de prononcer la
prière «puisque la simple volonté ou le transfert du désir au moyen du
souffle à un bâton de prière ou à la farine de prière a le même effet.»
(1937: 492). Ce terme illustre une technique largement utilisée par
les adorateurs Hopi. Celle-ci implique l'utilisation d'objets rituels qui
ont le rôle de véhicules physiques pour la prière17. La forme la plus
omniprésente est la farine de maïs blanche moulue nommée hooma.
Cette farine est l'objet de rituel le plus commun dans la religion Hopi.
Elle est moulue idéalement par des jeunes filles dont l'innocence et la
pureté de pensée garantissent que la farine sera un véhicule approprié,
relativement vide, pour les pensées pleines de volonté des suppliants.
Le suppliant prend une pincée de farine avec le pouce et les trois
premiers doigts, l'amène à sa bouche et souffle dessus. Le souffle du
suppliant transporte le désir de la prière et le transfère aussi à la farine. La
farine est ensuite utilisée pour sanctifier d'autres objets rituels tels que
des autels, des gourdes d'eau et des outils de pierre, ou pour nourrir
des poupées et des images rituelles, ainsi que pour être jetée dans les
six directions où les esprits et les dieux demeurent.

Les prières peuvent aussi être soufflées sur des plumes de prière
appelées nakwakwusi. Le nakwakwusi consiste en une plume d'aigle
attachée à une ficelle de coton filé du pays. La plume d'aigle a la
capacité d'abriter le souffle de prière du suppliant et il est d'habitude
attaché à d'autres objets, à des murs et rebords de places sacrées, ou
simplement laissé sur le sol pour les esprits auxquels on s'adresse.
Le nakwakwusi fait partie intégrante d'un autre objet rituel appelé
paaho, «le bâton d'eau», connu comme «bâton de prière» dans la
littérature. Il y a différents types de bâtons de prière, mais la forme la
plus commune consiste en deux bâtons de peuplier coupés de façon à

symboliser le mâle et la femelle, peints, liés avec une ficelle de coton
filé du pays, de pair avec un sachet d'enveloppe de maïs contenant du

17 Voir la discussion dans A. W. Geertz 1986, p. 41-56, et 1987, p. 14-15.
D'excellents dessins de ces objets se trouvent dans Bradfield 1973, volume 2, p.
52-53, 120, 122 et 176.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 99

miel et de Yhooma ainsi qu'une plume de dinde et un nakwakwusi. Il
s'agit d'une traduction très dense, très symbolique de la vie Hopi et il
est planté comme du maïs à des endroits stratégiques comme offrande

pour les esprits, ancêtres et dieux.
Un dernier objet qui transporte les prières des suppliants est la

fumée du tabac. Fumer la pipe est un élément central dans toute
cérémonie Hopi et aussi à d'autres occasions rituelles. Dans des contextes
cérémoniels, il est d'usage d'établir des relations sociales entre les

participants mâles et d'unir les pensées et les cœurs de tous les
participants à l'événement principal. La fumée imprégnée du souhait de

prière porte les prières aux dieux. D'autres objets peuvent également
servir de véhicule. Par exemple, durant la Cérémonie du Serpent au
mois d'août, les serpents sont baignés dans l'eau, caressés avec de la
farine de prière et couverts de fumée. Fortifiés de telles prières
redondantes, les serpents sont relâchés après la cérémonie pour communiquer

les désirs des participants aux divinités de la fertilité dans les

régions infernales.
La clef des cérémonies religieuses Hopi est exprimée dans le terme

tunatya, «plan, but, intention». L'hôte d'une cérémonie s'appelle
tunatyay'taqa «celui qui a une intention», autrement dit le sponsor
qui réunit des membres des fratries rituelles dans le village pour se

concentrer sur les thèmes et les besoins exprimés dans la cérémonie
(pluie, neige, fertilité, protection contre les maladies, etc.). Ils méditent

sur ces thèmes et besoins, prient pour eux de vive voix, soufflent
leurs désirs dans la fumée, la farine de maïs, les plumes de prière et
les bâtons de prière, et exécutent les danses, les pèlerinages et drames

masqués nécessaires pour accomplir ces besoins et obtenir ces
thèmes. Donc la prière est un lien central dans le comportement de la
personne rituelle qui s'est purifiée (pam loma'unangway'ta, "il a un
bon cœur"), qui est passée par les différentes phases d'initiation, qui a

prouvé qu'elle est digne et qui a démontré sa capacité d'organiser des
cérémonies qui apportent des résultats concrets, à savoir pluie, neige,
fertilité, etc. Comme un Hopi me l'a dit:

Quand les Hopis fument, ils parlent de cette façon. Ainsi, ils disent

que la fumée de quelqu'un transmet ses intentions. C'est pour cela

que les gens fument ici. Non seulement cette fois, mais à toutes les
occasions. C'est ainsi qu'ils font, disent-ils, et cela doit être (vrai).
Personne ne m'en a jamais parlé en vérité, mais j'en ai la foi. Je

crois que cela se fait réellement ainsi.
Donc, quelqu'un qui souhaite la pluie et l'achèvement juste
d'un rituel a cela dans son esprit pendant qu'il fait cela (fume)
avec les autres ici. Ensuite, quand les gens ont fini, le leader (du



100 ÉTUDES DE LETTRES

cérémonial) dit, entre autres, «Si nos intentions (cérémonielles) sont
les mêmes, nous allons y arriver grâce à toute personne, aussi jeune
qu'elle soit, et grâce à quelqu'un dont le cœur est pur; pendant que
nous nous concentrons ainsi, nous exécutons ce (cérémonial).» Et
je crois que c'est ainsi. D'une certaine façon, c'est vraiment ainsi.
Un Hopi traverse la vie seulement par les prières. Jour après jour
il prie quelque chose du fond de son cœur. C'est évident qu'on fait
vraiment les choses comme il faut avec les prières.
Quelques-uns prient le Soleil aussi. On dit qu'il prend aussi ces
choses (prières). Il les apporte à quelqu'un (une divinité suprême),
prend même les prières de quelqu'un qui demande des choses
négatives. On dit qu'il est seulement un serviteur, donc il ne laisse

personne de côté. Il travaille pour tous. C'est ainsi18.

Cette affirmation résume les nombreuses dimensions de la prière Hopi
et illustre aussi les dimensions de ma typologie. J'en viendrai dans

un instant au contenu sémantique, mais la prière est certainement un
sujet de tradition avec des méthodes prescrites qui doivent être
suivies méticuleusement. La prière est un acte hautement social, elle
implique clairement des états psychologiques et mentaux et impliquerait
manifestement des mécanismes neurobiologiques. Elle illustre également

le fait qu'il n'y a pas de différence entre la prière, le mimétisme
et l'incantation. L'exemple qui suit sera suffisant ici.

Ce texte a été recueilli par les linguistes Charles F. Voegelin et
Robert C. Euler. Il s'agit de la prière qui annonce la grande Cérémonie
Powamuya au printemps à Shongopavi, qui garantit des vents chauds
et des pouvoirs de germination et crée le contexte pour l'initiation
des enfants dans le culte masqué Kachina. Un prêtre connu comme
Tsa 'akmongwi, "Le chef crieur", dont la tâche est de suivre le calendrier

et d'appeler les gens et les dieux aux temps appropriés du toit de

sa maison pueblo, psalmodie l'annonce suivante:
1. Je vous dirai:
2. Il reste seize jours jusqu'à ce que
3. La cérémonie Powamuy s'achève
4. Dans huit jours, après avoir installé comme il faut l'autel

Powamuy pour nous, les membres de la cérémonie se rassembleront
ici; ensuite ils jeûneront pendant huit jours.

5. Puis nous nous réunissons avec bon cœur et sommes en vérité
heureux parce que tout arrive à une conclusion à notre demier jour, et
le temps de la danse sera proche.

6. Ainsi soit-il.

18 Ces propos sont reproduits en Hopi avec une traduction anglaise chez A. W.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 101

Ces mots sont psalmodiés aux gens du village. Les mots suivants sont
prononcés dans quatre directions aux gens des nuages:

Nord!
Ouest!
Sud!
Est!
Toutes les directions!

7. Je vous dirai:
8. Chefs des quatre directions
9. Seize jours jusqu'à ce que
10. Ces
11. Membres Powamuy
12. Dansent une danse qui s'achèvera
13. À partir de maintenant jusqu'à alors il y aura
14. Huit jours jusqu'à ce que
15. L'autel Powamuy, correctement fait, soit dressé
16. Vous tous
17. Membres Powamuy
18. Y êtes rassemblés
19. Tous vos désirs étant comme un
20. Huit jours jusqu'à ce que
21. Nous
22. Ayant bu l'eau de pluie
23. Ayant clos tout
24. Alors que notre cérémonie s'achève
25. Ici
26. Donc
27. Vous ici
28. Étant heureux
29. Vos cadeaux de toute sorte étant préparés
30. De là d'en haut venant ici-bas à nous
31. Descendant sur nos champs [comme pluie]
32. Et faisant du sédiment d'eau et des lacs
33. Par conséquent nous, voyant [la pluie] à nouveau
34. Nous en réjouirons.
35. Ainsi soit-il19.

Cette annonce-prière illustre très bien ses aspects d'acte de langage
en relation avec deux audiences différentes. En termes de contenu

Geertz 1987, p. 67-68, 280.
19 Voegelin & Euler 1957, p. 124-25. J'ai corrigé l'orthographe.



102 ÉTUDES DE LETTRES

sémantique, il s'agit d'une invocation décrivant l'entière série des
états mentaux, des activités rituelles, des thèmes de saison et des

espérances du peuple qui constituent à la fois la motivation pour et les
résultats de la cérémonie imminente.

Conclusion

Il y a une différence entre la catégorisation scientifique et les
conclusions par défaut qui nous servent à vivre dans le monde. Mais
nous sommes confrontés à une double contrainte: nous essayons de

comprendre la condition humaine alors que nous sommes en plein
dedans. C'est comme essayer d'étudier la conscience: nous sommes
tous conscients (autant que nous le savons, en tout cas), mais nous
ne savons pas comment cela se produit et les outils introspectifs dont
nous disposons pour y réfléchir sont des produits de la conscience.
C'est là que les outils analytiques entrent en scène, je dirais. Nous
avons au long de notre histoire phylogénétique connu plusieurs avancées

révolutionnaires, qui ont grandement augmenté nos capacités
mentales. La révolution la plus significative a impliqué l'expansion
de notre mémoire externe et des méthodes améliorées pour examiner
des pensées qui ont été déployées. Les philosophes nous ont montré
le chemin pendant des siècles. Aujourd'hui, les chercheurs en sciences

cognitives nous expliquent comment cela fonctionne.
Cet article soutient que nous devons prendre de l'avance sans

crainte dans la science analytique comparée de la religion. Beaucoup
de travail est encore nécessaire pour affiner nos typologies, identifier
les unités et les structures fondamentales de notre savoir, et réanalyser

les quantités de données que nous avons à disposition, pleinement
conscients du niveau sur lequel nous travaillons. Mon petit exercice
sur la prière illustre, je l'espère, combien de connaissances peuvent
être perdues ou ignorées non seulement par une pensée confuse, mais,
plus important, par des hypothèses ad hoc par défaut. Les religions
peuvent être difficiles à catégoriser dans des typologies nettes, mais
l'analyse des systèmes symboliques ne l'est pas.

Armin W. Geertz

traduit de l'anglais par Bogdan Diaconescu



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 103

Tableau 1: Dimensions de la prière comme communication

(Basé sur Sam Gill 1987)

A. La prière en tant que texte (caractéristiques basées sur le contenu)

Le contenu de la prière reflète les aspects théologiques, dogmatiques, culturels,

historiques, esthétiques et d'autres aspects d'une religion spécifique.
1. Demande

2. Invocation
3. Supplication
4. Intercession

5. Action de grâce

6. Adoration
7. Dévouement

8. Benediction

9. Penitence

10. Confession

B. La prière en tant qu'acte (caractéristiques basées sur la théorie des actes de langage)
La prière comme langue et acte de langage (locution: langage; illocution: contexte;

perlocution: conséquence).

1. Invoquer
2. Nommer
3. Confier
4. Promettre

5. Déclarer
6. Affirmer
7. Persuader

8. Avoir l'intention
9. Ordonner

10. Émouvoir

C. La prière en tant que sujet de tradition
La prière n'est pas seulement ce qui est dit. On en parle et on en discute dans les

traditions religieuses et c'est un instrument d'instruction.
1. Discussions philosophiques
2. Discussions théologiques
3. Discussions doctrinales

4. Sermons

5. Guides dévotionnels, liturgies
6. Descriptions de méthodes de prière
7. Manières prescrites de dévotion

8. Modes prescrits de vie



104 ÉTUDES DE LETTRES

Tableau 2: Dimensions de la prière comme comportement

A. La prière en tant que comportement social
Conditions sociales, contextes et conséquences de la prière.
1. Mouvement corporel, posture et orientation
2. Contextes temporels (de calendrier), spatiaux (géographiques) et physiques

(architecturaux)
3. Contextes rituels
4. Régulation par institutions sociales, règles, etc.

5. Confirmation des institutions établies et relations de pouvoir
6. Exposition d'idéaux culturels, sociaux et religieux

B. La prière en tant que comportement psychologique
États mentaux et psychologiques et effets de la prière.
1. Attitude
2. Sensation

3. Attention
4. Concentration
5. Méditation
6. Contemplation
7. Anxiété
8. Soulagement
9. Peur

10. Calme intérieur
11. Effroi
12. Vénération
13. Gratitude
14. Libération
15. Transformation
16. Illumination
17. Unité
18. Union mystique
19. Extase

C. La prière en tant que comportement (neuro)biologique
Stimulations ergotropique et trophotropique du système nerveux sympathique et

parasympathique.
1. Intégration des hémisphères cérébraux

2. Augmentation ou diminution de l'endorphine et autres Opioides endogènes
3. Augmentation ou diminution des niveaux hormonaux

4. Flux sanguin et d'oxygène à des aires spécifiques du cerveau
5. Stimulation du lobe temporel
6. Privation ou stimulation sensorielle

7. Jeûne ou autres restrictions nutritives
8. Stimulation du système limbique



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 105

Diagramme 1

La taxonomie implicite de la prière de de Waal Malefijt
Armin W. Geertz

Communication religieuse

Verbale Non verbale

Rituel

Classe

Ordre

Famille

Genre

demande adoration expiation gratitude Espèce

Diagramme 2
Modèle des éléments constitutifs du moi

Armin W. Geertz

Environnement

iF

Société

Moi

-interaction-
Cerveau et corps



106 ÉTUDES DE LETTRES

Diagramme 3
Une taxonomie de la prière

Armin W. Geertz



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 107

Bibliographie sélective

ATRAN, Scott, In Gods We Trust: The Evolutionary Landscape of
Religion, Oxford, Oxford University Press, 2002.

BARRETT, Justin L., "Bringing Data to Mind: Empirical Claims of
Lawson and McCauley's Theory of Religious Ritual," in
Religion as a Human Capacity: A Festschrift in Honor of E.
Thomas Lawson, edited by Timothy Light & Brian C. Wilson,
Leiden, E. J. Brill, 2004, p. 265-88.

BARSALOU, Lawrence W., Cognitive Psychology: An Overview
for Cognitive Scientists, Hillsdale, Lawrence Erlbaum
Associates, Publishers, 1992.

— "Being There Conceptually: Simulating Categories in Preparation
for Situated Action," in Representation, Memory, and
Development: Essays in Honor of Jean Mandler, edited by
Nancy L. Stein, P. J. Bauer & M. Rabinowitz, Mahwah,
Erlbaum, 2002, p. 1-19.

—, "Abstraction in Perceptual Symbol Systems," Philosophical
Transactions of the Royal Society of London: Biological
Sciences, 358, 2003, p. 1177-87.

BARSALOU, Lawrence W., Janellen Huttenlocher & Koen Lamberts,
"Basing Categorization on Individuals and Events," Cognitive
Psychology, 36, 1998, p. 203-72.

BARSALOU, Lawrence W., W. Kyle Simmons, Aron K. Barbey &
Christine D. Wilson, "Grounding Conceptual Knowledge in
Modality-Specific Systems," Trends in Cognitive Sciences, 7

(2), 2003, p. 84-91.
BARTLETT, Frederic C., Remembering: A Study in Experimental and

Social Psychology, Cambridge, Cambridge University Press,
1932.

BRADFIELD, Richard Maitland, A Natural History ofAssociations:
A Study in the Meaning of Community, London, Duckworth,
1973, volume 2.

CLARK, Andy, Being There: Putting Brain, Body, and World
Together Again, Cambridge, MIT Press, 1997.

DENNETT, D. C., La conscience expliquée-, trad, de l'anglais par



108 ÉTUDES DE LETTRES

Pascal Engel, Paris, O. Jacob, 1993. Éd. or.: DENNETT, Daniel
C., Consciousness Explained, Boston, Toronto, London, Little,
Brown and Company, 1991.

DONALD, Merlin, A Mind So Rare: The Evolution of Human
Consciousness, New York & London, W. W. Norton &
Company, 2002.

FODOR, Jerry A., Concepts: Where Cognitive Science Went Wrong,
Oxford, Clarendon Press, 1998.

FRANCIS, Leslie J. & Jeff ASTLEY (eds.), Psychological
Perspectives on Prayer: A Reader, Herefordshire, Gracewing,
2001.

GEERTZ, Armin W., "A Typology of Hopi Indian Ritual", Temenos.
Studies in Comparative Religion Presented by Scholars in
Denmark, Finland, Norway and Sweden, 22, 1986, p. 41-56.

— Hopi Indian Altar Iconography, Leiden, E. J.Brill, 1987.
— Children ofCottonwood. Piety and Ceremonialism in Hopi Indian

Puppetry, assisted by Michael Lomatuway'ma, Lincoln &
London, University of Nebraska Press, 1987.

—, The Invention of Prophecy. Continuity and Meaning in Hopi
Indian Religion, Berkeley, University of California Press,
1994.

—, "Definition as Analytical Strategy in the Study of Religion,"
Historical Reflections/Reflexions Historiques, 25 (3), 1999,
p. 445-75.

—, "Analytical Theorizing in the Secular Study of Religion," in
Secular Theories on Religion: Current Perspectives, edited by
Tim Jensen & Mikael Rothstein, Copenhagen, Museum
Tusculanum Press, 2000, p. 21-31.

GEERTZ, Clifford, "The Impact of the Concept of Culture on the
Concept of Man," in The Interpretation ofCultures, New York,
Basic Books, 1973, p. 33-54. Publié initiallement in New
Views of the Nature of Man, edited by J. Piatt, Chicago,
University of Chicago Press, 1966, p. 93-118.

— Observer l'islam: changement religieux au Maroc et en Indonésie.
Traduit de l'anglais par Jean-Baptiste Grasset, Paris, La
Découverte, 1992. (Éd. or.: Islam Observed: Religious
Development in Morocco and Indonesia, Chicago, University
of Chicago Press, 1968, 1971).

GENTNER, Dedre, & Albert L. STEVENS (eds.), Mental Models,
Hillsdale & London, Lawrence Erlbaum Associates, Publishers,
1983.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 109

GENTNER, Dedre, & Susan GOLDIN-MEADOW (eds.), Language
in Mind: Advances in the Study of Language and Thought,
Cambridge & London, The MIT Press, 2003.

GILL, Sam, "Prayer," The Encyclopedia of Religion, New York,
Macmillan Publ. Co., 1987, volume 11, p. 489-94; second
edition, 2005, volume 11, p. 7367-72.

HEILER, Friedrich, La prière, trad, d'après la 5e éd. allemande
par Etienne Kruger et Jacques Marty, Paris, Payot, 1931. Éd.

or.: HEILER, Friedrich, Das Gebet: Eine religionsgeschichtliche
und religionspsychologische Untersuchung, München,

Verlag von Ernst Reinhardt, 1923, 5 Aufl.
HUBEL, D. H., & T. N. WIESEL, "Receptive Fields of Single

Neurons in the Cat's Striate Cortex," Journal of Physiology,
148, 1959, p. 574-91.

—, "Receptive Fields, Binocular Interaction, and Functional
Architecture in the Cat's Visual Cortex," Journal ofPhysiology,
160, 1962, p. 106-54.

JAMES, William, Varieties of Religious Experience: A Study in
Human Nature. Centenary Edition, New York, Longmans,
Green, and Co., 1902; reprint, London, Routledge, 2003.

JONES, Steve, Almost Like a Whale: The Origins ofSpecies Updated,
London, Doubleday, 1999; reprint, London, Anchor, 2000.

KAN, Irene P., Lawrence W. Barsalou, Karen Olseth Solomon,
Jeris K. Minor & Sharon L. Thompson-Schill, "Role of
Mental Imagery in a Property Verification Task: fMRI Evidence
for Perceptual Representations of Conceptual Knowledge,"
Cognitive Neuropsychology, 20 (3-6), 2003, p. 525-40.

KEIL, F. C., Semantic and Conceptual Development: An Ontological
Perspective, Cambridge, Harvard University Press, 1979.

—, Concepts, Kinds, and Cognitive Development, Cambridge, MIT
Press, 1989.

KENNARD, Edward A., "Hopi Reactions to Death," American
Anthropologist, 39, 1937, p. 491-96.

LEACH, Edmund, Rethinking Anthropology, London, Athlone Press,
1961.

LOYOLA, Ignacio de, The Spiritual Exercises, transi. Lanham &
London, University Press of America, 1987.

MAcCORMAC, Earl R., "Religious Metaphors: Mediators between
Biological and Cultural Evolution that Generate Transcendent
Meaning," Zygon, 18 (1), 1983, p. 45-65.

MAUSS, Marcel, "La prière" in Œuvres, Paris, Minuit, 1968. - T. 1,



110 ÉTUDESDE LETTRES

p. 357-548. Anglais: MAUSS, Marcel, On Prayer, English
translation by Susan Leslie, New York & Oxford, Dürkheim
Press/Berghahn Books, 2003.

MUIR, Edwin, An Autobiography, London, Methuen, 1964.
NEISSER, Ulric (ed.), Concepts and Conceptual Development:

Ecological and Intellectual Factors in Categorization,
Cambridge, Cambridge University Press, 1987.

PARGAMENT, Kenneth I., The Psychology ofReligion and Coping:
Theory, Research, Practice, New York & London, The Guilford
Press, 1997.

PATTON, Kimberley C., & Benjamin C. RAY (eds.), A Magic Still
Dwells: Comparative Religion in the Postmodern Age, Los
Angeles, University of California Press, 2000.

PYLYSHYN, Zenon, "The Imagery Debate: Analogue Media Versus
Tacit Knowledge," Psychological Review, 88, 1981, p. 16-45.

—, Computation and Cognition: Toward a Foundation for Cognitive
Science, Cambridge, MIT Press, 1984.

ROSENGREN, Karl S„ Carl N. JOHSON & Paul L. HARRIS (eds.),
Imagining the Impossible: Magical, Scientific, and Religious
Thinking in Children, Cambridge, Cambridge University Press,
2000.

SMITH, Jonathan Z., "In Comparison a Magic Dwells," in Imagining
Religion: From Babylon to Jonestown, Chicago, University of
Chicago Press 1982, p. 19-35.

SOMMERS, F., "The Ordinary Language Tree," Mind, 68, 1959,
p. 160-85.

—, "Types and Ontology," Philosophical Review, 72, 1963, p. 327-
63.

STEVENSON, Kenneth W., The Lord's Prayer: A Text in Tradition,
London, SCM Press, 2004.

TERESA of Avila, The Way ofPerfection, transi. London, Sheed and
Ward Ltd., 1946, single volume edition of The Complete Works

ofSt. Teresa ofJesus, 10th impression, 1978.

TURNER, Jonathan H., "Analytical Theorizing," in Social Theory
Today, edited by Anthony Giddens & Jonathan H. Turner,
Oxford, Polity Press, 1987, p. 156-94.

VOEGELIN, Charles F., & Robert C. EULER, "Introduction to Hopi
Chants," Journal ofAmerican Folklore, 70, 1957, p. 124-25.

WAAL MALEFIJT, Annemarie de, Religion and Culture: An
Introduction to Anthropology of Religion, Prospect Heights,
Waveland Press, Inc., 1968, rpr. 1989.



ÉTUDE COMPARÉE DES RELIGIONS 111

WIDENGREN, Geo, Religionsphänomenologie, Berlin, Walter de

Gruyter & Co., 1969.




	Étude comparée des religions : réflexions sur la science, les universaux et la condition humaine

