
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 4

Artikel: Entre rabbis et brahamanes : exercices de comparaison

Autor: Bornet, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ENTRE RABBIS ET BRAHMANES.
EXERCICES DE COMPARAISON1

L'objectif de cet article est de proposer un exemple de comparaison entre
deux contextes culturels géographiquement distants. Le sujet de la comparaison
est le rapport entre l'hospitalité et la pratique des sacrifices dans des textes du
judaïsme rabbinique et du brahmanisme ancien. Après une courte introduction
théorique et une définition des termes, nous examinons, au sein du contexte juif
rabbinique, le rapport entre l'hospitalité et le sacrifice tâmïd par la lecture de
quelques textes rabbiniques. Il apparaît que l'hospitalité est un substitut valable,

parmi d'autres, au sacrifice du Temple. L'hospitalité se conçoit volontiers
comme un rituel, soumis à des règles spécifiques, et reprenant dès lors certaines
fonctions (l'expiation, le rassemblement) du sacrifice. Dans le contexte
brahmanique, le repas hospitalité semble être le modèle de certains rites solennels
et l'hospitalité est considérée comme un sacrifice à part entière, un sacrifice
domestique faisant partie des cinq sacrifices devant être pratiqués par le maître de
maison. L'idée de partage également impliquée par l'hospitalité et le sacrifice
explique en partie l'accent mis sur la notion de «reste», qui devrait idéalement
composer chacun des repas d'un brahmane. La conclusion vise une comparaison
«interculturelle» en faisant ressortir les spécificités de chacun des contextes, et
en réexaminant l'usage fait des catégories.

1. Introduction: objectifs des indo-judaic studies

L'exercice comparatif proposé ici vise à étudier les stratégies de

l'hospitalité telles qu'elles se présentent dans deux contextes culturels

historiquement et géographiquement distants. La comparaison est

1 Je tiens à remercier ici pour leurs précieux commentaires et leur relecture
de mon texte les professeurs Johannes Bronkhorst, Maya Burger et Claude
Calame.



42 ÉTUDES DE LETTRES

envisagée sous un angle essentiellement heuristique, qui nécessite
quelques éléments préalables de justification.

On peut distinguer, en suivant Jonathan Z. Smith2, deux conceptions

de la comparaison: celle qui étudie les relations historiquement
relatées entre deux cultures et celle qui étudie des phénomènes
appartenant à deux contextes culturels indépendamment de leurs éventuels
contacts. Ces deux manières de concevoir la comparaison ont des buts
différents: le premier genre de comparaison, de type «généalogique»,
ou «homologique», vise à expliquer certaines similarités constatées à

la lumière de contacts, en formulant par exemple une théorie de la
diffusion. Le deuxième type de comparaison, «analogique», vise quant à

lui une meilleure compréhension de chacun des contextes étudiés, par
le contraste ou le dépaysement qu'offre l'étude d'un autre contexte.
Smith défend cette conception «heuristique» de la comparaison, tout
en dénonçant un emploi parfois idéologique de la comparaison
«généalogique»3. Dans la comparaison «analogique», il ne s'agit pas de

se focaliser, à la mode phénoménologique, sur les similitudes afin de

dégager des universaux, mais bien plutôt d'examiner, en les contex-
tualisant, les différentes réponses culturelles apportées à une même
question (comme celle de l'hospitalité)4. C'est ce type de comparaison

que nous allons éprouver au travers d'un exemple.
Les deux contextes convoqués par cet exercice de comparaison

sont le judaïsme rabbinique et le brahmanisme ancien. S'il peut paraître

inhabituel, éventuellement arbitraire, de confronter l'une à l'autre
ces deux traditions, cette entreprise (les indo-judaic studies) connaît
aujourd'hui un intérêt croissant — en particulier en milieu anglo-
saxon — reposant sur certaines convictions épistémologiques que
nous allons expliciter. Dans son ouvrage Veda and Torah5, Barbara

2 J. Z. Smith, Drugery Divine, p. 47.
3 Par exemple dans le cas de certaines études néo-testamentaires visant à

démontrer l'incomparabilité du christianisme originel, ou à souligner son rapport
génétique au judaïsme en ignorant ses relations avec les religions gréco-romaines,

«païennes», environnantes. J. Z. Smith, Drugery divine, p. 36-53.
4 Nous souscrivons entièrement à cette proposition d'Ute Heidmann: «Je

propose d'abandonner cette comparaison universalisante pour adopter un type de

comparaison que j'appelle différentielle. La comparaison différentielle exige
la reconnaissance et l'examen de la différence fondamentale et irréductible des
énoncés singuliers à comparer, en relation avec tout ce qu'ils peuvent avoir en
commun, notamment sur le plan thématique. Elle exige aussi la reconnaissance
du fait qu'il faut construire les comparables avant de procéder à la comparaison
proprement dite.» in Poétiques comparées des mythes, p. 50.
5 B. Holdrege, Veda and Torah.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 43

Holdrege a proposé l'une des premières tentatives scientifique et
académique de comparaison entre les cultures juive et indienne. Depuis
la parution de cet ouvrage, d'autres travaux comparatifs s'inscrivant
dans la même perspective ont vu le jour6. L'existence même de ces
projets est liée à une conception particulière de la comparaison,
permettant de légitimer l'analyse conjointe de ces deux cultures éloignées
dans l'espace (la comparaison «analogique» de Smith). Au début de
Veda and Torah, Holdrege expose son objectif:

Indeed, I would suggest that the comparative study of these traditions

[i.e. «Judaisms» and «Hinduisms»] is of significance precisely
because it provides the basis for developing an alternative model
of «religious tradition» founded on categories other than Christian-
based categories of interpretation that have tended to dominate our
scholarly inquiries.7

Une comparaison entre deux cultures étrangères à la tradition
chrétienne permettrait donc la confrontation à des phénomènes étrangers
à ceux, chrétiens, sur la base desquels se sont forgés les concepts
explicatifs de l'histoire des religions. Cette confrontation serait ainsi en
mesure de susciter de nouvelles catégories ou paradigmes applicables

à l'étude scientifique des religions. Holdrege est bien consciente

que la comparaison doit être soigneusement construite. Elle légitime
son approche en soulignant un cadre conceptuel rendant, selon elle,
la comparaison pertinente. Dans sa perspective, ses deux points de

comparaison sont comparables, car ils partagent un certain nombre
de caractéristiques communes:

Although I am of course aware of the significant differences that
distinguish «Hinduisms» and «Judaisms», I am equally struck by
certain fundamental affinities shared by brahamanical «Hinduism»
and rabbinic «Judaism» in particular: [...] as religions of orthopraxy

characterized by hereditary priesthoods and sacrificial
traditions, comprehensive legal systems delineated in the Dharmasästras
and halakhic texts, elaborate regulations concerning purity and
impurity, and dietary laws.8

6 Notamment, l'ouvrage collectif Between Jerusalem and Benares, regroupant
des contributions comparatives d'éminents spécialistes du judaïsme et de l'Inde,
une revue académique, le Journal of Indo-Judaic Studies, ainsi qu'un groupe
de recherche consacré aux Comparative Studies in Hinduisms and Judaisms se
réunissant annuellement à l'occasion des rencontres de l'American Academy of
Religion.
7 B. Holdrege, Veda and Torah, p. ix.
8 Ibid.



44 ÉTUDES DE LETTRES

Il y a donc un cadre commun (l'orthopraxie, la prêtrise, le système
légal etc.) sur lequel repose l'étude comparative — en l'occurrence,
chez Holdrege, l'étude différenciée de la notion d'Écriture dans chacun

des contextes (Veda, Torah). Ainsi conçue, et un peu dans le sens
de Detienne9, la comparaison peut permettre un éclairage réciproque
de chacun des contextes et un décentrement (relatif) du chercheur.
Bien évidemment, le chercheur ne peut se passer d'un vocabulaire
académique au moyen duquel il construit son travail et expose les
résultats de sa recherche. Les termes «orthopraxy», «sacrificial
traditions» ou encore «comprehensive legal systems» employés par
Holdrege font partie d'un vocabulaire «savant», «étique», qui émane
d'un milieu particulier. Dans notre perspective, le décentrement que
favorise l'activité comparative ne vise pas à établir une improbable
neutralité du discours, mais peut déboucher, en vue de la construction
du sujet, sur une prise de conscience et une interrogation critique des

concepts opératoires10.

2. Construire la comparaison

Comme nous l'avons indiqué plus haut, et ainsi que le préconise
Smith, on peut considérer deux familles de comparaison: la comparaison

«généalogique» et celle «analogique». A ces deux types de

comparaison, il est à mon avis possible d'associer deux étapes dans
une recherche d'histoire comparée des religions. Ces deux manières
de pratiquer la comparaison me paraissent en effet pouvoir s'impliquer

successivement et mutuellement.
Afin d'étudier un texte particulier, il est utile d'en faire la lecture

en le comparant à d'autres textes du même contexte discursif traitant
d'une question similaire. Ce travail «interdiscursif»11 mené au sein

9 M. Detienne, Comparer l'incomparable, p. 41-59. En particulier «Il ne semble

pas trop présomptueux de dire qu'en construisant des comparables, plus ou
moins bons, à plusieurs, entre historiens et anthropologues, on apprend à se mettre

à distance de son soi le plus animal, à porter un regard critique sur sa propre

tradition, à voir, ou entrevoir, que c'est, vraisemblablement, un choix parmi
d'autres.» (p. 59, nous soulignons).
10 Nous partageons l'avis de Claude Calame selon qui «[...] à l'instar de toute
science humaine et sociale, l'étude des religions [...] ne peut être que décentrée
et comparative. Mais dans la perspective critique qui est celle des sciences
humaines au tournant de ce siècle nouveau, il convient de porter un regard réflexif
sur ce nécessaire décentrement du point de vue adopté, tout en mettant en question

les concepts opératoires par ailleurs indispensables à toute démarche
comparative.» Ici même, p. 210.
11 Nous entendons ce terme dans le sens décrit par P. Charaudeau et D.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 45

d'un contexte culturel permet ainsi de prendre conscience de différents

avis exprimés quant à une question. Ainsi conçue, la comparaison

est plutôt du type «généalogique», de manière à tracer les réseaux
de transmission d'une idée ou d'une question au cours de l'histoire
de la composition des textes, et pour expliquer les divergences d'avis
sur un point particulier en faisant recours à des arguments d'ordre
historique.

Les résultats de la comparaison effectuée entre différents textes
d'une tradition peuvent ensuite être réinvestis dans une deuxième
phase de la recherche, «interculturelle»12. Il serait bien sûr naïf de
chercher à pratiquer une comparaison «générale» portant sur des
ensembles aussi élaborés et complexes que, par exemple, «le judaïsme»
et «l'hindouisme»: il convient donc de prendre en compte la diversité
de chaque tradition, rapportée au travers d'un corpus limité de textes,

ce qui est précisément effectué dans le travail «interdiscursif». La
confrontation des résultats d'un contexte particulier peut alors susciter
une interrogation originale sur l'autre contexte. Ce questionnement
croisé peut s'élaborer au fil de l'étude comparative, ou intervenir en
fin de travail, permettant dans ce cas de réexaminer les données de
chacun des contextes. En dernier lieu, et comme le suggère l'un des

objectifs déclarés des indo-judaic studies, certains concepts explicatifs

et paradigmes de l'histoire des religions pourraient se voir révisés
dans le sens de la déchristianisation de la discipline.

Dans ces deux entreprises comparatives successives, le problème
principal réside dans la délimitation des sujets à comparer (comment
constituer un corpus, quels textes y inclure ou en exclure, que peut-on
comparer?). Comme le rappelle J. Z. Smith, il faut nécessairement
faire recours à un troisième terme, permettant d'interpréter la
similarité ou la différence constatées au travers de la comparaison13. Ce

Maingueneau, Dictionnaire d'analyse du discours, p. 324-26.
12 Qui peut d'ailleurs faire l'objet d'un laboratoire de recherche comparative où
plusieurs chercheurs collaboreraient. M. Detienne, Comparer l'incomparable, en
appelle à cette sorte de collaboration (en particulier entre anthropologues et
historiens), p. 41-59.
13 J. Z. Smith, Drudgery Divine, p. 51: «The statement of a comparison is never
dyadic, but always triadic; there is always an implicit "more than", and there is
always a "with respect to". In the case of an academic comparison, the "with
respect to" is most frequently the scholar's interest, be this expressed in a question,
a theory or a model — recalling, in the case of the latter, that a model is useful
precisely when it is different from that to which it is being applied.» Nous
soulignons.



46 ÉTUDES DE LETTRES

troisième terme est souvent d'ordre théorique: il est une construction
du chercheur évaluée (infirmée ou confirmée, s'il s'agit d'une
hypothèse) au travers de chacun des contextes. Il peut ainsi s'agir d'une
question adressée à deux contextes à l'aune de laquelle sont étudiés
les textes.

Commençons donc par poser un exemple de «troisième terme»
sous la forme d'une problématique. La question nous occupant ici est
celle d'un lien entre le sacrifice et l'hospitalité. Disons-le d'emblée,
l'idée même d'une association entre l'hospitalité et le sacrifice nous
paraît, de prime abord, étrange. Le sacrifice et l'hospitalité désignent
en effet deux sortes de pratiques qui semblent à première vue bien
différentes, à la fois dans leur déroulement et dans leur visée. Nous
chercherons donc à comprendre pourquoi les correspondants indigènes

des termes désignant le sacrifice et l'hospitalité pourraient être

susceptibles de partager un lien. Nous nous demanderons en quoi
consiste cette relation et comment elle peut s'expliquer. D'un point
de vue conceptuel, deux types de rapports peuvent associer l'hospitalité

au sacrifice: 1) la pratique même du sacrifice et de l'hospitalité
comportent des éléments très proches (lien «formel»); 2) les

conséquences de la pratique de l'hospitalité et de celle d'un sacrifice sont
comparables, voire similaires (lien «fonctionnel»). Je propose aussi

une hypothèse de travail, consistant à dire que le contact à l'étranger

— un dieu, un étranger — pourrait éventuellement expliquer un
rapprochement entre la pratique de l'hospitalité et celle du sacrifice.
Il ne s'agit bien sûr pas de confirmer à tout prix cette hypothèse. La
confrontation avec les textes permettra de la mettre à l'épreuve.

À ce niveau général, nous nous devons de définir les termes
centraux de la recherche, afin de rendre possible la délimitation du sujet
au sein de chaque contexte. Nous entendons donc par hospitalité,
«l'accueil temporaire d'un étranger chez soi»14 et par sacrifice, «un
acte rituel qui, par la consécration d'un objet ou d'un être, a des

conséquences pour la personne l'exécutant (ou la communauté dont celle-
ci fait partie)»15. Nous sommes bien conscients des problèmes pesant

14 Les deux termes d'«étranger» et de «chez soi» peuvent, selon les contextes,

prendre des significations variées: étranger politique, par la religion, par la
«classe sociale» etc., et le «chez soi» compris comme la maison, le village, le

pays, la religion etc.
15 Je m'inspire ici de la définition classique d'Hubert et Mauss, «Essai sur la
nature et la fonction du sacrifice», p. 15, dont je modifie quelques éléments me
paraissant trop élaborés pour une définition de travail. Il me semble préférable de

ne pas introduire, à ce stade préliminaire, l'élément de la victime. La dimension



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 47

sur le terme même de sacrifice — la référence chrétienne auquel il a

souvent implicitement ou explicitement renvoyé, notamment, ou la
prétention universelle dont il a fréquemment été chargé16 — mais le

prenons ici comme une simple définition de travail et dans une
perspective constructiviste.

Nos deux propositions de définitions sont volontairement relativement

larges. Elles doivent permettre la désignation de phénomènes
au sein de l'un et l'autre des contextes culturels. Cela semble bien
être le cas, puisque dans les deux traditions étudiées, les notions
d'hospitalité et de sacrifice sont thématisées: en hébreu, ha-knassat
(ha-j'ô^hïm pour l'hospitalité (lit. l'accueil des hôtes)17 et yölä tâmld,
ou simplement tâmld, pour dire 1'oblation sacrificielle perpétuelle,
effectuée deux fois par jour au Temple. En sanscrit, le terme principal
pour désigner l'hôte est atithi, sur la base duquel se forment des noms
comme ätithya et atithikriyà, «l'hospitalité». Le terme yajna est le
terme principal pour signifier la notion de sacrifice et sert de base à

plusieurs dérivés désignant des types particuliers de sacrifices.
Enfin, les deux séries de textes auxquels nous nous référons, le

Talmud de Babylone (TB) et les Lois de Manu, sont comparables dans
leur genre, puisque il s'agit dans les deux cas de textes à visée
prescriptive, œuvres d'élites religieuses (rabbis et brahmanes)18.

3. Comparer dans le cadre de textes du judaïsme rabbinique

Jacob Neusner a montré l'intérêt et les problèmes de la comparaison

dans le cadre de l'étude de textes traditionnels du judaïsme19.
Il critique en particulier une certaine conception du Comparative

collective me paraît au contraire importante, de sorte à prêter attention aux
conséquences collectives potentielles du sacrifice tel que décrit par nos textes.
16 M. Detienne, «Pratiques culinaires et esprit de sacrifice», p. 34-35, critique
en ce sens la démarche de René Girard.
17 Le terme n'apparaît pas en hébreu biblique, mais est fréquemment employé
en hébreu rabbinique.
18 Pour une comparaison du caractère législatif de ces deux séries de textes,
voir B. S. Jackson, «From Dharma to Law». Il est évidemment difficile de savoir
dans quelle mesure les règles exposées dans ces textes se sont historiquement
appliquées. Notre étude porte sur les pratiques prescrites et non sur les pratiques
réellement agies.
19 J. Neusner, «Toward a Theory of Comparison», en particulier p. 274: «Not
knowing the context of likeness or difference, we also do not know the meaning
of likeness or difference. That is why the definition of the context in which
discrete data make their appearance demands attention first of ail.» L'auteur souligne.



48 ÉTUDES DE LETTRES

Midrash qui se permet de comparer n'importe quel texte avec n'importe

quel autre, pour autant que les deux textes commentent un
même verset biblique. Pour Neusner, la comparaison doit s'effectuer
à l'intérieur d'un cadre historique ou théorique incluant les textes
comparés, et problématisant leur relation. Cela ne veut pas dire que le
contexte des textes comparés doit être le même, mais que celui-ci doit
être connu et problématisé.

Nous partageons l'avis de Neusner: le simple fait qu'un même verset

soit commenté ne suffit pas à rendre la comparaison intéressante.
Par ailleurs, la juxtaposition de commentaires issus de corpus différents

pose la question du genre discursif: peut-on comparer un
commentaire d'un verset biblique fait sur le mode de la narration avec
un autre commentaire issu d'un responsuml Dans l'affirmative, que
veut-on montrer par la comparaison? Il convient donc de toujours
replacer un texte étudié et comparé dans son contexte (discursif et
historique).

Pour ce qui nous concerne, nous souhaitons lire nos textes, qui font
presque tous partie du corpus talmudique20, à partir de la question
suivante: dans quelle mesure l'hospitalité est-elle liée au sacrifice
pratiqué au Temple, et quel impact sur l'hospitalité a eu la destruction de
celui-ci? Pour tenter une réponse, il nous faut commencer par préciser
très brièvement les notions d'hospitalité et de sacrifice dans le
contexte juif rabbinique.

3.1. L'hospitalité
Bien évidemment, la littérature rabbinique présente plusieurs types

d'hospitalité, se déclinant notamment en fonction de l'identité des

protagonistes: sont-ils des rabbis, des juifs, des étrangers-résidents
(gër tösäb), ou de parfaits étrangers (gôy, nâkn...)l L'hospitalité
accordée à un rabbi ou à un étudiant de la Torah se trouve par exemple
spécialement valorisée. Des textes de la littérature narrative présentent

néanmoins une conception moins conditionnée de l'hospitalité,
qui se prolonge dans la tradition hébraïque de la charité. D'une
manière générale, la pratique de l'hospitalité est vivement encouragée et
certaines caractéristiques se retrouvent dans presque tous les cas.

20 Le Talmud (Mishna et Guemaras palestinienne et babylonienne) a été composé

ou compilé entre les 2ème (Mishna) et 6ème s. (Guemaras) de notre ère. Nous
consulterons les commentaires usuels, notamment celui de Rashi de Troyes
(1040-1105). Nous nous référerons à deux courts textes rabbiniques mais non
talmudiques tirés de P'sïqtâ de-R. Kah"nä et 'Äböt de-Rabbi Nätän A.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 49

Le déroulement d'un repas d'hospitalité, et notamment quand un
rabbi en invite d'autres, est très précisément décrit: après l'accueil de

l'hôte, le repas commence par la fraction du pain et se ponctue
obligatoirement par une bénédiction, la birkat ha-mäzön21. Les hôtes sont
placés selon un ordre bien précis (en particulier quand il s'agit de la
réception de rabbis) et sont priés de se laver les mains avant et après
le repas22. L'hôte reçu et l'hôte qui reçoit doivent tous deux observer
une série de règles garantissant le bon déroulement de l'hospitalité.
La personne reçue doit par exemple se comporter avec modestie et
faire preuve de reconnaissance envers son hôte à la fin du repas23.
L'hôte qui reçoit doit quant à lui se montrer prévenant, et escorter son
invité après le repas24. L'hospitalité bien pratiquée est créditée d'un
grand mérite: elle entraîne des conséquences bénéfiques à la fois
immédiates (ou mondaines) et différées25.

3.2. Le sacrifice

Depuis les temps bibliques, le sacrifice est une institution centrale
dont la pratique est réputée obligatoire. Le verset suivant du livre des

Nombres est l'un de ceux fondant le commandement de la pratique
du sacrifice:

Et le Seigneur s'adressa à Moïse et lui dit: «Et tu leur diras: "C'est
l'oblation faite par le feu (M- 'issœh) que vous offrirez au Seigneur.
Deux agneaux (Idbäsim) de la première année, sans interruption,
jour après jour, pour l'oblation continuelle Çôlâ tämid)"»26.

Le commandement biblique du sacrifice implique donc un service
ininterrompu qui est historiquement attesté: c'est effectivement un
sacrifice quotidien qui était accompli au Temple de Jérusalem (en
particulier le sacrifice tämid, effectué deux fois par jour, matin et soir).
Un texte de Pesiqtä de-R. Kahanä21 commente le verset de Nombres
en indiquant l'une des principales fonctions du sacrifice:

21 Voir par exemple TB Beräköt 46a.
22 Par exemple, TB Beräköt 46b, qui indique un ordre de précédence pour la
disposition des invités ainsi que pour le fait de se laver les mains.
23 TB Berâkôt 58a.
24 TB Sötä 46b.
25 Par exemple, TB Bâbâ MesTâ 86b. Pour une description plus détaillée de

l'hospitalité hébraïque, voir Ph. Bornet, «Judaïsme: Entre normes religieuses et
principes éthiques».
26 Nombres 28, 3.
27 Corpus de midrashim homilétiques probablement composé en Palestine avant
le 7ème s.



50 ÉTUDES DE LETTRES

Selon l'École de Shammai, les kfbâsïm [i.e. les agneaux sacrificiels]

sont ainsi nommés car ils suppriment (kôbsim28) les péchés
Çawônôtëhœm) d'Israël. Selon l'École de Hillel, les kfbäsim sont
ainsi nommés car ils nettoient (kôbsïn29) les péchés d'Israël.30

Les deux Écoles interprètent différemment le sens de kSbâsim dans le
verset de Nombres mais en tirent une conclusion presque identique:
le sacrifice supprime ou nettoie les péchés. Ce sont ainsi le respect de

la mïswâ du sacrifice, et la perpétuation de sa fonction expiatoire qui
deviennent hautement problématiques avec la destruction du Temple
de Jérusalem, où étaient exclusivement31 pratiqués les sacrifices. On
comprend donc que l'autorité rabbinique se soit activement employée
à rechercher de possibles substituts32.

3.3. Hospitalité et sacrifice
À un niveau «formel», c'est la ressemblance entre la table d'un

repas et l'autel qui semble d'abord associer la tenue d'un repas à un
sacrifice. Le verset biblique d'Ezéchiel 41, 22 est souvent cité pour
justifier ce lien, comme dans ce texte du traité 'Äböt:

R. Sim'on33 dit: si trois personnes ont mangé à une table et n'ont
pas dit des paroles de la Torah (welö ' 'ämrü 'aläw dibrê tôrâ), cela
est comme si elles avaient mangé des sacrifices [offerts] au mort,
car [de ce genre de personnes] il est dit: «En effet, toutes les
tables sont couvertes de vomissures et d'immondices; pas un coin n'y
échappe.»34 Mais, si les trois ont mangé à une table et ont dit des

paroles de la Torah, [cela est] comme s'ils avaient mangé à la table
de l'Omniprésent, béni soit-Il (äklü missulhänö sœl mâqôm bärük
hü 0, comme il est dit: «et II dit: voici la table qui est devant le
Seigneur»35.36

28 käbas, part, qal (avec sin).
29 käbas, part, qal (avec samek).
30 Hslqtä de-R. Kahanä, ed. Mandelbaum, 6.4.
31 A l'exception du Temple de Leontopolis en Égypte.
32 Sur la réflexion rabbinique relative aux moyens de suppléer le service au
Temple, cf. E. E. Urbach, The Sages. Their Concepts and Beliefs, p. 434-35.
33 R. Sim'on b. Yohai, tanna (maître ayant contribué à la composition de
la Mishna) de la 3ème génération (actif de 125 à 156 environ), disciple de R.
'Aqiva.
34 Isaïe 28, 8. La seconde moitié du verset pourrait être traduite par: «sans
l'Omniprésent» (belï mâqôm). Cette traduction serait en accord avec le passage
de 'Äböt 3, 6 qui explique que la Sekïnâ est présente quand on débat au sujet de
la Torah. Le Gaon de Vilna glose ce passage avec une référence au verset suivant
(Isaïe 28, 9) «A qui l'un doit-il enseigner le savoir etc.», indiquant que c'est la
Torah qui manquait à ces tables.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 51

Le rapport à l'hospitalité n'est pas très clair dans ce texte, car la question

de l'étranger n'y est pas évoquée. Toutefois, on voit que, selon R.
SinTon b. Yohai en tout cas, la commensalité pour elle-même n'est
pas considérée comme une vertu. Au contraire, et même si l'on peut
percevoir dans ce texte une certaine exagération rhétorique, la
commensalité non ponctuée de «paroles de la Torah» (à comprendre sans
doute comme la bénédiction) pourrait s'apparenter à de l'idolâtrie
(«les sacrifices au mort»37). C'est dire que le repas lui-même a clairement

une valeur rituelle, positive dans le cas où l'on respecte l'injonction
de consacrer la table par une bénédiction, négative dans le cas

contraire. Le verset d'Ezéchiel 41, 22, où le terme «table» (sulhän)
réfère à l'autel vient ainsi légitimer l'idée que le repas lui-même est
ritualisé au point de ressembler à un rite sacrificiel.

Cette analogie dans la forme, qui associe le repas (la table) au
sacrifice (l'autel), ne s'arrête pas là: l'importance du pain au repas,
ainsi que le fait de se laver les mains avant un repas sont peut-être
d'autres signes évoquant l'ancienne pratique sacrificielle. La
coutume des «pains de proposition»38, présentés sur une table particulière
dans le bâtiment du Temple (et changés toutes les semaines, le jour
du Shabbat) explique peut-être en partie la portée rituelle du pain lors
d'un repas39, et l'obligation des prêtres de se laver les mains40 pourrait

être mise en rapport avec la prescription de cette pratique avant et
après chaque repas41.

Cette association semble concerner tout aussi bien la fonction
même des deux pratiques respectives. Il est par exemple théoriquement

prescrit de réciter le Psaume 137, afin de se remémorer la
disparition du Temple et des sacrifices qui y étaient pratiqués42, avant
la formule (en quatre parties) de la prière de grâce récitée après les

repas (la birkat ha-mäzön). De même, le commentaire de Bartenora
sur notre traité 'Abôt fait justement remarquer que c'est la birkat

35 Ezéchiel 41, 22.
36 'Äböt 3, 3. Le traité 'Äböt fait partie de la Mishna.
37 Cf. Psaumes 106, 28, qui se réfère à Nombres 25, 3.
38 Voir Lévitique 24, 5-9. De nombreux textes talmudiques se penchent sur les
détails de cette coutume (par exemple TB Yömä 17a-18b, ou TB Menâhôt 8a).
39 Le pain implique par exemple la récitation de la bénédiction ha-môsï. Sulhän
'Arük, 'Orah Haylm, 168.
40 Cf. Exode 30, 19-20.
41 Le fait de manger du pain implique l'obligation de se laver les mains. Sulhän
'Arük, 'Orah Haylm, 158.
42 TB Bäbä Baträ 60b.



52 ÉTUDES DE LETTRES

ha-mäzön qui fait défaut à la table décrite dans la première partie
du texte, et que celle-ci permet, tout comme le sacrifice, on l'a vu,
l'expiation des fautes: «par ce moyen, leurs péchés sortent (yôsln
höbätän)»43. L'une des fonctions du sacrifice peut donc être suppléée
par le repas. D'autres substituts, plus directement liés à l'hospitalité,
sont exprimés par les textes. Ainsi, une histoire des 'Äböt de-Rabbi
Nätän44 rapporte qu'

une fois, Rabban Yohanan b. Zakkai45 sortit de Jérusalem et R.
Yehosu'a [son disciple] le suivit, contemplant le temple en ruines.
Malheur à nous, s'écria R. Yehosu'a, car il est en ruines; le lieu
où les péchés d'Israël Çawônôtëhœm sœl yisrâ 'ët) étaient expiés est
laissé à l'abandon! Il [Rabban Yohanan] lui dit: Mon fils, ne sois

pas affligé, nous avons une autre [expiation] qui lui est semblable.
Laquelle? C'est la gemllüt hasâdlm, car il est écrit «Car j'aime la
générosité (hcesced.) et non les sacrifices (zäbah) [...]» (Osée 6,
6).46

Les œuvres bienveillantes (gemïlût hasädlm) sont ainsi réputées avoir
les mêmes effets bénéfiques (à savoir, l'expiation des péchés d'Israël:
'"wônôtëhœm sœl yisrâ 'ël) que le service au Temple (à savoir, le
sacrifice). Il y a ici, en quelque sorte, un tournant «théologique», légitimé

par le texte d'Osée: le rite sacrificiel est dévalué au profit des

actes charitables. Ce dire, décrivant un moyen de suppléer la pratique

du Temple, comporte d'autant plus d'autorité qu'il est mis dans
la bouche de Rabban Yohanan b. Zakkai, qui a dirigé les débats du
Sanhédrin dans la période faisant immédiatement suite à la destruction

du second Temple.
Le terme gemllüt hasâdïm évoque la charité pratiquée avec un

engagement personnel, en principe sans apposer de condition sur l'identité

de son récipiendaire, par contraste avec la sedäqä47 qui peut ne
consister qu'en un don pécuniaire48. L'hospitalité, dont la pratique

43 Ad loc., 'Ovadya Bartenora est né en Italie (vers 1450) et mort à Jérusalem
(avant 1516); il est réputé pour son commentaire de la Mishna.
44 Commentaire du traité 'Äböt, probablement composé à l'époque tannaïtique
(env. les deux premiers siècles de notre ère).
45 Tanna de la première génération, élève de Hillel, actif à Yavne, entre 50 et
80.
46 'Aböt-de-Rabbi Nätän A, 4.
47 Voir sur le rapport entre ces deux formes de charité (et la préférence donnée
à la gemllüt hasädlm), TB Sflkkâh 49b.
48 Voir Ph. Bomet, «Judaïsme: Entre normes religieuses et principes éthiques»,
p. 147.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 53

implique l'engagement personnel, est précisément reconnue comme
faisant partie de la gemilüt hasâdîm49, et c'est à ce titre qu'elle peut
être considérée comme une mïswâ. Aussi l'hospitalité, en tant qu'elle
relève de la charité, est-elle susceptible deremplacer efficacement
le sacrifice. Faisant écho à ce passage des 'Aböt-de-Rabbi Nätän, un
texte du traité talmudique Beräköt mentionne cette fois plus clairement

un lien entre l'hospitalité et le sacrifice:

«Qui passe perpétuellement (tämld) chez nous.»50 Rabbi Yose
fils de Rabbi Hanina dit au nom de Rabbi 'ElTezer ben Ya'aqov:
quiconque accueille (ha-mf 'ârëah) un Sage (talmid. hâkâm) en sa
maison et lui fait profiter de ses biens — l'Écriture le lui compte
en sa faveur comme s'il avait présenté les sacrifices quotidiens
(fmidln).51

Le verset cité de II Rois se rapporte au récit biblique du prophète
Elisée, accueilli par la femme Shunamite. Pour son hospitalité, cette
dernière est récompensée par la naissance d'un fils. Ce récit est ainsi
très similaire à celui de Genèse 18, qui voit pareillement Sarah donner

naissance à Isaac en conséquence de l'hospitalité prodiguée par
Abraham aux trois anges.

Le texte se base sur une méthode d'interprétation classique: une
parenté terminologique52 renseigne sur ce à quoi équivaut l'hospitalité.

À savoir, l'offrande perpétuelle au Temple, présentée matin et
soir (tâmïd). C'est l'amora palestinien de la seconde génération, Yose
b. Hanina, élève de Yohanan, qui rapporte la parole d"ElTezer b.

Ya'aqov, le tanna de la troisième génération53. Ce tanna est connu
pour son sens de la charité, par exemple dans l'histoire de l'accueil
d'un homme aveugle à qui il donne un siège au-dessus du sien,
rapportée à son sujet dans le Talmud de Jérusalem (77)54. L'hospitalité
est donc, pour 'ElPezer b. Ya'aqov un substitut valable de la pratique
sacrificielle au Temple. On remarquera cependant que cette efficace
semble ici se limiter au cas où c'est un Sage (talmid häkäm) qui est
accueilli.

Cette substitution, à la fois formelle et fonctionnelle est confirmée
par ce texte du traité Hagïgâ, qui fait usage du même verset d'Ezéchiel

49 Voir Rashi sur TB Sabbat 127b.
50 II Rois 4, 9.
51 TB Berâkôt 10b. Voir aussi TB Berâkôt 63b.
52 fmidln est le pluriel substantivé («les sacrifices quotidiens») de tâmld
(«perpétuel, constant»).
53 actif dans la deuxième moitié du 2ème s., disciple de R. 'Aqiva.
54 TJ Pê'à 8:9, 21b.



54 ÉTUDES DE LETTRES

que nous avons déjà lu, et auquel la Masoret ha-Shas associe un autre
texte que nous allons comparer:

Mais cela est différent pour la Table (sulhän), [27a] que l'Écriture
rapporte [être] en bois, ainsi qu'il est écrit: «l'autel haut de trois bras
et long de deux bras, [était] en bois et ses coins aussi; sa longueur
et ses parois [étaient] en bois, et II dit: voici la table qui est devant
le Seigneur.»55 Ce [verset] commence avec un autel et finit avec
une table (pàtàh bammizbêah v/slyèm bassulhän). Rabbi Yohanan
et Res Laqis disent les deux: aussi longtemps que le Temple existait,

l'autel permettait l'expiation pour une personne (mekappêr
*al 'ädäm); à présent, c'est la table d'une personne (sulhänö sœl
'ädäm) qui permet l'expiation pour lui (mekappër "äläw).56

Le contexte est ici celui d'une discussion sur la nature des ustensiles

du Temple. La question se posant inévitablement à la lecture de

ce texte est le sens qu'il convient d'attribuer à la table (sulhän). Le
contexte n'implique pas que le terme de table soit immédiatement
compris comme «repas d'hospitalité». Cependant, Rashi précise à

propos de ce texte que l'expiation est rendue possible «par l'hospitalité
(behaknassat 'ôb'hïn)»51. Les Tosafot expliquent, dans le sillage

de Rashi58: «Car grand est le pouvoir de la bouchée de pain (degädöl
köah halTglmä), comme cela est dans le récit du chapitre häläq59».
Nous reviendrons tout à l'heure sur ce commentaire et sur la notion
de legïmâ. Il ne faut toutefois pas limiter l'interprétation de ce texte
à l'hospitalité: le Maharsha60 explique, contrairement à Rashi, qu'il
s'agit de l'ascèse alimentaire, faite en mémoire de la destruction du
Temple; et d'autres interprètent la table dans le sens de l'étude de la
Torah, en se basant sur le texte du traité 'Äböt (3, 3) que nous avons
vu plus haut: en ce sens, c'est l'étude qui supplée l'expiation autrefois
prise en charge par le sacrifice au Temple61. Un texte parallèle donne
une version quelque peu différente:

55 Ezéchiel 41, 22.
56 TB Hagïgâ 26b-27a.
57 Rashi, ad loc.
58 Tosafot, ad loc.
59 Le chapitre häläq inclut le texte de TB Sanhœdrîn 103b que nous évoquerons

plus loin.
60 Maharsha est l'acronyme de Samuel Eliezer Ben Judah ha-Levi Edels (1555-
1631), auteur d'un important commentaire du Talmud (Hïddûsë Haläköt). Nous
rapportons son avis à partir de la section 7yunïm de l'édition Vilna du Talmud.
61 Cf. le commentaire de Bartenora sur 'Abôt 3, 3 mentionné plus haut. Voir
aussi TB Menähöt 110a; TB Ta'anit 27b: l'étude des sacrifices remplace leur
pratique. Le jour de Kippour (Mishna Scbü'öt 1, 6), et le fait même de l'Exil



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 55

Rab Yehudah dit encore: il y a trois choses dont l'accomplissement
prolonge les jours et les années d'un homme: l'accomplissement
de la prière, l'accomplissement d'un repas (wehamma'arïk *al
sulhänö), et l'atténuation d'un secret. [...] [55a] [...] «l'accomplissement

d'un repas», car il se peut qu'un homme pauvre vienne et il
lui donnera quelque chose, ainsi qu'il est écrit: «l'autel haut de trois
bras [était] en bois.» Et il est écrit: «Il [i.e. le Seigneur] dit, voici la
table qui est devant le Seigneur». Ce [verset] commence avec un
autel et finit avec une table. R. Yohanan et R. 'ETazar expliquent
tous deux: aussi longtemps que le Temple existait, l'autel permettait
l'expiation pour Israël (mekapppêr 'al yisrä e/); à présent, c'est la
table d'une personne (sulhänö sœl 'ädäm) qui permet l'expiation
pour lui.62

On remarquera trois différences par rapport à notre texte précédent: le
contexte n'est pas le même, et il semble ici évident qu'il s'agit bien
d'hospitalité et de charité («car il se peut qu'un homme pauvre vienne
et il lui donnera quelque chose, ainsi qu'il est écrit...»). La table est
donc comprise comme la table du repas à laquelle on convie un hôte.
On notera d'autre part que dans la règle générale: «aussi longtemps
que le Temple existait...», le mot Israël est employé. Ce terme peut
désigner soit l'Israélite, soit collectivement, le peuple d'Israël. Dans
ce dernier cas, l'opposition entre yisrâ'ël et 'ädäm pourrait suggérer

le passage du registre collectif (le Temple) au registre individuel
(l'hospitalité domestique). Peut-être cette nuance évoque-t-elle aussi
les sacrifices effectués par les non-juifs au Temple de Jérusalem et
précise-t-elle que la table équivaut, dans sa fonction expiatoire, au
sacrifice fait par un Israélite63. Enfin, le propos n'est plus attribué à

Yohanan et Res Laqis mais à Yohanan et 'ETazar. Les trois sont des

amoras de la seconde génération (actifs de 250 à 290 environ). Rabbi
'ETazar succéda en fait à Res Laqis à la tête de la communauté de

(TB Sanhaedrïn 37b) sont d'autres moyens palliatifs à la pratique sacrificielle du
Temple.
62 TB Berâkôt 54b-55a. Une autre version du texte se trouve encore en TB
Menähöt 97a.
63 Se légitimant par Lévitique 22, 25 et I Rois 8, 41-43, le sacrifice des non-
juifs au Temple de Jérusalem est autorisé, et est historiquement attesté durant
la période du second Temple. La règle formulée par les rabbis est que ce qui est
sincèrement offert est accepté (Mishna Seqällm 1, 5). L'intention de ce genre de
sacrifices n'est pas tellement l'expiation, qui n'est en principe requise que de
la part des juifs, mais plutôt la recherche d'un avantage ou de faveurs pour soi-
même ou un autre. Cf. Flavius Josèphe, La guerre des Juifs 2.197 qui rapporte
un exemple de sacrifices faits à César.



56 ÉTUDES DE LETTRES

Tibériade. La différence vise donc la chaîne de transmission du propos

(mais non son inscription historique et géographique).
Ce texte fait l'objet de commentaires de Rashi et des Tosafot qui

montrent que la table est clairement comprise comme la table d'un
repas présenté à des hôtes. Rashi commente: «Car il donne du pain
aux hôtes (denôtën perüsä Ie 'ôChïm)»64. Les Tosafot ajoutent, en se
référant au passage talmudique de Sanhasdrïn 103b: «car une
bouchée de pain est grande (digdölä legîmâ)»65. Le récit auquel se

rapportent les Tosafot, en commentaire de nos deux textes talmudiques,
est précisément un passage montrant les conséquences de l'inhospitalité:

la mise à l'écart des Ammonites et des Moabites n'ayant pas
offert l'hospitalité (la bouchée de pain, leglmä), aux Hébreux lors de
leur sortie d'Égypte66. Aussi l'hospitalité est-elle une valeur centrale,
indéniablement intégrée à la tradition «religieuse», et dont la
négligence peut entraîner, tout comme la négligence du sacrifice, de
fâcheuses conséquences.

Récapitulons quelques éléments résultant de notre lecture des textes:

l'hospitalité est bien conçue comme un substitut possible (parmi
d'autres, comme l'étude ou le jeûne) à la pratique sacrificielle du
Temple. A un niveau formel, plusieurs caractéristiques du sacrifice

semblent se retrouver dans le repas, comme la table (rappelant
l'autel), l'importance du pain, ou le fait de se laver les mains avant le

repas. Mais la substitution est avant tout fonctionnelle: tout comme
le sacrifice, l'hospitalité est en mesure d'expier les fautes. On peut
observer deux sortes d'hospitalités, également «efficaces»: celle qui
ressortit à la charité, et dont il est question dans presque tous nos
passages talmudiques, et celle qui vise plus particulièrement l'accueil
d'un rabbi, qui apparaît dans îe texte de TB Berâkôt 10b.

Chronologiquement, on peut constater qu'à la destruction du
Temple, les substituts du sacrifice (la pratique d'actes charitables,
l'hospitalité, l'étude de la Torah, le jeûne etc.) se sont trouvés revalorisés.

L'accent s'est ainsi déplacé de la sphère collective (le Temple) à

la sphère privée (l'espace domestique).

4. Comparer dans le cadre des textes brahmaniques

Penchons-nous à présent sur des textes provenant d'un tout autre
contexte: le brahmanisme ancien. La question de l'hospitalité et celle

64 Rashi, ad loc.
65 Tosafot, ad loc.
66 Deutéronome 23, 4-5.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 57

du sacrifice se posent, comme on le verra, très différemment. Le
troisième chapitre des Lois de Manu (Mänava-dharmasästra, ci-dessous
MDh) comporte un long passage qui fait presque office d'un traité
d'hospitalité. Nous allons, dans le cadre de cet article, nous limiter à

ce passage de MDh, tout en le comparant à d'autres textes brahmaniques

dont le sens est proche, et en consultant le commentaire de

Medhâtithi, l'un des plus anciens, remontant probablement au 9ème

s. de notre ère. Bien qu'il soit ardu de statuer sur la place historique

exacte de MDh dans le corpus brahmanique, de nombreux
passages de ce texte font écho à d'autres textes des grhyasütra et des
dharmasütra61. Il faut tout d'abord, comme nous l'avons fait dans le
cas du judaïsme rabbinique, brièvement préciser les termes.

4.1. L'hospitalité
L'hospitalité fait l'objet de très nombreuses prescriptions dans la

littérature brahmanique. Les éléments de l'hospitalité présentés dans
le texte suivant de MDh sont des sortes de «lieux communs»
périodiquement réaffirmés (mais avec des variantes) dans les textes brahmaniques.

99 Mais à un hôte qui se présente (sampräptäya atithaye), que [le
maître de maison], avec les formes prescrites, lui offre un siège, de
l'eau / et de la nourriture après l'avoir traité avec respect (satkrtya),
de son mieux.

100 Un brahmane qui reste sans être honoré (anarcitah) [dans
une maison] emporte [avec lui] toutes les bonnes actions (sarvam
sukrtam) / de même un homme qui ne vit qu'en glanant le maïs ou
offre des oblations aux cinq feux (paficâgnîn).
101 De l'herbe, de la place [pour se reposer], de l'eau [pour se laver
les pieds], et quatrièmement, une conversation amicale (trnäni
bhümir udakam väk caturthi ca) / ces choses ne manquent jamais
dans la maison des gens de bien (satäm).6i

Le commentaire de Medhâtithi sur ce passage explique que la pratique
de l'hospitalité décrite ici avec ses éléments minimaux (de l'herbe, de

67 MDh paraît postérieur à presque tous les traités de dharmasütra et la
fourchette de dates donnée par Kane est de -200 à 200. Voir P. V. Kane, History of
Dharmasästra, 1.1, p. 344 et son hypothèse sur la filiation du texte. P. Olivelle,
Manu's Code ofLaw, p. 25, propose la fourchette de 100 à 200. Sur les
caractéristiques respectives des dharmasütra et dharmasästra, voir P. V. Kane, History
of the Dharmasästra, 1.1, p. 21.
68 MDh 3.99-101. L'édition Manusmrti with the 'Manubhäsya' ofMedhâtithi,
trad. G. Jha, vol. 1, rejette les sloka 3.57-3.66 et numérote en conséquence les
sloka suivants avec un décalage de 10 {MDh 3.99 3.89 de l'édition de Jha).



58 ÉTUDES DE LETTRES

la terre où l'on peut se reposer, de l'eau, et une conversation amicale)
est obligatoire, même pour le plus démuni69. Il ajoute que même si le
maître de maison pratique les rituels prescrits (notamment les oblations

aux cinq feux70), le non-respect de l'hospitalité réduit à néant
son mérite. Selon le sloka 100, l'hôte reçu possède indéniablement
un pouvoir sur celui qui le reçoit: le maître de maison peut gagner
ou perdre du mérite par la pratique de l'hospitalité71. Cela est bien
évidemment à l'avantage des brahmanes se déplaçant qui, par l'autorité

des textes, ne peuvent pas se voir refuser un accueil si lourd de
conséquences72.

On remarquera un glissement entre le sloka 99 et le 100: il est tout
d'abord fait mention d'un hôte, atithi, puis ce dernier est désigné
comme étant un brahmane (brâhmanah). Il semble évident que l'hôte
dont il s'agit ici est un brahmane. Cela apparaît de manière plus
explicite dans d'autres passages de MDh. Par exemple:

110 Mais un ksatriya [qui vient] dans la maison d'un brahmane
n'est pas appelé un hôte (na atithih ucyate). / Ni un vaisya, ni
un sûdra, ni un ami, ni un parent, ni même un ancien.73

La définition même de l'hôte accueilli, pour certains textes comme
celui-ci, semble ainsi se réduire au cas où l'hôte reçu est un
brahmane. En conséquence, un maître de maison ne serait pas tenu par les
lois de l'hospitalité d'accueillir chez lui un ksatriya. Mais un principe
d'hospitalité semble devoir s'appliquer dans presque tous les cas74

avec la seule restriction de la manière (l'ordre de priorité entre
plusieurs genres de visiteurs):

69 Medhätithi, ad loc.: «Même pour quelqu'un d'extrêmement pauvre (atyanta-
daridrasya api), la négligence des honneurs dus à un hôte n'est pas convenable
(atithi pûjâ vyatikramah na yuktah).»
70 Selon Medhätithi, ces cinq feux consistent en tretä (3 feux sacrificiels),
grhya, le feu domestique, et sabhya, le feu «communautaire».
71 Voir aussi Visnusmrti 67.33: «[Celui qui arrive comme] un hôte et est obligé
de s'en retourner à sa maison, déçu quant à la nourriture (bhagnàsah), emporte
de l'homme de la maison d'où il revient ses bonnes actions (sukrtam), et reporte
sur lui ses propres actions négatives (duskrtam).»
72 Cela est justifié explicitement en Äpastamba Dharmasütra II.7.17. Toutefois
les brahmanes sont sévèrement mis en garde contre un abus de leur pouvoir en
MDh 3.109.
73 MDh 3.110, le terme gurur peut désigner «un ancien» ou «le maître».
74 Voir par exemple MDh 4.30: «Qu'il ne fasse pas honneur (nârcayet), ne
serait-ce qu'avec la conversation (vänmätrena api), aux imposteurs, à ceux qui
poursuivent des buts vils, à ceux qui se comportent comme des chats [i.e, selon
Medhätithi, ceux qui pratiquent les rites prescrits pour obtenir un avantage per-



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 59

111 Mais si un ksatriya vient dans la maison [d'un brahmane] à la
manière d'un hôte (atithidharmena), / [le maître de maison] peut
librement le nourrir, après que les brahmanes ont mangé.75

Medhâtithi explique le atithidarmena par trois caractéristiques: le
visiteur n'a plus de nourriture pour poursuivre son voyage, il est dans

un village étranger (paragrämaväsah) et arrive à l'heure du repas.
Moyennant ce principe général d'hospitalité, les prescriptions de
MDh prévoient plusieurs cas impliquant différents types d'hospitalité
en fonction de la caste de l'hôte76. Il faut aussi noter que certaines
conditions autres que la simple appartenance à une caste particulière
déterminent la pratique de l'hospitalité:

103 On ne doit pas considérer comme «hôte» un brahmane (viprah)
qui habite dans le même village (ekagrâmïnah) ou un confrère
(sângatikah) / [même s'il est venu] dans une maison où une femme
et les feux [y] sont en même temps.77

La notion d'hôte semble donc impliquer celle d'étrangeté. Un
brahmane du même village, un confrère ou disciple78 ne doit pas être
considéré comme un hôte à part entière. Par ailleurs, l'hôte ne peut se

prévaloir de son statut que dans une maison «convenable». C'est le
cas d'une maison où sont présents la femme du maître de maison et
les feux, ce qui implique, selon Medhâtithi, la perpétuation de la
pratique des sacrifices (la présence du maître de maison n'étant en
conséquence pas absolument obligatoire). L'hospitalité comporte donc
des conditions à la fois pour l'hôte reçu et le maître de maison, et se

conforme à de nombreuses règles prescrites par les textes brahmaniques.

4.2. Le sacrifice
Limitons-nous à rappeler ici quelques caractéristiques «basiques»

du sacrifice védique. Le nombre de travaux ayant paru sur le sujet

sonnel], aux hypocrites, aux logiciens et à ceux qui se comportent en hérons [i.e.,
selon Medhâtithi, une autre sorte d'hypocrites].» Dans son commentaire de ce

passage, Medhâtithi semble tenir à préserver, malgré tout, un principe d'hospitalité:

il explique que faire honneur ne revient pas à donner l'hospitalité et que l'on
peut prodiguer l'hospitalité sans honorer spécialement les hôtes.
75 MDh 3.111.
76 Cf. F. Wilhelm, «Hospitality in the caste system».
77 MDh 3.103.
78 Medhâthiti comprend sângatikah comme un disciple du brahmane. P.

Olivelle, Manu's Code ofLaw, p. 113, traduit par «qui vient dans le cadre d'une
"visite sociale"».



60 ÉTUDES DE LETTRES

est tel qu'il est impossible d'en donner ici même un aperçu79: notre
intention est simplement de préciser le terme80.

Le sacrifice est un phénomène quasi omniprésent dans les textes
védiques et brahmaniques, et peut être subdivisé en deux grandes
catégories: les rituels sacrificiels «solennels» (srauta) et les rituels
«domestiques» (grhya, qui n'impliquent pas la présence de prêtres, mais
qui sont effectués par le maître de maison, grhastha). Au sein de
chacune de ces deux catégories existent de très nombreux rites différents,
d'une complexité souvent extrême. Presque tous impliquent l'obla-
tion (havis) d'une denrée (comme le soma), consumée par le feu. Les
rituels «solennels» sont réalisés par des brahmanes engagés par un
yajamäna (celui qui ordonne le sacrifice et qui en récolte les fruits)
qui leur verse un honoraire (daksinâ). Les gestes rituels à effectuer
sont très précisément codifiés (notamment dans les srautasütras).

La pratique du sacrifice, en plus du fait qu'elle est prescrite comme
obligatoire par les textes normatifs, est réputée causer certains avantages,

matériels ou non, pour celui qui en est l'agent. Le sacrifice pratiqué

de manière correcte est ainsi considéré comme un acte hautement
méritoire (l'un des sens de karman est précisément l'acte rituel).

4.3. Hospitalité et sacrifice
On peut commencer par noter que l'hospitalité revêt, en raison du

nombre de prescriptions qui en règlent la pratique, un caractère
éminemment rituel, souvent d'autant plus complexe que l'hôte reçu est
prestigieux. La réception d'un roi ou d'un brahmane instruit implique
par exemple le madhuparka et parfois le don d'une vache81.

Le caractère rituel de l'hospitalité et les différentes prescriptions
qui en règlent la pratique selon le type d'hôtes s'expliquent peut-être
en partie par un lien avec le sacrifice. Un parallèle entre le repas
offert aux hommes et celui offert aux dieux remonte à l'époque
védique, et concerne autant la forme que la fonction de ces pratiques.

L'Atharvaveda?2, par exemple, dresse une liste où des gestes

79 Voir par exemple la bibliographie de S. Jamison, Sacrificed Wife / Sacrificer 's

Wife, p. 313-18.
80 Ce bref aperçu se base en partie sur L. Renou et J. Filliozat, L'Inde classique,
t.l, p. 345-62.
81 Cf. MDh 3.119-120, Asvaläyana Grhyasütra 1, 24.2-7, et dans la littérature

épique, Mahäbhärata 1.54.10 sqq. (la réception de Vyâsa par Janamejaya),
Mahäbhärata V.35.30, Mahäbhärata V.87.19 etc. Voir S. Jamison, Sacrificed
Wife / Sacrificer's Wife, p. 158 pour d'autres références.
82 Atharvaveda IX.6. Voir aussi Äpastamba Dharmasütra 2.7.1 -5.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 61

du rituel srauta sont mis en relation avec les gestes de l'hospitalité.
Par exemple:

Quand il [le maître de maison] les [les hôtes] salue, il effectue la
consécration (dxksâm)\ quand il offre l'eau, il apporte les eaux
[sacrificielles].83

Le texte poursuit en décrivant plusieurs gestes caractéristiques de

l'hospitalité, mis en correspondance avec des gestes du sacrifice
solennel. Jamison soutient que le modèle même (la «structure»)
des rituels solennels est précisément la réception d'hôtes, le maître
de maison jouant le rôle du prêtre et l'hôte celui du ou des dieux
au(x)quel(s) on sacrifie:

The clear model for the structure of srauta ritual is the hospitable
reception of guests: the gods come to the ritual ground, are offered
a meal and entertained, and sent off at the end well-fed.84

Il me paraît toutefois difficile de décider de la précédence de l'hospitalité

sur certains rites solennels, ou du contraire: on ne dispose à ma
connaissance pas des sources historiques pouvant confirmer l'une ou
l'autre de ces thèses. En tous les cas, des gestes de l'hospitalité et du
sacrifice sont clairement associés. Il y a bien une similitude formelle
entre la pratique de l'hospitalité et certains rituels solennels.

Mais pour certains textes, cette question ne se pose pas: il y a plus
qu'une «similitude», car il n'y a pas réellement de différence
«ontologique» entre le repas aux hommes et le repas aux dieux. En fait,
l'hospitalité peut être considérée comme un sacrifice domestique à

part entière:
69 Afin d'expier (niskrtyartham) successivement [les offenses
commises par l'utilisation d'endroits ou d'outils à des fins personnelles],

les grands voyants / ont inventé pour les maîtres de maison la
[pratique] quotidienne (pratyaham) de cinq grands sacrifices (parica
mâhayajnàh).
70 Le sacrifice au Veda (brahmayajnah) est l'enseignement
(adhyâpanam)\ le sacrifice aux mânes {pitryajnah) est le tarpana
[oblation d'eau et de nourriture], / le sacrifice offert aux dieux
(daiva[yajnahj) est le homa\ l'offrande aux «esprits» {bhütayajnah)

83 Atharvaveda IX.6, 4.
84 S. Jamison, Sacrificed Wife / Sacrificer's Wife, p. 173. Voir aussi J.
C. Heesterman, The Broken World of Sacrifice, p. 188-214, et P. Thieme,
«Vorzarathustriches bei den Zarathustriern», p. 90: «Das vedische Opfer ist
durch alle wesentlichen Einzelheiten seiner Form und seines Verlaufs definiert
als ein stilisiertes Gastmahl».



62 ÉTUDES DE LETTRES

est le bali, et le sacrifice aux hommes (nryajnah) est la réception
hospitalière d'hôtes.85

Si elle est seulement comparée à un rituel srauta, l'hospitalité fait
donc partie intégrante des cinq grands sacrifices domestiques (en
l'occurrence nr-yajna, ou manusya-yajfia); elle représente le sacrifice
fait aux hommes86 et peut manifestement comporter une fonction
expiatoire: elle peut expier la violence inhérente à l'utilisation d'objets
ou d'endroits domestiques87. A ce titre, elle doit être pratiquée de
manière régulière et si possible quotidienne (pratyaham).

On remarquera que l'enseignement et l'hospitalité sont assimilés
à des sacrifices, bien que leur pratique s'en distingue, d'un point de

vue formel. Cette observation fait l'objet d'un long commentaire de

Medhâtithi. Celui-ci indique de manière préliminaire que l'enseignement

(adhyäpanam) inclut l'étude des Vedas. C'est alors l'assimilation

de l'étude à un sacrifice qui est discutée par un contradicteur
imaginé par Medhâtithi. La critique s'adresse aussi à l'hospitalité:

«Mais comment l'étude védique peut-elle être un sacrifice? Il n'y
a ni offrande aux dieux (na devatäh ijyante), ni communication
avec eux (na api sruyante); les noms des dieux sont seulement
prononcés, sans intention de les exprimer. [...]» — Cela est vrai: le
terme «sacrifice» et le terme «grand» sont employés dans un sens

figuré, et [indiquent] qu'il faut en louer [la pratique]. Pour la
réception des hôtes aussi, le terme de sacrifice s'applique de manière
figurée. [On peut toutefois on considérer que] l'hôte possède une
qualité divine (devatâtvam), même si les verbes utilisés dans le
passage sont «il doit nourrir» (bhojayet), «il doit honorer» (püjayet) et
non «il doit sacrifier» (yajeta) aux hôtes.88

L'assimilation de l'hospitalité à un sacrifice à part entière pose donc
problème, car l'hospitalité n'implique pas certaines des pratiques
caractéristiques du sacrifice. Comment comprendre, en conséquence,
que l'on en fasse l'un des grands sacrifices? Le commentaire de
Medhâtithi explique: soit il faut prendre le terme de yajna dans un
sens figuré, soit on considère la nature virtuellement divine des hôtes
(.devatâtvam) qui transforme toute démonstration d'hospitalité en
possible théoxénie89. L'hôte reçu est alors traité comme un dieu, car,

85 MDh 3.69-70.
86 Voir N. Balbir, «L'hospitalité en Inde», p. 378, qui compare cette conception
de l'hospitalité comme manusya-yajfia à des pratiques du Sud de l'Inde.
87 Voir Medhâtithi sur MDh 3.68.
88 Medhâtithi sur MDh 3.70.
89 La théoxénie désigne (par exemple chez Homère) la visite d'un dieu déguisé



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 63

à l'instar de ce qui narré dans de nombreux récits de la littérature
épique90, il pourrait bien l'être. Du coup, l'invitation au repas fonctionne
comme l'offrande aux dieux, et l'une des objections du contradicteur
de Medhätithi (qui visait avant tout le rapprochement entre l'étude
et le sacrifice) serait ainsi levée. Ceci peut se confirmer à l'idée (non
exprimée par Medhätithi) que les brahmanes sont parfois considérés
comme les «dieux humains» et qu'en ce sens, l'hospitalité à un brahmane

pourrait s'assimiler à un sacrifice au sens littéral91.
Le commentaire de Medhätithi se poursuit et explique aussi une

différence fondamentale entre les quatre premiers sacrifices et le
cinquième: les premiers dépendent de l'homme, du maître de maison,
alors que la réception d'hôtes dépend des hôtes qui ne sont normalement

pas invités92, et qui sont libres de choisir la maison où ils
chercheront l'hospitalité.

Comme nous l'avons vu, il n'y a pas réellement de solution de
continuité entre le repas offert aux hommes et le sacrifice aux dieux.
C'est ce que laisse encore entendre le passage suivant, qui établit
toutefois un ordre de priorité:

117 Après avoir honoré les dieux (devän), les voyants (rsïn), les
hommes (manusyân), les «ancêtres» (pitfn) et les divinités domestiques

(grhyäh devatàh), / alors seulement, que le maître de maison
(grhasthah) mange ce qu'il reste (sesabhuj bhavet).93

Medhätithi explique que cette prescription récapitule les cinq grands
sacrifices domestiques précédemment prescrits (3.70). Les quatre sortes

d'honneur à faire aux dieux, aux «ancêtres», aux divinités domestiques

et aux hommes correspondent donc aux quatre grands sacrifices

que nous avons vus plus haut: daiva-yajha, pitr-yajha, bhüta-yajha et
nr-yajha94. Le partage de la nourriture semble ici central: l'important
n'est pas tellement de savoir à qui l'on donne (à un ou des dieux, à

en étranger ou en mendiant.
90 Par exemple Mahâbhârata V. 104, XIII.2, XIII.53, XIII. 144, Râmâyana 1.47-
48 etc.
91 Voir J. C. Heesterman, The Broken World ofSacrifice, p. 35-40, «[The
brahmins, as guests] are formally viewed as representatives or rather "human" doubles

of various gods» (p. 35).
92 Voir Medhätithi sur MDh 3.99: «Celui qui a été invité (nimantritah) n'est
pas un hôte (na atithih bhavati)».
93 MDh 3.117.
94 L'honneur à faire aux rsîs, dans ce contexte, doit sans doute se comprendre
comme le fait de contribuer à l'enseignement (et à l'étude) des Vedas en honorant

ses enseignants (brahmayajna).



64 ÉTUDES DE LETTRES

un hôte) que de partager la nourriture. On notera néanmoins que le

partage n'implique pas la commensalité: le fait de manger des restes

implique nécessairement que le maître de maison mange après
ses hôtes. La transgression de cette prescription entraîne de fâcheuses
conséquences:

118 Celui qui cuisine pour lui-même (yah pacati ätmakäranät)
ne mange que du péché (agham sah kevalam bhunkte). t Car
le repas des hommes de bien (satâm annarri) a été décrit comme
[consistant en] le repas [fait à partir] des restes des sacrifices
(yajnasistâsanam).95

Il y a une nécessité de partager ou de donner que Mauss relevait déjà
à propos de ces textes précisément96: le repas (annam, la nourriture)
lui-même aurait d'abord été institué pour le sacrifice, et ne s'adresserait

que secondairement aux hommes. Medhâtithi relativise toutefois
ce point de vue en expliquant que cela ne doit pas être pris trop à la
lettre: il s'agit d'éviter qu'au sein d'une maisonnée l'on prépare des

plats spéciaux, que l'on «cuisine», au sens fort du terme, en l'absence
d'un hôte particulier. Le même problème est évoqué par ce passage
de Baudhäyana Dharmasütra97 présentant une prosopopée de la
nourriture:

18 Alors, sur ce sujet, ils citent aussi deux sloka chantés par la
Nourriture: / «Celui qui, ne m'ayant pas donnée aux ancêtres, aux
dieux, aux serviteurs, aux hôtes et aux amis, me mange, moi qui ai
été cuisinée, dans sa folie (mohât), / mange du poison (visam atti):
je le mange (admy aham) et je suis sa mort. Il Après avoir effectué

le sacrifice quotidien (hutägnihotrah), fait l'oblation à tous les
dieux (krtavaisvadevah), honoré ses hôtes (püjyätithln) / et entretenu

le reste de [ses] serviteurs, celui qui, satisfait (tustah) et purifié

(sucih) me mange dans un esprit de générosité (sraddadhad): je
suis son ambroisie (tasyämrtam syäm) et il jouit de moi».98

Ici comme en MDh 3.117-118, l'accent est porté sur le reste (sesa)
— en particulier, le reste d'un sacrifice, comparé ici en tous points au

95 MDh 3.118.
96 Voir à ce sujet M. Mauss, «Essai sur le don», p. 245: «Il est de la nature de la
nourriture d'être partagée; ne pas en faire part à autrui c'est "tuer son essence",
c'est la détruire pour soi et pour les autres. Telle est l'interprétation, matérialiste
et idéaliste à la fois, que le brahmanisme a donnée de la charité et de l'hospitalité.»

97 Kane propose de dater le texte entre -500 et -200. Voir R V. Kane, History of
the Dharmasästra, 1.1, p. 51.
98 Baudhäyana Dharmasütra 2.5.18.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 65

reste des hôtes et des autres membres de la maisonnée". Le maître de
maison mangerait donc ce qu'il reste après que les autres ont mangé.
Le reste, impliquant la préparation de la nourriture pour d'autres que
soi-même, serait la seule nourriture vraiment comestible. Comme le
fait remarquer Malamoud:

La nourriture du brahmane maître de maison se compose donc de
deux parties, le vighasa et Yamrta: le vighasa, c'est le reste du repas
des hôtes; Yamrta est le reste du repas des dieux; l'un et l'autre sont
des sesa.100

Cette prescription est sans doute un peu théorique (on peine en effet à

imaginer le brahmane mangeant les restes laissés par ses serviteurs),
mais fait bien ressortir l'idée du partage, commune au sacrifice et à

l'hospitalité. Bien que le sacrifice et l'hospitalité soient ainsi sur un
pied d'égalité, l'un ne revient tout de même pas à l'autre, comme en
témoigne l'usage de deux termes différents, amrta et vighasa101, pour
désigner respectivement le reste des dieux et le reste des hôtes. Une
telle conception du repas (en tant que reste du repas d'un autre)
comporte, on l'imagine sans peine, des répercussions importantes sur la
constitution même de la société. Avant de servir à sa propre subsistance,

le sacrifice comme le repas fonctionnent ainsi comme de puissants

opérateurs sociaux, servant à renforcer aussi bien les liens entre
les hommes que ceux entre les hommes et les dieux.

Comme nous l'avons vu, l'hospitalité est comparable au sacrifice:
elle est tantôt perçue métaphoriquement comme un sacrifice solennel

99 Voir C. Malamoud, «Observations sur la notion de "reste" dans le
brahmanisme», qui montre bien l'ambivalence de la notion de restes, p. 32: «Tant
qu'ils ne sont pas insérés dans les processus hiérarchiques du sacrifice, les
reliefs d'aliments sont l'objet de répulsion; quand ils apparaissent comme les restes

d'un yajfia, ils deviennent nourriture comestible par excellence et jouent un
rôle essentiel dans la continuité du dharma.» Cette conception positive du reste
d'un sacrifice se retrouve dans de nombreux textes brahmaniques, par exemple
Bhagavad Gltä III, 13: «Les gens de bien qui se nourrissent des reliefs du
sacrifice sont libres de toute souillure; mais ceux-là sont des pécheurs et se
nourrissent de péché qui cuisent des aliments à leur usage.», cité par C. Malamoud,
Ibid., p. 23.
100 C. Malamoud, Ibid., p. 24. MDh 3.285 établit clairement cette équivalence
des restes: «285 On doit vivre quotidiennement (nityam) de vighasa, et
quotidiennement, on doit manger de Yamrta. / Vighasa désigne ce qui est laissé par
ceux que l'on doit nourrir (bhuktasesam); et amrta est le reste des sacrifices
(yajnasesam).»
101 Voir, sur la notion de vighasa, le travail de A. Wezler, Die wahren
«Speiseresteesser» (Skt. vighâsin), p. 9-53.



66 ÉTUDES DE LETTRES

(les gestes de l'hospitalité étant décrits comme similaires aux gestes
du sacrifice solennel), et tantôt considérée comme un sacrifice
domestique à part entière. Elle possède la même vertu expiatoire que
d'autres formes de sacrifice domestique. L'association de l'hospitalité

à un sacrifice domestique ne va toutefois pas sans poser quelques
questions, ainsi qu'en témoigne Medhâtithi, quand il se demande si
l'hospitalité et l'étude sont réellement des sacrifices, au sens propre
du terme. Il constate en effet que dans la pratique de l'hospitalité,
certaines différences comme l'absence d'oblation ou de communication
directe aux dieux, font entrave à l'identification de l'hospitalité à un
sacrifice. L'efficacité fonctionnelle de l'hospitalité, cependant, n'est
pas contestée. L'hospitalité et le sacrifice ont en commun la nécessité
du partage. La nourriture serait originairement destinée aux dieux ou
aux autres, et il conviendrait idéalement de ne consommer que les
restes des dieux et des hôtes.

5. Vers une comparaison interculturelle

Nous n'avons évidemment vu qu'un très petit échantillon de textes

sur notre sujet. Il nous est néanmoins possible, comme proposé
en introduction, mais dans la limite des textes que nous avons lus,
d'évaluer au moyen d'une comparaison «interculturelle» notre hypothèse

de départ et de tirer quelques conclusions plus générales. Nous
avions proposé que le lien entre l'hospitalité et le sacrifice pourrait
s'expliquer en raison du rapport à l'étranger que les deux pratiques
impliquent. Revenons brièvement, dans une perspective cette fois
comparative, sur les deux termes de l'hospitalité et du sacrifice.

Dans les deux contextes examinés, l'hospitalité est donc comparable,

voire analogue, formellement et fonctionnellement, au sacrifice.

Certaines modalités de cette relation se retrouvent aussi de part
et d'autre: le fait que le sacrifice tout comme l'hospitalité devraient
se pratiquer régulièrement (les termes tâmïd «le sacrifice perpétuel»,
pratyaham «quotidien», qui qualifie la pratique des cinq grands sacrifices

ou nityam «continuel», qualifiant la consommation de vighasa
en témoignent bien), la comparaison avec l'étude rabbinique ou
védique, ou la fonction expiatoire du sacrifice et de l'hospitalité. Si nos
deux contextes partagent quelques points communs, il nous semble
toutefois que c'est dans les différences que se situent les résultats les

plus intéressants.
Il y a déjà une divergence significative dans la conception même du

sacrifice. La nature des oblations, le déroulement d'un sacrifice, sa
localisation (dans un Temple, ou auprès d'un maître de maison), la place



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 67

des acteurs et les intentions: tous ces éléments diffèrent grandement,
et dans une bien plus grande mesure que ce qui apparaît dans le
modèle universalisant d'Hubert et Mauss. Kathrin McClymond a montré
que les causes et conséquences des pratiques sacrificielles prescrites
au sein des deux contextes étaient comparables mais non similaires:
le sacrifice au Temple vise plutôt l'expiation des fautes et répond à un
commandement divin, alors que le sacrifice védique, s'il comporte
aussi, à l'occasion, une fonction expiatoire, vise le plus souvent
l'obtention d'un avantage particulier. McClymond montre cependant bien

que certaines questions se retrouvent de part et d'autre (celle du non-
respect, intentionnel ou non de la procédure sacrificielle, celle des

pratiques prescrites «réparant» un écart à la règle etc.)102.

Il y a aussi une différence notable dans l'idée d'hospitalité. D'un
point de vue général, on peut distinguer au moins deux types
d'hospitalités: celle qui s'apparente à la charité, et celle qui consiste à

accueillir un dignitaire religieux. Les textes talmudiques que nous avons
lus présentaient des exemples des deux types d'hospitalité. Les exemples

tirés de MDh évoquaient plutôt le deuxième type d'hospitalité:
celle consistant en l'accueil d'un coreligionnaire, souvent brahmane.
Cette différence dans la perception de l'hospitalité est liée, à mon
sens, à la logique du partage développée dans le contexte brahmanique,

et au sacrifice. Essayons d'expliquer.
Les textes brahmaniques se préoccupent en effet avant tout de la

question de l'hôte indien, et le plus souvent brahmane, se déplaçant.
Le partage de la nourriture avec un tel hôte est absolument impératif.

Le visiteur occupe toutefois une place très spéciale, qui exclut en
principe le partage de la table avec le maître de maison (celui-ci
mangeant après). Le statut spécial de l'hôte étranger est corroboré par les
nombreux textes narratifs indiens présentant des exemples de théoxé-
nies où des brahmanes étrangers profitent, apparemment indûment
et à outrance, de l'hospitalité de maîtres de maison, avant de révéler
qu'ils sont en fait une personnification de dharma103. Il y a ici une
implication sociale dans la pratique de l'hospitalité: celle-ci contribue à

rien moins que la constitution d'une société indienne. C'est ainsi que
peut s'expliquer la valorisation de l'accueil d'un brahmane étranger
(selon MDh, le statut particulier de Yatithi implique l'étrangeté104).

102 K. McClymond, «Differing Intentions in Vedic and Jewish Sacrifice», p. 33-
34.
103 Par exemple, Mahäbhärata XIII, 2.
104 Voir supra p. 59, MDh 3.103.



68 ÉTUDES DE LETTRES

Les liens sociaux sont en effet indéniablement renforcés par le voyage
des membres de la communauté. En ce sens, il semble bien que le

rapport à l'étranger soit lié de manière consubstantielle à la fonction
sociale de l'hospitalité et du sacrifice. L'hospitalité justifie ainsi sa

place au sein des sacrifices domestiques, dont le rôle, comme l'a
notamment montré Jamison105, est tout aussi bien de créer ou d'entretenir

des relations avec les êtres auxquels on sacrifice. Cela explique
aussi toute la série de conditions apposées sur l'hospitalité (comme
sur le sacrifice): on ne peut pas se permettre d'accueillir indifféremment

n'importe qui, car l'hospitalité comporte des conséquences pour
la société en son entier.

On peut par conséquent répondre positivement à notre hypothèse
de départ: c'est bien par l'entremise de la figure de l'étranger que
peut s'expliquer le lien entre le sacrifice et l'hospitalité. Mais la
notion d'étranger doit être nuancée: il ne s'agit pas d'accueillir ou de
sacrifier à n'importe qui. L'identité de l'hôte détermine non seulement
la qualité de l'hospitalité, mais aussi sa possibilité.

Dans le contexte rabbinique, nous l'avons vu, au moins deux
conceptions de l'hospitalité coexistent: l'hospitalité s'apparentant à la
charité, et l'hospitalité prodiguée à un coreligionnaire. Ces deux
conceptions sont valablement (et également) reconnues par la tradition
comme pouvant équivaloir au sacrifice. Considérée sous l'angle de
la charité, l'hospitalité implique une attention moins accrue quant à

l'identité du récipiendaire. Rabban Yohanan b. Zakkai exprimait bien

que c'était la pratique de la gemllût hasädlm, dont la portée n'est en
principe pas limitée, qui équivalait au sacrifice. Dans ce cas précis,
la substitution peut s'expliquer par une revalorisation, au sein du
judaïsme rabbinique, des actes charitables au détriment de la pratique
sacrificielle.

Comprise comme l'accueil d'un coreligionnaire (bien souvent un
Rabbi, un talmld häkäm), et comme dans le contexte brahmanique,
l'hospitalité favorise le voyage de dignitaires religieux ou d'étudiants,
ce qui implique qu'une certaine attention soit portée, d'une manière
analogue aux prescriptions relatives à l'accueil d'un brahmane, à

105 S. Jamison, Sacrificed Wife / Sacrificer's Wife, p. 183: «The offering to the
ancestors is, as it were, a commemoration of the vertical / diachronic ties that bind
the Aryan community — the succession of generations — whereas the Srâddha
hospitality feast celebrates the horizontal / synchronic extension of the Aryan
community, all those who are bound by the obligations of guest-friendship.»
L'auteur souligne.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 69

l'identité de l'hôte. Ces déplacements comportent un rôle social: dans
le contexte historique de la diaspora, le déplacement de rabbis d'une
communauté à l'autre est simplement indispensable à la perpétuation
d'une «tradition juive» se définissant sur la base d'un certain nombre
de critères minimaux. L'hospitalité pourrait ainsi reprendre une fonction

unificatrice autrefois prise en charge par le sacrifice au Temple.
Toutefois, et au contraire de ce que nous avons pu observer dans

nos textes brahmaniques, les textes talmudiques que nous avons
examinés n'expliquent pas vraiment le rapport entre l'hospitalité et le
sacrifice sous l'angle d'un étranger figurant potentiellement un dieu.
C'est plutôt sur le thème du repas (évoqué par l'autel et la table) que
se construit cette relation. Le repas, substitut du sacrifice, peut être

interprété de différentes manières: il est autant l'occasion d'étudier la
Torah entre membres de la même communauté, que de prodiguer la
charité (ce qui explique qu'il est souvent pris en commun) ou simplement

d'accueillir un étranger. Dans ces différents cas, le rituel entourant

le repas rappelle assez clairement le rituel sacrificiel.
Les problèmes auxquels les deux séries de textes répondent sont

en somme assez proches (obligations du maître de maison, rapport
entre l'hôte et le maître de maison, raisons pour ce dernier de pratiquer

l'hospitalité etc.). Les réponses culturelles apportées de part et
d'autre divergent néanmoins substantiellement, ce qui s'explique (au
moins partiellement) en raison de contextes géographiques et
historiques différents: l'hospitalité ne se charge pas de la même portée,
et n'est pas associée au sacrifice pour les mêmes raisons. Les rédacteurs

et compilateurs des textes rabbiniques, en situation de diaspora,
s'expriment inévitablement sous une domination étrangère. Comme
le montre Mireille Hadas-Lebel106, la domination romaine et sa

perception juive se durcissent significativement au début de notre ère (à

l'époque de la composition de la tradition orale formant le substrat
de nos textes). Cela peut expliquer l'importance de substituer à une
pratique religieuse «publique» une pratique domestique, se déroulant
dans l'espace désormais sacralisé de la maison (l'espace «public»
étant devenu impur). Cela répond aussi, comme nous l'avons vu, à la
nécessité de perpétuer une tradition, en facilitant les voyages par une
entraide mutuelle, malgré la situation de diaspora.

Dans le contexte brahmanique, les contacts avec l'étranger de
l'extérieur (mleccha, yavana) étaient peut-être moins continuels,

106 M. Hadas-Lebel, Jérusalem contre Rome, p. 64, et passim.



70 ÉTUDES DE LETTRES

et surtout, la tradition elle-même, au moment de la rédaction d'un
texte comme MDh, n'était pas dans une position d'infériorité ou de

diaspora. Par contre, l'étendue du territoire concerné par les règles
de MDh107 rend indispensables des voyages. Les différentes
prescriptions d'hospitalité concernent donc avant tout la communauté
indienne, dont elles facilitent les déplacements et renforcent la cohésion
sociale.

Comme annoncé au début de ce travail, la comparaison devrait
permettre, outre un éclairage réciproque des traditions, de réexaminer

certaines catégories de l'histoire des religions sous un angle
moins christiano-centré. Ce peut être le cas, à mon sens, de la
notion de sacrifice. Après examen de quelques textes sur les rapports
entre hospitalité et sacrifice dans deux traditions non-chrétiennes,
l'idée de la victime sacrifiée ne semble pas aussi évidente que ce

qu'il pourrait paraître de prime abord108. Le paradigme chrétien du
sacrifice, impliquant nécessairement une victime, et souvent relié au

sacrifice de soi, ne comporte pas un pouvoir explicatif fort de la
relation entre l'hospitalité et le sacrifice que nous avons ici examinée.
Dans un repas d'hospitalité en effet, le don ou le rapport à l'étranger
paraissent être des concepts plus intéressants que celui de la
victime sacrificielle109. Des enjeux centraux, comme toute la série de
conditions apposées sur l'hospitalité et le sacrifice, pourraient être
manqués par une lecture exclusivement axée sur l'idée de victime.
La notion même de sacrifice, enfin, ne semble pas mieux appropriée
à l'étude de nos textes que celle d'hospitalité, tout aussi riche dans
ses implications.

107 Cf. MDh 2.22: «Mais [ce territoire s'étendant] de l'Océan oriental à l'Océan
occidental, entre ces deux chaînes de montagne [les chaînes de montagnes de

l'Himalaya et de Vindhya], les Sages le connaissent comme étant l'Aryâvarta».
108 Voir M. Detienne, «Pratiques culinaires et esprit de sacrifice», p. 27, qui
conteste l'ensemble du modèle d'Hubert et Mauss, selon lequel le sacrifice permettrait,

dans la plupart des cultures, la communication entre le sacré et le profane
par l'intermédiaire d'une victime.
109 La notion de victime n'est bien sûr pas dénuée d'intérêt: le sacrifice védique
peut impliquer la présence d'une victime sacrifiée (une vache, le soma...); mais
force est de constater que certaines pratiques sacrificielles, comme précisément
l'hospitalité (le «sacrifice aux hommes») ne s'articulent pas prioritairement
autour d'une victime. Voir M. Biardeau, «Le sacrifice dans l'hindouisme», p.
56, qui note précisément que l'efficacité sacrificielle n'est pas autant assurée

par la victime que par la figure du yajamäna. La prééminence du don sur le
sacrifice proprement dit est une caractéristique du Kaliyuga (cf. MDh 1.86).



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 71

Ces considérations théoriques pourraient sans doute être investies
avec profit dans le cadre d'une étude moins hâtive et plus détaillée de
chacun des contextes ici examinés110.

Philippe Bornet

110 Ce projet fait l'objet de mon travail de thèse à l'Université de Lausanne:
«Étude comparée des lois d'hospitalité dans les contextes juif rabbinique et
indien brahmanique» (en cours).



72 ÉTUDES DE LETTRES

Bibliographie sélective

Sources antiques

Dharmasütras. The Law Codes of Äpastamba, Gautama,
Bhaudhäyana, and Vasista, P. Olivelle ed., Delhi, Motilal
Banarsidass, 2000.

JOSÈPHE, Flavius, La guerre des Juifs, texte établi et trad, par A.
Pelletier, Paris, Les Belles Lettres, 1975-1982.

Manu 's Code of Law: A Critical Edition and Translation of the
Mänava-Dharmasästra. P. Olivelle and S. Olivelle ed., Oxford/
New-York, Oxford University Press, 2004, 1131 p.

Manusmrti with the 'Manubhäsya'ofMedhätithi, trad. G. Jha, Delhi,
Motilal Banarsidass, 19992 [1920-1939], vol. 1 & 4.

The Responsa Project, Bar-Ilan, University of Bar-Ilan, v. 11, 2003,
CD-ROM.

The Soncino Talmud, Brooklyn NY, Judaica Press, 1973-2001, CD-
ROM.

Travaux modernes

BALBIR, Nalini, «L'hospitalité en Inde», in Le livre de l'hospitalité,
A. Montandon éd., Paris, Bayard, 2004, p. 373-406.

BIARDEAU, Madeleine, «Le sacrifice dans l'hindouisme», in Le
sacrifice dans l'Inde ancienne, M. Biardeau et C. Malamoud
éds., Paris, Presses Universitaires de France, 1976.

BORNET, Philippe, «Judaïsme: Entre normes religieuses et princi¬
pes éthiques», in Le livre de l'hospitalité, A. Montandon éd.,
Paris, Bayard, 2004, p. 144-64.

CHARAUDEAU, Patrick, et MAINGUENEAU, Dominique (éds.),
Dictionnaire d'analyse du discours, Paris, Seuil, 2002.

DETIENNE, Marcel, Comparer l'incomparable, Paris, Seuil, 2000.

—, «Pratiques culinaires et esprit de sacrifice» in La cuisine du
sacrifice en pays grec, M. Detienne et J.-P. Vernant éds., Paris,
Gallimard, 1979, p. 7-35.

GOODMAN, Hananya (ed.), Between Jerusalem and Benares.



ENTRE RABBIS ET BRAHMANES 73

Comparative Studies in Judaism and Hinduism, New-York,
State University of New York Press, 2000.

HADAS-LEBEL, Mireille, Jérusalem contre Rome, Paris, Cerf,
1990.

HEESTERMAN, Johannes Cornelis, The Broken World ofSacrifice:
an Essay in Ancient Indian Ritual, Chicago, University of
Chicago Press, 1993.

HEIDMANN, Ute (éd.), Poétique comparée des mythes. En hommage
à Claude Calame, Lausanne, Études de Lettres et Payot, 2003.

HOLDREGE, Barbara, Veda and Torah, New York, State University
of New York Press, 1996.

HUBERT, Henri, et MAUSS, Marcel, «Essai sur la nature et la fonc¬
tion du sacrifice», in Mélanges d'histoire des religions, Paris,
Félix Alcan, 1929, p. 1-130.

JACKSON, Bernard S., «From Dharma to Law», in Between
Jerusalem and Benares. Comparative Studies in Judaism and
Hinduism, H. Goodman ed., New-York, State University of
New York Press, 2000.

JAMISON, Stephanie, Sacrificed Wife / Sacrificer's Wife, New-York/
Oxford, Oxford University Press, 1996.

KANE, Pandurang Vaman, History of Dharmasästra, Poona, 1930-
1962.

MALAMOUD, Charles, «Observations sur la notion de "reste" dans
le brahmanisme», in Cuire le monde. Rite et pensée dans l'Inde
ancienne, Paris, La Découverte, 1989, p. 13-33.

MAUSS, Marcel, «Essai sur le don» in Sociologie et anthropologie,
Paris, Presses Universitaires de France, 1985 [1950],

McCLYMOND, Kathryn, «Differing Intentions in Vedic and Jewish
Sacrifice», in Journal of Indo-Judaic Studies 4, 2001, p. 26-
41.

NEUSNER, Jacob, «Toward a Theory of Comparison. The Case of
Comparative Midrash», in Religion 16, 1986, p. 269-303.

RENOU, Louis, et FILIOZAT, Jean, L'Inde classique, t. 1, Paris, Jean
Maisonneuve, 1985 [1947-1949],

SMITH, Jonathan Z., Drudgery Divine, London, School of Oriental
and African Studies / University of London, 1990.

THIEME, Paul, «Vorzarathustriches bei den Zarathustriern», in
Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 107,
1957, p. 67-104.

URBACH, Èphraïm E,. The Sages. Their Concepts and Beliefs,
Cambridge/London, Harvard University Press, 1987.



74 ÉTUDES DE LETTRES

WEZLER, Albrecht, Die wahren «Speiseresteesser» (Skt. vighâsin),
Mainz/Wiesbaden, Akademie der Wissenschaften und der

Literatur / F. Steiner, 1978.

WILHELM, Friedrich, «Hospitality in the caste system», in Studien
zur Indologie und Iranistik 20, 1996, p. 524-29.


	Entre rabbis et brahamanes : exercices de comparaison

