
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2005)

Heft: 3

Artikel: Renan et la répugnance du miracle

Autor: Marguerat, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870117

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870117
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE

L'immense succès du Jésus de Renan (1863) tient notamment à sa position
sur le miracle, au carrefour du positivisme et du romantisme. L'auteur récuse le
surnaturel, et rend compte des guérisons de Jésus à l'aide de catégories culturelles

et psychologiques. Entre l'indéniable présence des miracles dans la tradition
de Jésus et la répugnance de Renan à l'égard du surnaturel, comment l'auteur
échappera-t-il au dilemme? Son argumentation est ici présentée et évaluée, puis
mise en perspective dans le cadre de la quête du Jésus historique avant et après
lui.

La célébrité d'un livre tient autant à ses qualités intrinsèques qu'à
la réponse qu'il offre aux aspirations et aux besoins de son époque.
Le fabuleux succès de la Vie de Jésus ('1863, 131867) ne dément pas
ce constat. Un foudroyant succès de librairie aujourd'hui, le Da Vinci
Code de l'Américain Dan Brown (2003), confirme une fois de plus la
recette: quand l'érudition historique et le talent littéraire se mettent
au service d'une divulgation inédite sur le religieux, le public lecteur
se précipite. Pour Renan comme pour Dan Brown, succès de vente et
contre-publications polémiques se sont alimentés l'un l'autre1.

S'agissant du Jésus de Renan, les ingrédients du succès sont multiples:

une éclairante critique littéraire des évangiles, une connaissance

1 La comparaison avec le livre de Dan Brown, au contenu et au talent de moindre

valeur face au Jésus de Renan, se limite à la dialectique du succès et de la
contestation théologique. Je rappelle que le Jésus de Renan a connu 13 éditions
en quatre ans, sans compter l'édition populaire diffusée à un million d'exemplaires.

Dans l'année qui a suivi la première parution du livre le 24 juin 1863,
on a dénombré plus de 300 monographies, brochures et articles polémiques, en

provenance essentiellement des milieux catholiques (voir E. Albalat, Im Vie de
Jésus d'Ernest Renan, p. 65).



24 ÉTUDES DE LETTRES

géographique et archéologique de la Palestine doublée d'une lecture
psychologique du destin de Jésus se combinent dans un livre superbement

écrit. Mais ce qui ressort en première ligne, c'est la position de
Renan sur le miracle. L'auteur en est conscient: «Je prépare en effet
ma Vie de Jésus qui paraîtra, je pense, dans deux mois. Je n'ai pas
besoin de vous dire dans quel sens elle est écrite. Les partisans des
miracles ne seront pas satisfaits», écrit-il à Michel Amari le 3 mars
1863. Post eventum, dans la préface à la 13e édition (1867), il
confirme: «Si le miracle a quelque réalité, mon livre n'est qu'un tissu
d'erreurs»2. Au sein de la pensée de Renan, que l'on a justement
située au carrefour du positivisme et du romantisme, l'évaluation critique

du phénomène miraculeux est comme une pierre de touche. Elle
déchaînera autant l'enthousiasme de ses lecteurs que la férocité de
ses détracteurs. Le problème du miracle est en effet singulièrement
aigu pour le maître de Tréguier. Son éthique d'historien le pousse à ne

pas occulter les nombreux récits de miracle des évangiles; mais d'un
autre côté, il n'accorde pas une once de crédibilité historique à des
récits mobilisant le surnaturel. Or «ce serait manquer à la bonne
méthode historique que d'écouter trop ici nos répugnances»3, confesse-t-
il honnêtement. Comment échappe-t-il au dilemme du savant écartelé
entre la déontologie historienne et la répugnance intellectuelle?

Mon intention dans cet article est premièrement d'analyser son
argumentation sur la question, puis de la mettre en perspective dans
l'histoire de la quête du Jésus historique.

1. Nécessaire, mais indésirable miracle

Renan n'est pas, contrairement à ce qui a été dit, un ennemi du
surnaturel. Ce qu'il appelle le «surnaturel général», c'est-à-dire l'âme
cachée de l'univers, la source et la finalité de l'évolution du monde,
convient à sa foi au progrès. En disciple d'Auguste Comte, c'est
«le surnaturel particulier» qu'il n'admet pas, «l'intervention de la
Divinité en vue d'un but spécial, le miracle»4; le surnaturel est
récusé en tant qu'il rompt l'enchaînement de causalité des phénomènes
naturels. Car «les miracles sont de ces choses qui n'arrivent jamais;
les gens crédules seuls croient en voir [...] aucune intervention
particulière de la Divinité ni dans la confection d'un livre, ni dans quel-

2 E. Renan, Vie de Jésus, p. v.
3 Ibid., p. 276.
4 Ibid., p. IV, note I.



RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE 25

que événement que ce soit, n'a été prouvée»5. Dans son Examen de
conscience philosophique (1888), Renan répète de manière cinglante
le credo positiviste sur lequel s'appuie son refus du miracle:

Une chose absolument hors de doute, c'est que, dans l'univers
accessible à notre expérience, on n'observe et on n'a jamais
observé aucun fait passager provenant d'une volonté ni de volontés
supérieures à celle de l'homme. [...] Des textes écrits, si on les

prenait au sérieux, feraient croire que de tels faits se sont passés
autrefois; mais la critique historique montre le peu de crédibilité
de pareilles narrations6.

Si le miracle ne peut revendiquer un statut scientifique, les causes

de son apparition doivent être cherchées ailleurs. A la différence
des rationalistes durs à la manière de H.E.G. Paulus (1789-1851), qui
réduisaient le miraculeux par une explication rationnelle des
phénomènes, Renan se refuse à dépouiller de leur dimension miraculeuse
les évangiles qui, tous les quatre, accordent une large place à l'activité

thaumaturgique de Jésus. Et Renan de noter, en fin lecteur, que
l'évangile de Marc en particulier leur réserve un rôle prépondérant.
S'il est donc contraire à la déontologie historienne de faire l'impasse
sur les miracles au nom de la «répugnance» au surnaturel7, il incombe
à l'historien d'assigner au miracle un lieu épistémologique. Ce que
fait notre auteur: le miracle, dit-il, «suppose trois conditions: 1) la
crédulité de tous; 2) un peu de complaisance de la part de quelques-
uns; 3) l'acquiescement tacite de l'auteur principal»8.

Le premier critère d'émergence du miracle est d'ordre socio-culturel

(il s'inscrit dans le code religieux du groupe social); le deuxième
est d'ordre psychologique (le miracle nécessite l'adhésion du demandeur

et la légitimation de quelques témoins); le troisième touche le
leader religieux, dont le consentement est requis. Renan applique
effectivement cette épistémologie du miracle dans le seizième chapitre
du Jésus.

5 Ibid., p. vi.
6 Œuvres complètes II, p. 1162-63. Ce constat conduit Renan à nier l'inspiration

des Écritures, mais comme l'ajustement relevé Claude Tresmontant, Renan
travaille avec une conception déficiente de l'inspiration, héritée vraisemblablement

de ses maîtres sulpiciens: à ses yeux, inspiration infaillibilité; c'est nier la
dimension humaine de l'Écriture, non évacuée par une doctrine de l'inspiration
bien comprise (C. Tresmontant, La question du miracle à propos des Évangiles,
p. 12-17).
7 E. Renan, Vie de Jésus, p. 276.
8 Ibid., p. xxvii.



26 ÉTUDES DE LETTRES

L'ensemble de son argumentation est surplombé par une affirmation

trois fois répétée: Jésus a effectué ses guérisons miraculeuses
sous contrainte, contre son gré, comme une violence qui lui fut exercée;

j'y reviendrai.

Une évidence préscientifique
Le premier critère, d'ordre socio-culturel, est énoncé sans être
sérieusement documenté: faire des miracles est un trait constitutif du divin,
que l'on retrouve chez les prophètes et qui figure dans l'attente du
Messie. D'ailleurs, relève-t-il, l'activité guérissante est plus largement
un trait commun à tous les grands saints et tous les fondateurs de
religion; même Socrate et Pascal ont connu des hallucinations, ajoute-t-il
pour donner une caution philosophique à cette lignée de mystiques
guérisseurs9. L'inculturation des miracles de Jésus dans la culture de
son temps est une belle intuition de Renan. Il aurait été intéressant
qu'il poursuive en s'interrogeant sur la pratique du miracle dans la
société gréco-romaine, largement attestée par la présence de guérisseurs

charismatiques, de magiciens et de cultes aux dieux guérisseurs
(Asclépios, Sérapis). Dans l'Israël du premier siècle, les rabbis
pouvaient être aussi thaumaturges. Que Jésus guérisse n'est pas un sujet
d'interrogation pour les foules, mais bien plutôt la question: au nom
de qui guérit-il?10

Cette évidence du miracle est signe d'une mentalité préscientifique,

comme le note bien Renan: Jésus, comme les gens de son temps,
vivait dans un état de «poétique ignorance», ne sachant pas que l'ordre

naturel est réglé par des lois11. La qualifier de poétique n'est pas
mépris de la part de l'auteur. Le lyrisme de Renan dans sa description
de la Galilée, de la pureté des paysages, de la paix des lieux, de
l'insouciance de ses habitants, témoigne de son image idéale du temps de
Jésus. La Palestine le fait rêver et imaginer Jésus «traverser la Galilée
au milieu d'une fête perpétuelle [...]. Il est peu de scènes évangéli-
ques dont je n'aie déjà vu la vérité»12. Retenons la formule voir la
vérité, car elle est extrêmement révélatrice: le regard porté par Renan
sur la virginité du paysage devient pour lui une norme interprétative,
l'excuse à invoquer pour le caractère préscientifique des évangiles.
L'absence d'explication rationnelle du monde est vu par lui comme

9 Ibid., p. 266-67 et 278.
10 Marc 3, 20-22.
11 E. Renan, Vie de Jésus, p. 267-68.
12 Lettre à Taine du 12 mars 1861, in Correspondance, p. 308.



RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE 27

un état idéal d'innocence. Quand il décrit les gens et les lieux, l'auteur
fait d'ailleurs un usage redondant du qualificatif «charmant»! Faut-il
donc en conclure qu'attribuer une guérison à Dieu relève strictement
du touchant déficit intellectuel des Anciens?

Il est regrettable que la lecture de l'évangile de Jean, auquel
comme on sait l'auteur de la Vie de Jésus accordait grand crédit, n'ait
pas poussé l'historien Renan à se faire un peu plus herméneute du
texte. Car cet évangile, plus que tout autre, montre que le discours
évangélique sur le miracle ne se situe pas sur le registre explicatif,
mais sur le registre du sens. Les guérisons de Jésus y sont racontées
très succinctement; mais le texte les traite comme des «signes», c'est-
à-dire des actes face auxquels le lecteur doit se poser la question de
la signification. La guérison de l'aveugle de naissance (Jean 9) est
un bon exemple. La description de l'acte thérapeutique n'occupe que
deux versets (9, 6-7). Le reste du texte (39 versets!) est consacré à la
question: comment l'homme guéri va-t-il découvrir l'identité de son
guérisseur et au nom de qui Jésus l'a guéri? Autrement dit: l'homme
de Nazareth guérit comme les rabbis thaumaturges de son temps;
l'évangile ne s'intéresse pas aux modalités, souvent passées sous
silence, mais au fait que les malades guéris sont invités à comprendre
le rétablissement de leur santé comme un effet de la bonté de Dieu.
Dans l'évangile de Marc, Jésus va jusqu'à interdire à un lépreux de
raconter qui l'a guéri, mais lui enjoint par contre d'offrir un sacrifice
à Dieu pour sa guérison (Marc 1, 40-45). Bref, Jésus pratique la
médecine populaire du temps; son originalité n'est pas d'avoir mis au
point une thérapie performante, mais de donner à ses gestes la dimension

d'une intervention de Dieu. Parler de miracle est une affaire de

sens, non de matérialité thérapeutique13.

Les vertus de la douce parole...
La deuxième condition de possibilité du miracle, selon Renan, est la
«complaisance de la part de quelques-uns», comprenons la confiance
accordée au guérisseur par le malade et les témoins. Ici, Renan
esquisse un tableau non dépourvu de finesse de la dimension psychosomatique

des guérisons: la confiance en un homme supérieur, qui sait
donner au malade l'assurance de son rétablissement, peut être «un
remède décisif»14. Un sourire, une parole d'espérance peuvent suffire

13 J'ai développé cette approche du miracle dans mon livre L'homme qui venait
de Nazareth. Ce qu'on peut aujourd'hui savoir de Jésus, p. 41-48.
14 E. Renan, Vie de Jésus, p. 270.



28 ÉTUDES DE LETTRES

à provoquer la guérison. Renan a raison d'en chercher la preuve dans
l'acte d'exorcisme, qui présuppose la croyance en des démons affectant

la santé de l'individu; le meilleur médecin est alors le guérisseur,
qui médiatise le pouvoir de Dieu contre les esprits impurs. L'auteur
concède à Jésus un don particulier pour l'exorcisme, non sans livrer
son hypothèse explicative: «une douce parole suffit souvent dans ce
cas pour chasser le démon»15. Mais il se trompe: l'observation des
rites d'exorcisme, aujourd'hui encore, montre l'importance d'une
gestique qui touche le corps et parle au corps. Le premier exorcisme
rapporté par l'évangile de Marc est assorti d'une parole forte et sévère
de Jésus (Marc 1, 25).

Un autre constat s'articule au registre psychologique: la tendance
à l'amplification légendaire. La critique hésite devant certains traits
des récits de miracle pour savoir s'ils sont historiques, ou s'ils sont
«le fruit de la croyance des rédacteurs». La renommée d'exorciste
du Nazaréen s'était répandue à tel point qu'on racontait à son sujet
«mille histoires singulières, où toute la crédulité du temps se donnait
carrière»16 (ah, la langue magnifique de Renan!). La comparaison des

évangiles synoptiques, jointe à la prolifération des évangiles apocryphes,

donne raison à notre auteur: de Marc à Matthieu/Luc, puis à

Jean, puis aux récits apocryphes des IIe-Ve siècles, des traits légendaires

ont alourdi et ornementé la tradition des miracles attribués à

Jésus.

Un Jésus sous contrainte
La troisième condition du miracle est l'acquiescement tacite du
thaumaturge. Or là, Renan se trouve en difficulté. Doit-il porter les gué-
risons au crédit d'un Jésus mis au bénéfice de la poétique ignorance,
ou lui attribuer une répugnance à les accomplir? Dans le premier cas,
notre auteur respecte sa déontologie historienne et tient compte de
l'abondance des récits de miracles transmis par les évangiles. Mais
du coup, Jésus n'est plus une figure religieuse appropriée à l'esprit
moderne. En effet, l'esprit rationaliste butte sur la dimension
miraculeuse des évangiles, et Renan, qui est un apologète de Jésus et veut
offrir à la culture de son temps un fondateur du christianisme qui lui
convienne, n'envisage pas de livrer «son Jésus» à une critique aussi
dévastatrice. Le drame de l'écart culturel entre l'antiquité et la
modernité éclate ici: ce qui a fait la notoriété de Jésus en son temps, à

15 Ibid., p. 274.
16 Ibid., p. 269 et 274.



RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE 29

savoir ses miracles, est devenu pour les modernes un obstacle à la
foi17. On croit entendre Rousseau: dépouillez-le de ses miracles, et le
monde entier sera aux pieds de Jésus-Christ!

Renan va donc opter pour la seconde position, en soulignant vivement

la réticence de Jésus au rôle de thaumaturge. Ce motif, comme
je l'ai dit, surplombe et traverse tout le seizième chapitre du Jésus.
Suivons Renan. L'homme de Nazareth n'avait pas le choix, compte
tenu de l'attente de ses contemporains: ou il guérissait, ou il renonçait
à sa mission; mais il ne devint thaumaturge que tard et à contrecœur;
il cherchait d'ailleurs à réaliser ses miracles en cachette18. «Il est donc
vrai de dire que Jésus ne fut thaumaturge et exorciste que malgré lui
[...] il subissait les miracles que l'opinion exigeait». Et pour enfoncer
le clou: «Les miracles de Jésus furent une violence que lui fit son
siècle, une concession que lui arracha la nécessité passagère»19.

Le contraire est vrai: contester l'assentiment de Jésus à son action
de thérapeute est une violence que lui fit le siècle de Renan. Ou plutôt:

c'est une violence que le siècle de Renan fit aux textes évangéli-
ques. L'auteur de la Vie de Jésus appuie l'hypothèse de la répugnance
de Jésus aux miracles sur quelques textes de l'évangile de Marc, où
apparaît une consigne de silence imposée par le Nazaréen aux miraculés20.

Quarante ans après Renan, William Wrede reprendra ces textes

pour en livrer l'interprétation qui est encore retenue aujourd'hui21: les

consignes de silence relèvent d'une stratégie rédactionnelle déployée
par l'évangéliste Marc à l'intention des lecteurs de son évangile; son
effet n'est pas de manifester un dégoût de Jésus pour la guérison,
mais de signaler que l'identité de Jésus doit être tue jusqu'au moment
où elle se révèle à la croix. Ce n'est donc pas le fait de la guérison qui
doit être tu, mais l'identité de celui qui l'accomplit. Marc réagit de la
sorte contre une tendance à réduire Jésus à son activité guérissante,
sans relier ses miracles avec le don de sa vie au Golgotha. Renan a

été, pour ainsi dire, trop heureux de brandir ces textes au profit d'une
thèse qui, néanmoins, leur fait violence.

17 «La différence des temps a changé en quelque chose de très-blessant pour
nous ce qui fit la puissance du grand fondateur, et, si jamais le culte de Jésus
s'affaiblit dans l'humanité, ce sera justement à cause des actes qui ont fait croire
en lui.» Ibid., p. 267-68.
18 Ibid., p. 267, 275.
19 Ibid., p. 279.
20 Renan cite Marc 1, 24-25; 3, 12. Il aurait pu ajouter 1, 44; 5, 43; 7, 36; 8,
26.
21 W. Wrede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien.



30 ÉTUDES DE LETTRES

L'éternité du message
Le profit que le maître de Tréguier tire de cette opération est, encore
une fois, d'ordre apologétique. Exonérer Jésus de la propension aux
actes surnaturels lui permet de recentrer l'action du Nazaréen sur
un autre registre, en l'occurrence le registre moral. La concession
de Jésus à ses contemporains doit être considérée comme obsolète.
«Ainsi l'exorciste et le thaumaturge sont tombés, tandis que le
réformateur religieux vivra éternellement»22. Cette réformation religieuse
est l'humanisme laïc auquel Renan affilie l'œuvre du Nazaréen, un
humanisme inspiré fondant une religion établie non sur le sang des
sacrifices, mais sur le cœur. La religion du Nazaréen est étrangère aux
dogmes et au sacerdoce. Par cette restauration de la «pure religion»,
qui introduit dans l'histoire de l'humanité une révolution morale,
l'œuvre de Jésus touche à l'éternité.

Je conclus sur ce point. Renan avait prédéfini le miracle à l'aide de
trois conditions de possibilité. La condition socio-culturelle ancrait la
quête du miracle dans une contrainte de l'époque. La condition
psychologique sauvait le miracle de son côté surnaturel en le réduisant
à un phénomène psychosomatique. Placer le consentement de Jésus

sous le signe de la soumission dégage le Nazaréen de sa responsabilité

dans l'agir thérapeutique. Il n'échappe à personne que dans ce
procès argumentatif, l'analyse confirme le postulat. La boucle est
bouclée: retenir l'action guérissante du Nazaréen est désormais
obsolète. Renan a formaté un Jésus aligné sur ses présupposés: moral,
sage et doux, anticlérical, raisonnable.

2. La quête du Jésus historique avant et après Renan

L'œuvre du maître de Tréguier s'inscrit dans la longue quête
cherchant à reconstruire, en deçà des évangiles, le portrait du Jésus de
l'histoire. Amorcée avant Renan, elle se poursuit de nos jours. Mon
intention n'est pas d'en rendre compte exhaustivement, mais de mettre

en perspective les acquis de Renan en déployant les résultats de

cette quête avant et après lui23. Je focaliserai la présentation sur
l'évaluation des miracles.

22 E. Renan, Vie de Jésus, p. 279.
23 Pour une information sur la recherche du Jésus historique, voir D. Marguerat,
J.-M. Poffet, E. Norelli (éds), Jésus de Nazareth. Nouvelles approches d'une
énigme.



RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE 31

Les pionniers
L'inaugurateur de la quête du Jésus historique est Hermann Samuel
Reimarus (1694-1768). Ce professeur de Hambourg, dont l'œuvre fut
publiée post mortem par Lessing, s'est attaché le premier à dissocier
dans les évangiles la prédication de Jésus de l'apport de ses disciples.
Selon lui, le Nazaréen doit être compris comme un juif apocalyptique,
prêchant le Royaume, guérissant et appelant à la conversion; il n'avait
aucune intention de fonder une nouvelle religion; après sa mort, ses

disciples ont camouflé son échec en volant son cadavre pour faire
croire à sa résurrection. Pâques est donc le fruit de leur supercherie.

Au nombre des précurseurs appartiennent aussi David Friedrich
Strauss (1808-1874) et Heinrich Eberhart G. Paulus (1789-1851).
Leur approche est rationaliste: les miracles sont expliqués comme des

phénomènes naturels auxquels a été substituée une interprétation
surnaturelle. Ainsi la marche de Jésus sur les eaux résulte d'une vision,
tandis que la résurrection s'explique par une mort apparente. C'est
l'imagination mythique des disciples qui aurait conduit à construire
les légendes évangéliques.

La quête libérale
La première grande phase de reconstruction du Jésus de l'histoire
s'appuie sur ces premières tentatives. C'est la phase libérale, illustrée
en France par Renan (1863) et par Charles Guignebert (1933). Des
précurseurs, elle retient l'usage de la critique historique pour tester
l'historicité des traditions évangéliques; il est désormais reconnu que
les récits des évangiles proviennent de relectures interprétatives, mêlant

fait historique et légende. Dans la préface de la treizième édition
du Jésus, Renan se sépare sur trois points de ses prédécesseurs: 1)
leur Jésus est une abstraction, un être désincarné, tandis que lui veut
le replacer dans son histoire singulière de juif du premier siècle; 2) ils
se débarrassent des miracles en les ramenant à des distorsions de
phénomènes naturels, alors qu'il faut les expliquer par des mécanismes
psychologiques; 3) ces rationalistes froids ne connaissent rien à la vie
spirituelle et aux besoins de l'âme24.

24 E. Renan, Vie de Jésus, p. xvn-xxii. Renan dénonce ceux qu'il appelle à tort
des «libéraux», en pointant en finale sur H.E.G. Paulus («Paulus était un
théologien qui, voulant le moins possible de miracles et n'osant pas traiter les récits
bibliques de légendes, les torturait pour les expliquer tous d'une façon naturelle
[...]. Moi, je suis un critique profane; je crois qu'aucun récit surnaturel n'est vrai
à la lettre...» p. xxi.)



32 ÉTUDES DE LETTRES

La vague libérale, qu'illustre excellemment Renan, s'intéresse
donc à Jésus comme à une grande figure spirituelle de l'histoire de
l'humanité; elle s'ingénie à retrouver son humanité, en deçà des
constructions dogmatiques qu'elle repère à l'œuvre dans les textes
évangéliques. Sa connaissance de la Palestine permit à Renan de
concrétiser le cadre de vie du Nazaréen, qu'il dépeint sous les
couleurs romantiques d'un paysage virginal. Le lyrisme, là, s'emballe:
«Le beau climat de la Galilée faisait de l'existence de ces honnêtes
pêcheurs un perpétuel enchantement»25. Le Royaume de Dieu, qui
est au centre de la prédication de Jésus, est compris comme l'avènement

des plus hautes valeurs morales. «Ce que Jésus a fondé, ce qui
restera éternellement de lui, abstraction faite des imperfections qui
se mêlent à toute chose réalisée par l'humanité, c'est la doctrine de
la liberté des âmes»26. Dans ce cadre, l'activité thaumaturgique est
admise comme une concession aux besoins des foules, témoignant de
la bonté de Jésus.

Le coup de tonnerre qui mit progressivement fin à la phase libérale

est la publication du livre de Johannes Weiss, Die Predigt Jesu
vom Reiche Gottes (1892). Weiss met en valeur la dimension escha-
tologique27 du message de Jésus, totalement occultée par la théologie
libérale: le Royaume de Dieu n'est pas la synthèse de valeurs morales

intemporelles, mais un événement historique attendu pour l'avenir

proche. Jésus ne vient pas affirmer la suprématie de l'esprit, mais
s'inscrit à la manière du Baptiste comme un prophète des derniers
jours, prédisant la fin prochaine d'un monde marqué par le mal. Les
miracles ont alors la fonction de préfigurer la restauration imminente
de l'humanité par Dieu: «Si c'est par le doigt de Dieu que je chasse
les démons, alors le Règne de Dieu vient de vous atteindre» (Luc 11,

20).
On peut parler de coup de tonnerre dans la mesure où Renan et

Guignebert s'efforçaient d'offrir un Jésus totalement adapté aux
besoins moraux et intellectuels de leurs contemporains, nettoyé de ce
qui choquait le rationalisme ambiant, purgé de la dogmatique ec-
clésiale — bref, un Jésus prêt à l'emploi. Et voici que Weiss, puis
les exégètes qui l'ont rapidement suivi, restituaient au Nazaréen
une inquiétante étrangeté. La continuité que les libéraux tel Renan

25 Ibid., p. 171.
26 Ibid., p. 125.
27 On appelle «eschatologique» en théologie ce qui a trait à la fin de l'histoire,
aux derniers temps.



RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE 33

avaient si laborieusement construite entre Jésus et les aspirations
spirituelles des modernes volait en éclats28.

La deuxième quête: un Jésus étranger
La quête du Jésus de l'histoire eut de la peine à se remettre de ce
fiasco. Une deuxième phase démarra néanmoins sur la base des
travaux de l'école de la forme littéraire (Formgeschichtliche Schule). On
tint pour acquis que le Nazaréen avait une conscience de lui-même
et un discours de prophète eschatologique. Les travaux de critique
littéraire montraient que les évangiles étaient l'aboutissement d'un
long processus traditionnel, commencé au stade oral, et qu'ils répondaient

aux besoins des premières communautés; ils ne correspondent
pas à une mémoire d'archiviste, mais témoignent de l'interprétation
des faits et gestes de Jésus de la part des premiers chrétiens. Dès
le moment où la structure des évangiles était reconnue comme une
construction narrative des évangélistes, reconstruire une biographie
de Jésus n'apparaissait plus possible. L'évolution psychologique du
Nazaréen, telle que Renan croyait pouvoir la dépeindre avec
assurance, nous est à jamais inaccessible, dès lors que les premiers chrétiens

n'ont pas retenu ces données.
C'est pourquoi Rudolf Bultmann (un Jésus de 1926), Ernst

Käsemann («Le problème du Jésus historique» de 1953) ou Günther
Bornkamm (un Jésus de 1956) n'ont pas dressé la biographie du
Nazaréen; ils ont décrit son activité de prédication, de guérison, de
rencontre et d'interprétation de la Loi. Les guérisons sont considérées
comme l'avant-goût du Royaume eschatologique, dont Jésus se fait
le héraut; le lien établi par la théologie juive entre maladie et péché
confère aux guérisons une connotation plus théologique que médicale.

Concrétiser le pardon de Dieu en guérissant devient une
provocation théologique29: par la guérison, Jésus conteste que Dieu soit
à l'origine des maux qui accablent l'humanité. Le miracle restaure
l'humanité défigurée par le mal dans sa dignité créaturale voulue par
Dieu. Alors que Renan avait déclassé le miracle sur un registre moral
ou psychologique, les tenants de la deuxième quête en font donc un
vecteur essentiel du projet de Jésus. Quant aux miracles opérés sur la
nature (multiplication des pains, marche sur les eaux, etc.), ils sont

28 L'histoire de la quête libérale du Jésus historique et le constat de son fiasco
ont été exposés dans la monumentale Geschichte der Leben-Jesu Forschung
d'Albert Schweitzer.
29 Le lien entre guérison et pardon est particulièrement évident dans la guérison
d'un paralysé en Marc 2, 1-12.



34 ÉTUDES DE LETTRES

considérés comme des fictions narratives, concrétisant l'accomplissement

par Jésus des prophéties de l'Ancien Testament.

La troisième quête: réhabilitation du miracle
Plusieurs signes annoncent que la recherche du Jésus de l'histoire
est entrée dès 1980 dans une troisième phase. L'absolu scepticisme
affiché par la deuxième quête quant à la possibilité de reconstruire
la biographie de Jésus est tempéré. L'inculturation de Jésus dans le
judaïsme de son temps, annoncée plutôt que réalisée par Renan, y
est accomplie: restituer au Nazaréen sa judaïté devient la règle (Ed.
P. Sanders, un Jésus de 1985). Son mode de vie de prophète itinérant,

solidaire des marginaux de la société palestinienne, est mis en
évidence (Gerd Theissen, L'ombre du Galiléen, 1988). La dimension
asociale et provocatrice de son message, son affrontement de
l'institution sacerdotale du Temple, sont mis en exergue (John Dominic
Crossan, un Jésus de 1991).

Sur la question du miracle, le retournement par rapport à la quête
libérale est complet: l'activité de guérisseur et d'exorciste du Nazaréen
apparaît aujourd'hui, historiquement parlant, comme l'élément le plus
sûr. D'un point de vue littéraire, il est en effet largement attesté par la
tradition. D'un point de vue historique, il s'inscrit dans une pratique
de guérison charismatique bien connue au premier siècle. Les exor-
cismes, sur lesquels Renan ironise un peu lourdement, sont réhabilités
à partir de l'anthropologie culturelle: il a été constaté en effet que le
phénomène d'aliénation reproduit sur le plan psychologique le sentiment

d'aliénation socio-politique d'un pays occupé30. Il n'est dès lors
plus étonnant que la Palestine, occupée par les Romains, connaisse à

l'instar des pays colonisés un taux d'aliénation, et partant un besoin
d'exorcisme, particulièrement élevé. Curieusement, c'est l'anthropologie

culturelle qui est venue sauver la crédibilité historique d'un
phénomène face auquel Renan avouait sa répugnance.

Daniel Marguerat

30 Voir en particulier J. D. Crossan, The Historical Jesus, p. 313-20.



RENAN ET LA RÉPUGNANCE DU MIRACLE 35

Bibliographie sélective

E. Albalat, La Vie de Jésus d'Ernest Renan, Paris, Malfère, 1933.
P. Barret, Ernest Renan. Tout est possible, même Dieu!, Paris,

François Bourin, 1992.
G. Bornkamm, Qui est Jésus de Nazareth, Paris, Seuil, 1973 (original

allemand 1956).
J. D. Crossan, The Historical Jesus: The Life of a Mediterranean

Jewish Peasant, San Francisco, Harper and Row, 1984.
E. Käsemann, «Le problème du Jésus historique» [1953], in Essais

exégétiques (Monde de la Bible 3), Neuchâtel, Delachaux et
Niestlé, 1972, p. 145-173 (original allemand 1954).

D. Marguerat, L'homme qui venait de Nazareth. Ce qu'on peut
aujourd'hui savoir de Jésus, Aubonne, éd. du Moulin, 4e éd.
2001.

D. Marguerat, J.-M. Poffet, E. Norelli (éds), Jésus de Nazareth.
Nouvelles approches d'une énigme (Monde de la Bible 38),
Genève, Labor et Fides, 22003.

E. Renan, Vie de Jésus, Paris, Calmann-Lévy, réimpr. de la 13e éd.

[1867], s.d.
—Œuvres complètes II, Paris, Calmann-Lévy, 1948.
—Lettre du 12 mars 1861 à Hippolyte Taine, in Correspondance,

Œuvres complètes X, Paris, Calmann-Lévy, 1961.
E. P. Sanders, Jesus and Judaism, London, SCM Press, 1985.
A. Schweitzer, Geschichte der Leben-Jesu Forschung [1906], 2

vols, München, Siebenstern-Taschenbuch 77/78 et 79/80,
1966.

G. Theissen, L'Ombre du Galiléen, Paris, Cerf, 1988.
C. Tresmontant, La question du miracle à propos des Évangiles.

Analyse philosophique, Paris, O.E.I.L., 1992.
W. Wrede, Das Messiasgeheimnis in den Evangelien, Göttingen,

Vandenhoek & Ruprecht, 1913.




	Renan et la répugnance du miracle

