
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 4

Artikel: Euripide, héros et poète comique : à propos des Acharniens et des
Thesmophories d'Aristophane

Autor: Voelke, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870170

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE:
À PROPOS DES ACHARNIENS ET DES THESMOPHOR1ES

D'ARISTOPHANE1

Par l'inventivité et l'habileté qui le caractérisent, l'Euripide d'Aristophane
présente des similitudes tout à la fois avec la figure du héros et celle du poète
comiques. Tout en suggérant de telles similitudes, Aristophane en fait payer le prix
au poète tragique par diverses stratégies. Ainsi dans les Acharniens, Euripide se

voit dépouillé de son propre art par un Dikaiopolis qui utilise contre lui le
harcèlement rhétorique dont Euripide a montré l'exemple à travers son héros Télèphe.
Dans les Thesmophories, Euripide se voit transformé en poète comique, à travers
le reproche qui lui est fait de «mal parler des femmes», et il ne parvient à ses fins
qu'en se prêtant à un jeu qui évoque la comédie la plus ordinaire, celle précisément

dont Aristophane lui-même prétend se démarquer.

1. Aristophane et Euripide: quelques points de vue modernes

«Aristophane a représenté avec un immense discernement et un
esprit intarissable la subtilité sophistique d'Euripide, ses prétentions
rhétoriques et philosophiques, son immoralité et sa mollesse séduisante,

sa façon d'émouvoir les seuls sens. Les critiques actuels ont le
plus souvent considéré Aristophane comme un bouffon outrancier et
injurieux, et ils n'ont pas su déceler les vérités derrière les habits de la
plaisanterie; du coup, ils ont donné peu de poids au jugement de cet

1 Je remercie Rossella Saetta Cottone, co-organisatrice de la XIVe rencontre
CorHaLi (Université de Lille III, 12-14 juin 2003), qui m'a fait bénéficier de
ses remarques lors de la présentation orale de cet exposé et qui m'a généreusement

transmis, avant leur publication, deux articles importants consacrés aux
Thesmophories («Euripide, il nemico delle donne» et «Agathon, Euripide et le
thème de la plpriais-»).



118 ÉTUDES DE LETTRES

auteur». C'est en ces termes qu'August Schlegel tente de réhabiliter
le jugement d'Aristophane sur Euripide pour s'en faire un allié dans
la critique radicale qu'il porte sur l'art du poète tragique. Lorsqu'à
son tour Friedrich Nietzsche s'en prend au réalisme et au rationalisme
socratique d'Euripide, fossoyeur de la tragédie attique, il se réfère
également au jugement d'Aristophane, contre ceux qui cherchent à

le discréditer. Quant à Bruno Snell, s'il prend la défense d'Euripide
contre Schlegel et Nietzsche, il ne met pas en cause l'utilisation qu'ils
ont faite d'Aristophane et il s'inscrit donc également dans la lignée
des interprètes qui perçoivent le rapport d'Aristophane à Euripide
uniquement sur le mode critique et polémique, lorsqu'ils ne supposent

pas une inimitié personnelle entre les deux poètes2.
Tout en mettant l'accent sur la position essentiellement critique

d'Aristophane à l'égard d'Euripide, d'autres modernes ont néanmoins

perçu dans cette position une tension entre une préoccupation pratique,

par laquelle Aristophane se sent investi d'une mission de défense
des valeurs et de l'ordre traditionnels de la cité, menacés par la poésie
d'Euripide, et une position intellectuelle qui le conduit à reconnaître
la force et le caractère novateur de cette poésie3. De fait, on a souvent
lu dans la constance avec laquelle Aristophane fait référence à l'œuvre

d'Euripide une forme de fascination ou d'hommage4. D'autres
ont rappelé que les jugements portés sur l'œuvre d'Euripide dans les
Grenouilles étaient assumés par le personnage d'Eschyle et que rien
n'autorisait à identifier sa voix avec celle d'Aristophane; à propos de

Yagôn opposant Eschyle à Euripide dans cette même pièce, on a pu
relever qu'aucun élément objectif ne permettait de justifier le choix
final de Dionysos en faveur d'Eschyle, si ce n'est l'appartenance de ce
dernier à la génération glorieuse de Marathon et les reprises dont ses

tragédies faisaient déjà l'objet à l'époque d'Aristophane5. Déplaçant

2 Voir respectivement A. W. Schlegel, Vorlesungen über dramatische Kunst,
p. 109-10, F. Nietzsche, La naissance de la tragédie, p. 87-88, 97 (cf. p. 118:
«Le sûr instinct d'Aristophane a certainement touché juste lorsqu'il confondit
dans une même haine Socrate, la tragédie d'Euripide et les musiciens du
nouveau dithyrambe et qu'il subodora dans ces trois phénomènes les symptômes
d'une civilisation décadente»), B. Snell, «Aristophane et l'esthétique». Voir
encore W. Jaeger, Paideia, p. 429-35. Haine personnelle d'Aristophane à l'égard
d'Euripide: voir notamment G. Kaibel, «Aristophanes», col. 992.
3 Ainsi P. Pucci, «Aristofane e Euripide», p. 403-12.
4 Voir par exemple G. Murray, Aristophanes, p. 106-34.
5 Voir J. Schmidt, Aristophanes und Euripides, p. 60-78. Sur les reprises
posthumes des tragédies d'Eschyle, voir R. Cantarella, «"Plut." 422-425 e le riprese
eschilee».



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 119

l'objet de la parodie, certains auteurs ont situé la cible de Yagôn des

Grenouilles non pas dans la poésie tragique elle-même, mais bien
plus dans la critique littéraire développée par les sophistes6.

Au-delà de cette mise en question du caractère fondamentalement
critique du jugement d'Aristophane sur Euripide, ce sont les similitudes

entre les deux poètes que l'on a cherché à mettre en évidence. Le
point de départ de cette approche est une scholie à Platon qui souligne
l'ambivalence de la relation qu'entretient Aristophane avec Euripide,
en indiquant que le premier se moque (ctkojttt£ iu) du second tout
en l'imitant (pipeîaëai)7; et d'invoquer le témoignage du poète
comique Cratinos (fr. 342 Kassel-Austin) qui souligne les similitudes
entre l'art d'Aristophane et celui d'Euripide en forgeant le participe
intraduisible eùpimôaptcrTOcjtavLCwv. Les deux qualificatifs qui
précèdent ce participe, ÛTroXeTrToXoyos-, «au langage assez subtil», et
yuojpiôiojKTriç, «chasseur de formules», suggèrent une parenté stylistique.

Ce n'est toutefois pas uniquement dans le domaine de la langue
ou de la métrique qu'ont été vues des similitudes entre les deux poètes,

mais également dans leurs positions politiques et dans leur
traitement des dieux; de même a-t-on attribué à l'influence euripidéenne
la position de protagoniste qu'Aristophane accorde aux femmes dans
plusieurs comédies8. Plus fondamentalement, tout en parodiant certaines

scènes euripidéennes, Aristophane les insère dans le déroulement
de ses propres intrigues dont elles deviennent des pièces maîtresses;
bien plus, comme le montre l'exemple des Thesmophories, l'intrigue
comique peut non seulement intégrer des scènes euripidéennes, mais
elle peut être tout entière calquée sur le modèle des intrigues des pièces

auxquelles elle emprunte ces scènes9.

L'objectif du présent article n'est pas de discuter ou de repérer
les similitudes pouvant exister entre l'art poétique d'Aristophane et
celui d'Euripide, à travers leurs œuvres respectives, mais il s'agira

6 R. E. Wycherley, «Aristophanes and Euripides», p. 101. Sur le Certamen
Homeri et Hesiodi comme modèle de Vagôn des Grenouilles, voir M. Cavalli,
«Le Rane di Aristofane». Voir également N. O'Sullivan, Alcidamas, p. 7-22,
106-50, qui replace l'opposition qu'établit Aristophane entre Eschyle et Euripide
dans le cadre des théories antiques des styles.
7 Scholie à Platon, Apologie de Socrate 19c.
8 C. Prato, Euripide nella critica di Aristofane, p. 16-41, avec les critiques
justifiées de P. Pucci, «Aristofane e Euripide», p. 402-03; H. J. Tschiedel,
«Aristophanes und Euripides».
9 Voir par exemple P. Rau, Paratragodia, p. 50, F. I. Zeitlin, «Travesties of
Gender», p. 381-82, 387-88, et en demier lieu E.-R. Schwinge, «Aristophanes
und Euripides», p. 17-27.



120 ÉTUDES DE LETTRES

de montrer comment Aristophane lui-même, dans les Acharniens et
les Thesmophories, suggère des similitudes entre l'art d'Euripide
et le sien, mais aussi entre l'art d'Euripide et les modes d'agir des
héros comiques; dans le même temps, il s'agira de montrer comment

Aristophane, tout en suggérant de telles similitudes, invente des

stratégies diverses pour faire payer au poète tragique le prix de cette
proximité.

2. Poète et héros comiques

Aristophane revendique à plusieurs reprises la capacité d'innovation

comme l'une des qualités constitutives de la compétence
(oocfHa) et de l'habileté (8e£iÖTT|S") poétiques10. Ainsi dans la pa-
rabase des Nuées (547-48), le poète déclare exercer sa aocfuct
(oo<f>L£op.ai) en apportant aux spectateurs des idées nouvelles (raivàç
ISéaç), jamais semblables et toutes ingénieuses (ôe^idç); en revendiquant

cette inventivité, Aristophane prétend se démarquer des
mauvaises plaisanteries Crrovripà oKojp.paTa, 542), justes propres à faire
rire les enfants (539), que cultivent ses rivaux vulgaires (cfxipTiicot,
524). Dans la parabase des Guêpes (1052-59), le chœur appelle le
public à donner ses suffrages aux poètes capables de dire et d'inventer
(éÇeupiaiceiE) quelque chose de neuf (kcueou ti), et qui font ainsi
preuve d'une qualité constitutive de l'habileté poétique (Se^iôrqç).
Ce lien entre capacité d'innovation et habileté poétique se trouve déjà
établi dans le prologue de cette pièce (54-66), lorsque le serviteur de

Bdélycléon indique que le sujet de la pièce échappera aux plaisanteries

éculées de la farce mégarienne et traitera d'un sujet relevant d'un
art supérieur (aocf>toTepov) à celui d'une comédie vulgaire («cap-coSta

cf>opTLKf|), sans pour autant dépasser l'habileté d'esprit du spectateur
(SeÇiùJTepou)11. Dans YAssemblée des femmes, lorsque le chœur
demande à Praxagora d'exposer son programme politique (577-
82), il souligne que la cité a besoin d'une habile invention (acxpov
èÇevpr\pa) et qu'il ne s'agit d'accomplir rien de ce qui a été fait ou
dit dans le passé, car les citoyens détestent voir (BeûvTai) ce qui
appartient au passé; et pour que l'héroïne s'exécute sans tarder, le chœur
ajoute que la promptitude est un élément propre à susciter le plaisir
des spectateurs. Ce sont donc bien les spectateurs qui apparaissent
comme les destinateurs du discours de Praxagora, ce qu'elle-même

10 Voir à ce sujet J. M. Bremer, «Aristophanes on His Own Poetry», p. 134-43,
160-65, M. S. Silk, Aristophanes and the Definition ofComedy.
11 Sur le rejet de la vulgarité, voir encore Ploutos 796-99.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 121

reconnaît dans les vers qui suivent (583-85); l'inventivité que lui
réclame le chœur est ainsi d'abord celle dont doit faire preuve le poète
pour séduire son public.

Comme le montre l'exemple de Praxagora, la capacité d'innovation

qu'Aristophane revendique pour lui-même se trouve également
inscrite dans les héros qu'il met en scène12. Au fondement de l'action
du héros se trouve en effet une idée extraordinaire, dont la réalisation
exige, à l'instar du travail poétique, savoir-faire et habileté13. Ainsi
Dikaiopolis dans les Acharniens (971), le marchand de boudin dans
les Cavaliers (421), Bdélycléon dans les Guêpes (809, 812), Trygée
dans la Paix (1029) et surtout Pisthetairos dans les Oiseaux (362,428-
31,1271-72,1274) sont décrits, parfois sur le mode superlatif, comme
des héros habiles (oocj)ôç, SeÇiôç) et avisés (cjtpôvLpo?, ttukwç).

Qu'en est-il d'Euripide, personnage aristophanien? Le poète
tragique est mis en scène dans les Acharniens en tant que poète susceptible

de conférer au héros son «pouvoir-faire», tandis que dans les
Thesmophories il apparaît non seulement comme poète, mais aussi
comme héros, en tant qu'instigateur et maître d'œuvre d'un projet
qui suppose autant d'audace que d'ingéniosité. Dans les deux cas,
Euripide incarne, comme nous le verrons, inventivité et habileté. A
cet égard, Euripide, à l'instar des autres héros aristophaniens, assume
des qualités revendiquées par le poète comique lui-même. Dans le
cas d'Euripide cependant, cette proximité a un prix, dans la mesure
où elle ne peut manquer de mettre en question sa qualité de poète
tragique. Le prix à payer ne s'arrête toutefois pas là. Comme nous
le verrons à propos des Acharniens et des Thesmophories, la
reconnaissance en Euripide de qualités revendiquées par le poète comique
conduit ce dernier à inventer des stratégies propres à déposséder son
personnage de son art poétique et à le transformer en poète comique.

3. Euripide dans les Acharniens

Dans les Acharniens, le héros, Dikaiopolis, est décrit par le chœur
comme un homme avisé et très habile (<j>p6uip.os-, imépoofioç, 971),
lorsqu'il s'agit de souligner les bénéfices qu'il retire de sa trêve privée.

12 Sur les points de contact entre le poète comique et ses héros, voir X. Riu,
Dionysism and Comedy, p. 252-56.
13 Cette idée à l'origine de l'intrigue comique peut être désignée par les termes
èmvoia, ßouXeupa, vôr)pa, èÇevpTpa; voir Cavaliers 90, 108 (cf. 86); Paix 127;
Oiseaux 162, 195; Assemblée des femmes 574, 577, 589. Sur cet aspect du héros
comique, voir notamment C. H. Whitman, Aristophanes and the Comic Hero, p.
23-30.



122 ÉTUDES DE LETTRES

C'est toutefois à un moment bien précis de l'intrigue que Dikaiopolis
illustre ces qualités, lorsqu'il s'agit pour lui de revêtir le costume le
plus misérable (384), avant de s'adresser aux Acharniens. Ceux-ci ne
s'y trompent pas, puisqu'ils l'interrogent sur ce qu'il machine et
l'invitent à révéler ses mauvais tours (pr|xayctl) dignes de Sisyphe (385-
92). Ces mêmes qualités lui sont reconnues par Euripide lorsqu'il lui
donne le costume de Télèphe et salue en lui l'esprit avisé (ttukeös"),
propre à imaginer de subtiles (Xenra) idées (445). Plus précisément,
la particule yap (445) suggère qu'Euripide accepte de faire don à

Dikaiopolis du costume de Télèphe, dans la mesure où il reconnaît en
lui les qualités qui sont celles précisément de Télèphe. Et de fait, si

Dikaiopolis réclame le costume de Télèphe, plutôt que ceux d'Oenée,
de Phoinix ou de Bellérophon, c'est que chez Télèphe uniquement le
costume participe d'un déguisement et donc d'une ruse; au-delà, ce
choix est bien entendu dicté par l'analogie des situations dramatiques
que connaissent le héros tragique et le héros comique et qui dans les
deux cas requièrent les mêmes qualités, au premier rang desquelles
l'habileté rhétorique. Ainsi dans la pièce que lui consacre Euripide,
Télèphe, au même titre qu'Ulysse, peut être qualifié par les adjectifs

aipiùXoç, «subtil», etaocfws', «habile» (fr. 715 Nauck2). L'habileté
rhétorique est elle-même liée à l'audace (TÖXp.a) qui fait du héros
comique un être rravoûpyos', «prêt à tout». C'est ainsi que le chœur
qualifie Dikaiopolis (311), lorsqu'il prétend que les Laconiens ne sont

pas la cause de tous les ennuis que connaissent les Athéniens. Si le
terme uauoûpyoç n'apparaît pas dans les fragments du Télèphe, deux
fragments (fr. 702 et 712a Nauck2), dont l'un cité par les Acharniens
(577), mettent en avant l'audace (TÔXpa) dont fait preuve également
le héros tragique.

Comme l'ont montré plusieurs études, les analogies entre
Dikaiopolis et Télèphe, qui conduisent le premier à choisir le second

comme modèle, s'étendent à un troisième terme qui est Aristophane
lui-même et/ou Callistratos, le metteur en scène (ôiôdaKaXoç) de la
pièce14. Avant même de revêtir le costume de Télèphe, Dikaiopolis

14 Mis en scène par Callistratos, les Acharniens appartiendraient pour les uns à
la période qu'Aristophane qualifie lui-même de secrète (Guêpes, 1019-22),
durant laquelle il était inconnu du grand public; en ce sens, voir D. MacDowell,
«Aristophanes and Kallistratos». En revanche, pour G. Mastromarco, «L'esordio
"segreto" di Aristofane», et S. Halliwell, «Aristophanes Apprenticeship», cette
période secrète serait antérieure à 427; lors de la représentation des Acharniens
l'identité du poète était donc connue et c'est donc bien à Aristophane que le
public attribuait la composition de la pièce, Callistratos n'étant qu'un collaborateur



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 123

avait assumé l'identité du poète-producteur en rappelant l'action
menée à son encontre l'année précédente par Cléon (377-82). Vêtu
des haillons de Télèphe, Dikaiopolis assume à nouveau l'identité
d'Aristophane-Callistratos, lorsque, en préambule à son discours, il
défend la vocation de la comédie à dire ce qui est juste à propos de
la cité, certain que Cléon cette fois ne le poursuivra pas (499-503)15.
Dans cette superposition des voix du poète comique, du héros comique

et du héros tragique, auxquelles peut se mêler encore la voix de
l'acteur comique16, il convient de s'interroger sur la place qu'occupe
Euripide, le poète tragique. De fait, si le héros et le poète comiques
trouvent en Télèphe, le héros tragique, le modèle d'habileté qui doit
leur permettre d'arriver à leurs fins dans leur travail de persuasion, ce
modèle se trouve lui-même à l'image de celui qui l'a forgé, Euripide.
Tout indique en effet qu'Euripide s'assimile lui-même à ses propres
personnages, parmi lesquels Télèphe. Ainsi, en faisant son entrée
sur un ekkuklêma, Euripide revêt d'emblée le statut de personnage
théâtral. De plus, autant sa position les pieds en haut que les haillons
qu'il porte conduisent Dikaiopolis à l'assimiler à ses héros boiteux et
mendiants (410-13), selon un principe de mimétisme entre le poète
et ses personnages analogue à celui que revendique Agathon dans les

Thesmophories (148-58).

pour la mise en scène. Dans le même sens, avec une discussion et une bibliographie

complète de la question, voir en dernier lieu Ch. Brockmann, Aristophanes
und die Freiheit der Komödie, p. 202-77.
15 E. L. Bowie, «Who is Dicaeopolis?», a défendu l'hypothèse selon
laquelle Dikaiopolis n'assumerait pas dans ces vers l'identité d'Aristophane,
mais celle d'un poète concurrent, Eupolis. La fragilité des arguments avancés
a toutefois été mise en évidence par L. P. E. Parker, «Eupolis or Dicaepolis?».
Les enjeux de cette superposition de voix ont été analysés notamment par L.
Edmunds, «Aristophanes' Acharnions», p. 9-12, A. M. Bowie, «The Parabasis
in Aristophanes», p. 29-32, H. P. Foley, «Tragedy and Politics», S. Goldhill,
The Poet's Voice, p. 188-201, N. R. E. Fisher, «Multiple Personalities», Ch.
Brockmann, Aristophanes und die Freiheit der Komödie, p. 156-74 (avec une
bibliographie complète p. 142, n. 1).
16 Dans les vers 416, 442-44, Dikaiopolis se réfère au discours qu'il destine au
chœur et aux choreutes, sans référence à l'identité dramatique qu'ils assument;
d'où l'on peut inférer que c'est la voix de l'acteur plutôt que celle du personnage

qui se fait ici entendre; voir en ce sens F. Muecke, «Playing with the Play»,
p. 63. Pour S. D. Olson, Aristophanes. Acharnions, ad v. 442-44, c'est à nouveau
la voix du poète qui se ferait ici entendre. Dans le même sens, N. W. Slater,
«Aristophanes' Apprenticeship Again», p. 74-75, qui en tire argument pour
reprendre la thèse ancienne selon laquelle Aristophane lui-même aurait joué le rôle
de Dikaiopolis.



124 ÉTUDES DE LETTRES

Au-delà de ces ressemblances vestimentaires et physiques, nul
doute qu'Euripide partage avec Télèphe, et donc avec Dikaiopolis,
la même habileté. Ainsi la consécration de Dikaiopolis reconnu
par Euripide comme un esprit avisé (ttdkvos-), propre à imaginer
de subtiles (XeTTTd) idées, ne peut venir que d'un esprit qui partage
ces mêmes qualités. De fait, dans les Grenouilles (828), la langue
effilée d'Euripide tire sa supériorité des subtilités qu'elle énonce
(KaTaXeTTToXoyéco) et le poète se vante des règles subtiles (Xctttol
ravoves", 956) qu'il enseigne au spectateur. A cette subtilité d'esprit
Dikaiopolis joint, comme l'indique le chœur, l'art du renversement et
de la machination (orpét/jeaGai, TexvàCew, 385); or, ces deux verbes
se trouvent également associés dans les Grenouilles (957), après la
mention des «règles subtiles», lorsqu'Euripide énumère les domaines
de son enseignement. Dans les Grenouilles toujours, le serviteur de
Pluton évoque la fascination des brigands et criminels de toutes sortes

pour la souplesse (Xiryicrpos') et les revirements (crrpocJ>cd.) (775)
qui font d'Euripide le plus habile (oocfxôraToç, 776) des poètes; ce
dernier place d'ailleurs au nombre de ses dieux personnels le pivot de

sa langue (yXo'jTTqç oTp6cj>Ly£, 892). A cet égard la position qu'Euripide

adopte dans les Acharniens, les pieds en l'air, si elle est mise
en relation par Dikaiopolis avec les héros boiteux, paraît bien plus
encore emblématique de l'art du renversement et du retournement
qu'il partage avec le héros comique. Euripide partage également avec
Télèphe, mais aussi Dikaiopolis, l'audace et la capacité à ne reculer
devant rien. C'est ainsi qu'Euripide dans les Grenouilles est qualifié
de TTavoûpyos", notamment lorsque Dionysos lui prête, à la différence
de Sophocle, l'adresse nécessaire pour s'enfuir des Enfers (80, cf.
1520); c'est le même qualificatif qui est appliqué à ses admirateurs
(781) et aux citoyens athéniens corrompus par ses pièces (1015).

L'art d'Euripide se trouve donc récupéré et annexé par le héros
et le poète comiques qui trouvent en lui le modèle d'habileté qui
doit leur permettre d'arriver à leurs fins. À cet égard, il convient de

nuancer l'interprétation d'Elelen Foley selon laquelle Dikaiopolis
et Aristophane adopteraient le masque du héros tragique pour donner

à leur discours l'autorité liée au genre tragique17. Sans doute

17 H. P. Foley, «Tragedy and Politics», p. 43: «By linking his comedy and
Euripidean tragedy (a link characterized in this play by the term TpuycoSia), he
claims for it the moral authority, literary prestige, and latitude that audiences
have always given to more pretentious genres». Voir les critiques formulées
à l'égard de cette thèse par M. Heath, «Some Deceptions in Aristophanes»,
p. 235-37. Dans le même sens qu'Helen Foley, voir en demier lieu Ch. Brockmann,



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 125

Dikaiopolis-Aristophane désigne-t-il la comédie par le terme Tpuyw-
Sia (500), lorsqu'il s'agit de lui attribuer, à l'instar de la TpaytoSta,
la capacité à dire le juste et sans doute l'habit de Télèphe appelle-t-il
ce jeu de mots18. Ce n'est toutefois pas tant l'autorité liée au genre
tragique que recherchent Aristophane et Dikaiopolis dans la ligure de

Télèphe, mais bien plus des modes d'action dans lesquels eux-mêmes
se reconnaissent et auxquels ils se doivent de recourir. A cet égard le
terme TpuywSta, prononcé par un personnage doté du costume d'un
héros euripidéen, ne vise pas tant à attribuer à la comédie l'autorité du

genre tragique, mais bien plus à démarquer la tragédie euripidéenne
du reste du genre tragique — de la TpaycoSia — pour suggérer sa
parenté avec le genre comique. Il est de ce point de vue significatif que
le discours de Dicaiopolis face aux vieillards acharniens, pour lequel
le héros a emprunté les habits de Télèphe, ne comporte en définitive
que très peu d'éléments paratragiques19.

Si le genre tragique en tant que tel n'est pas en jeu, la tragédie
euripidéenne l'est donc assurément; car elle ne peut sortir indemne
de la récupération et de l'annexion dont elle fait l'objet de la part du
héros et du poète comiques. Euripide ne s'y trompe pas, lorsqu'il se

plaint d'être dépouillé de sa tragédie (464) et de ce que son art dramatique

(Ta SpapaTa, 470) désormais lui échappe; de fait, comme l'a
montré une étude récente, les différents accessoires que Dikaiopolis
réclame à Euripide, à la suite des haillons de Téléphe, pourraient
être autant de références à l'art rhétorique du tragique20. Dans ce
dépouillement dont il est victime et dans cette perte de contrôle sur son
art, Euripide se voit retourner contre lui son propre art. En effet, dès

lors qu'il a revêtu les habits de Télèphe, Dikaiopolis devient, dans ses
demandes à l'égard du poète, «collant, insistant, pressant» (yXiaypos,
•npoaaiTcov, XtTTapwu, 452), à l'image de son modèle précédemment
qualifié d'«insistant, bavard, habile parleur» (TipoaaiTcàv, CTTOjpûXoç,

ôeivôs Xéyeiu, 429); face à ce harcèlement dont il a montré lui-même
l'exemple avec son héros, Euripide ne trouve aucune ressource dans

son propre discours et ne trouve d'autre échappatoire que de se retirer

du jeu en faisant fermer sa porte (479). Ce harcèlement, qui finit

Aristophanes und die Freiheit der Komödie, p. 168: «Hier kann die Komödie die
Unterstützung der Tragödie gebrauchen und durch Annäherung an sie ihre eigene
Position absichern. Das tragische Gewand und der Mythos bieten Schutz».
18 Sur le jeu de mot entre TpaytoSIa et TpuywSia, voir O. Taplin, «Tragedy and
Tragedy».
19 Ce point est noté par P. Rau, Paratragodia, p. 39-40.
20 Voir S. Beta, «La difesa di Diceopoli».



126 ÉTUDES DE LETTRES

par ne plus répondre à aucune finalité, comme le reconnaît lui-même
Dikaiopolis (454-55), suggère une forme de fascination comparable à

celle de Dionysos dans les Grenouilles, lorsqu'il se dit dévoré par le
désir (ttoSos-) à l'égard d'Euripide (66-67), avant d'évoquer la folie
(pouuopat) que provoquent en lui certaines expressions euripidéennes
(103). Dans les Acharniens, le harcèlement et la dépossession conduisent

à l'absorption: Dikaiopolis «se remplit» (èpTr'ipTTkapai, 447) des

petites phrases d'Euripide, puis finit par l'«avaler» (KctTamvio, 484),
à l'instar de Cronos avalant ses enfants dans la Théogonie d'Hésiode
(459, 467).

S'il constitue un objet de fascination, Euripide a donc, dans le
même temps, toutes les raisons de craindre la dépossession dont il
fait l'objet et le sort désormais réservé à son art. De fait, échappant au
contrôle de leur créateur, les habits de Télèphe se trouvent désormais
aux mains du poète comique qui, après en avoir vêtu son héros, et
par cet intermédiaire lui-même, n'hésite pas, au terme de la pièce, à

les réutiliser pour en revêtir son principal adversaire, Lamachos21. La
blessure que se fait Lamachos avec un échalas de vigne (xapa£, 1178)
fait écho à la chute de Télèphe trébuchant sur un sarment de vigne,
avant d'être frappé par la lance d'Achille, selon une tradition à

laquelle fait déjà allusion Pindare22. Toutefois, si dans le cas de Télèphe
la chute sur le sarment et la blessure par la lance constituent deux
moments distincts, dans le cas de Lamachos c'est l'échalas lui-même
qui provoque la blessure et la lance ennemie qu'il évoque à son entrée
en scène (1192, 1226) n'est autre que l'échalas lui-même; de même
Lamachos se plaint de sa tête frappée par une pierre (1218), comme
s'il s'agissait d'une pierre lancée par la fronde d'un ennemi, alors
même que le récit du messager a indiqué que la pierre responsable
de la blessure est celle sur laquelle il est tombé (1180)23. Aux blessures

guerrières et héroïques se substituent ainsi des blessures purement
accidentelles, qui ne peuvent être imputées qu'à la maladresse du
général24. Ainsi, alors qu'Euripide avait confié les habits de Télèphe à

21 Sur cette réutilisation du modèle de Télèphe dans la figure de Lamachos,
voir déjà le commentaire de J. Van Leeuwen, Aristophanis Acharnenses, ad v.
1178 sq. («Telephi partes non iam agit Dicaepolis, ut in priore fabulae parte,
sed Lamachus»), puis H. P. Foley, «Tragedy and Politics», p. 39, A. M. Bowie,
Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, p. 30-31, S. D. Olson, Aristophanes.
Acharnians, p. LXI.
22 Pindare, Isthmique 8,49-50; cf. Apollodore, Epitome 3, 17.
23 Ce point est noté par S. D. Olson, Aristophanes. Acharnians, ad\. 1218.
24 Le caractère anti-héroïque de ces blessures est noté par P. Rau, Paratragodia,
p. 139.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 127

Dikaiopolis en reconnaissant en lui un esprit habile et subtil (445),
digne de les porter, le poète comique, après s'être servi du modèle

pour arriver à ses propres fins, n'hésite pas à le dégrader en l'assimilant

à un personnage qui se voit dénié autant la valeur guerrière que la
subtilité d'esprit du héros tragique.

Si la dépossession et la réutilisation dégradante constitue l'une des

stratégies mises en œuvre par Aristophane pour faire payer à Euripide
le prix de la parenté qu'il perçoit entre son art et celui du poète tragique,

il en est une autre qui consiste à accentuer les traits de cette
parenté et à transformer Euripide en poète comique. Une telle stratégie
semble déjà à l'œuvre dans l'usage du terme TpuywSta qui, comme
nous l'avons vu, a pour effet de démarquer la poétique euripidéenne
de la TpaywÔLa. Surtout, le déguisement de Dikaiopolis sur le modèle
de Télèphe trouve un écho, après la parabase, dans le déguisement des
deux filles du Mégarien en truies25. Qualifié de «ruse mégarienne»
(peyapiKÙ paxava, 738), ce déguisement ne fait sans doute pas
uniquement allusion à la traditionnelle perfidie des Mégariens, à laquelle
se réfèrent les scholies, mais également à la farce mégarienne, cette
forme vulgaire du comique dont Aristophane prétend se démarquer
dans le prologue des Guêpes (57)26. A travers le parallélisme entre
ces deux scènes, Aristophane crée ainsi une assimilation qui conduit
à rapprocher l'art d'Euripide du genre comique, et plus précisément
encore de la forme la plus ordinaire de ce genre. C'est une stratégie
semblable que nous retrouverons à l'œuvre dans les Thesmophories.

4. Euripide dans les Thesmophories

Si dans les Acharniens, Euripide confère au héros comique,
Dikaiopolis, son «pouvoir-faire», dans les Thesmophories, c'est lui-
même qui doit aller demander l'aide d'un poète tragique, Agathon,
pour contrer les accusations dont il fait l'objet. Cette analogie avec
Dikaiopolis suggère que l'Euripide des Thesmophories assume la

25 Le parallélisme entre ces deux scènes, noté au passage par M. Heath, «Some
Deceptions in Aristophanes», p. 232, a été exploré avec acuité par Anne de
Cremoux (Université de Lille III), dans une communication intitulée «La tragédie

d'Euripide au miroir de la farce mégarienne dans les Acharniens», présentée
lors de la rencontre mentionnée supra, n. 1. Sur la «farce mégarienne», voir en
dernier lieu R. Kerkhof, Dorische Posse, notamment p. 17-24, pour les références

aristophaniennes.
26 En ce sens, J. Van Leeuwen, Aristophanis Acharnenses, ad v. 738, W. J. M.
Starkie, The Acharnions ofAristophanes, ad v. 738, S. D. Olson, Aristophanes.
Acharnions, ad v. 738-39.



128 ÉTUDES DE LETTRES

position du héros comique27. Sans doute, à strictement parler, le rôle
de protagoniste revient au parent d'Euripide qui reste présent tout au
long de la pièce et qui a l'initiative de l'action dramatique depuis son
arrivée au Thesmophorion (279); dans la conduite de cette action,
Mnésilochos, à l'instar d'un héros comique, doit faire appel à la ruse
et aux expédients (pqxayf|> 765, Trôpos-, 769). Force pourtant est de
constater que c'est Euripide qui prend le contrôle de l'action dans
la dernière partie de la pièce, à partir du moment où il enjoint son
parent d'assumer le rôle d'Andromède (1010-12), et c'est Euripide
qui, parmi «ses innombrables ruses» (pupLou pirixavou, 927) trouvera
celle qui permettra de le sauver. Dans le même temps, et plus
fondamentalement, Mnésilochos n'assume le rôle de protagoniste que par
«délégation»28. C'est en effet Euripide qui lui attribue ce rôle et c'est
à Euripide que revient le projet au cœur de l'intrigue; un projet qui
implique un déplacement dans un lieu en principe inaccessible, tout
comme le projet de plusieurs autres héros aristophaniens; un projet
qui se caractérise donc par son audace et qui, plus que tout autre,
nécessite le recours à la ruse et à l'inventivité. Ainsi, lorsque le parent
apprend d'Euripide la menace que les femmes font peser sur lui, sa

première réaction est de l'interroger sur la p.qxai/n qu'il entend utiliser

pour se tirer de cette situation (87). Quant à Agathon, il dénonce le
fait qu'Euripide veuille utiliser des artifices (Texvâo\i<na, 198) pour
résoudre ses difficultés (aupcj>opcd), plutôt que de subir les épreuves
(TTct0f|p.ctTa, 199) qu'elles entraînent; dans ce reproche et dans cette
opposition entre Téxvaapa et ndGripa, Agathon semble reconnaître
en Euripide un héros comique plutôt que tragique.

Pour être héros, Euripide n'en reste pas moins poète, et les ruses
et l'inventivité du héros viennent se confondre avec celles dont il a
coutume comme poète; le parent ne s'y trompe, lorsqu'il salue
l'ingéniosité du plan d'Euripide, en ajoutant qu'il est tout à fait conforme
à ses manières de faire (o<j>öSp' ex toû aoû Tpottou, 93). De fait,

27 Sur cette analogie, voir notamment l'analyse de J. Jouanna, «Structures
scéniques et personnages».
28 Le terme est utilisé par G. Paduano, «Le Tesmosforiazuse», p. 105. Sur le
problème du protagoniste dans cette comédie, voir aussi la discussion chez M. G.
Bonnano, «ITAPATPArQI AI A in Aristofane», p. 146-149, qui parle de «dédoublement»

ou de «redoublement» du rôle de protagoniste; la notion de dédoublement
apparaît aussi chez J. Jouanna, «Structure scéniques et personnages», p. 266-67.
Le rôle de protagoniste est implicitement reconnu à Euripide par G. Murray,
Aristophanes, p. 117, et par C. H. Whitman, Aristophanes and the Comic Hero,
p. 216-27. En revanche A. H. Sommerstein, Aristophanes. Thesmophoriazusae,
p. 6, considère le parent comme le véritable protagoniste.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 129

l'adjectif Kop^ôç, «ingénieux», qu'utilise le parent pour qualifier le
projet d'Euripide semble indissociable de lui, à tel point que dans les
Cavaliers (18) Aristophane forge l'adverbe Kop^eupLTTiKtuç.

De cette incarnation de qualités revendiquées par le poète et le
héros comiques, Euripide devra ici encore payer le prix. Il ne s'agira
toutefois plus de procéder par le biais d'une dépossession et d'une
réutilisation sauvage de son art, mais il s'agira bien plus de
transformer Euripide en poète comique. Cette transformation va plus loin
qu'une simple analogie entre le goût de l'innovation manifesté par
Euripide et celui revendiqué par Aristophane; elle va au-delà d'une
analogie entre les intrigues euripidéennes et celle mise en œuvre par
Aristophane dans cette pièce, quand bien même ces analogies
motivent le projet d'Aristophane de faire basculer Euripide du côté du
comique29. En effet, l'accusation dont Euripide fait l'objet dans les

Thesmophories et qui est au point de départ de l'intrigue de la pièce
est celle-là même qui devrait viser le poète comique. À travers la
mise en scène de Phèdre (153, 497, 547, 550), de Sthénébée (404),
de Clytia, la concubine d'Amyntor (413), ou de Mélanippe (547),
Euripide a sans doute «mal parlé des femmes» (kcucws- Xéyeiv,
85), en choisissant des héroïnes en proie au désordre amoureux et à

l'infidélité. Ainsi, dans le réquisitoire que Mica dresse à rencontre
d'Euripide, les femmes mises en scène par lui apparaîtraient à la fois
comme adultères, nymphomanes, traîtresses et bavardes, mais encore
buveuses de vin (392-94). Force pourtant est de constater que dans
la suite de son intervention Mica ne cherche pas tant à démentir ces
accusations, mais bien plutôt déplore qu'elles aient conduit à renforcer

le contrôle que les hommes exercent sur elles30; la plainte a ainsi
valeur d'aveu, lorsque Mica note qu'une femme sans enfant qui veut
en supposer un ne peut plus le cacher à son mari (407-09). Le même
aveu avait été fait par la femme héraut qui, dans les imprécations qui
inaugurent l'assemblée des Thesmophories, s'en prend à celui qui
dénoncerait une femme qui suppose un enfant (339-40). Ces
imprécations valent également d'aveu, lorsque la femme héraut dénonce
l'esclave entremetteuse qui vient raconter ce qu'elle sait à l'oreille
de son maître ou l'amant qui séduit par de fausses promesses (340-
44). Quant au goût immodéré pour le vin qu'Euripide attribuerait aux

29 Sur ces analogies, voir les références données supra n. 9
30 En ce sens, voir G. Paduano, «Le Tesmosforiazuse», p. 113: «A Euripide e

Mnesiloco le donne non contestano la verità delle loro denuncie, ma il danno che
da queste denuncie a loro viene».



130 ÉTUDES DE LETTRES

femmes (393), Mica, après avoir maudit les cabaretiers qui faussent
les mesures (347-48), prouvera elle-même la justesse de l'accusation
assimilant une outre de vin à son enfant.

Au-delà de cette seule pièce, autant le goût pour le vin qu'une
sexualité incontrôlée apparaissent comme des traits récurrents de la
figure féminine dans la comédie31. Les femmes mises en scène par
le poète comique correspondent donc au portrait qu'elles reprochent
à Euripide d'avoir fait d'elles; dès lors, en se voyant attribuer un tel
portrait, Euripide se voit assimilé au poète comique, et le procès fait
au premier apparaît autant comme le procès fait au second32.

En retournant contre Euripide les reproches qu'elles devraient
adresser à leur propre poète, les femmes des Thesmophories, et par
leur intermédiaire le poète comique lui-même, font preuve d'une
habileté elle-même toute euripidéenne. C'est ainsi que le chœur
salue en Mica l'esprit tortueux (TToXÛTTXoKos•, 435), habile à parler
(436), avisé (ttukvoç, 438), capable de trouver des arguments variés
(ttoiklXoi Xo-yoi, 439). Quant au réquisitoire de la seconde femme,
Critylla, s'il est également le fait d'un esprit tortueux (ttoXûttXokoç,
463), il apparaît encore plus ingénieux (Kopt^ÔTepov, 460) que celui
de Mica; l'adjectif Koptjfoç est celui-là même que le parent utilise
pour qualifier le plan que lui expose Euripide (93). De même le verbe
KaTaaTûjpûXXoj (461) qui désigne la parole bavarde de cette seconde
femme répond au participe KctTe arapuXpevoç qui qualifie Euripide
dans les Grenouilles (1160) et au substantif OTCopuXia, «bavardage»,
qui dans cette même comédie (1069) désigne le contenu même de

l'enseignement donné par Euripide. Comme dans les Acharniens, où
Euripide se voyait dépouillé de ses pièces par un Dikaiopolis utilisant
contre lui les même modes d'action que ceux de son héros Télèphe,
Euripide voit ici se retourner contre lui l'art du bavardage qu'il a

enseigné à la cité athénienne.
A la différence des Acharniens toutefois, l'Euripide des

Thesmophories ne se voit pas dépouillé de ses pièces. Au contraire,

31 Cf. Lysistrata 212, 715; 195-206, 395, 465-66; Assemblée des femmes 225,
228, 522-26; 14-15, 132-46, 227. Sur ces aspects de la représentation des femmes

chez Aristophane, voir R. Finnegan, Women in Aristophanes, p. 101-31,
et pour un autre poète comique, Eupolis, voir maintenant I. C. Storey, Eupolis,
p. 315-320.
32 Mes conclusions rejoignent ici celles de R. Saetta Cottone, «Euripide, il
nemico delle donne» et «Agathon, Euripide et le thème de la pfpr|<Tis'», qui
souligne que l'expression kqkcuç Xéyeiv utilisée à propos du discours d'Euripide
sur les femmes (85) est par ailleurs l'expression consacrée pour désigner le
discours du blâme pratiqué par les poètes comiques.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 131

pour tenter d'arriver à leurs fins, Mnésilochos seul d'abord, puis
Mnésilochos et Euripide ensemble vont exploiter les ressources de quatre

de ces drames: le Télèphe, le Palamède, YHélène et YAndromède.
Sans doute cette utilisation des drames échoue-t-elle. Faut-il pourtant
en conclure qu'Aristophane, à travers cet échec, voudrait démontrer
la supériorité de la comédie sur la tragédie?33 On peut en douter, dans
la mesure où, comme dans les Acharniens, il ne s'agit pas ici du genre
tragique en tant que tel, mais bien de la tragédie euripidéenne. Par
ailleurs, l'échec d'Euripide n'est pas tant dû aux drames eux-mêmes
dont il cherche à exploiter les ressorts, mais bien plutôt aux conditions

de leur mise en œuvre. Ainsi Euripide fait-il assumer à son
parent un rôle qui est très proche de celui de Télèphe, lorsqu'il lui confie
la mission d'aller, déguisé, plaider auprès des femmes la cause de leur
ennemi. Toutefois, le parent n'a rien de l'esprit subtil et avisé qu'Euripide

pouvait saluer en Dikaiopolis, lorsqu'il lui confiait les habits de

Télèphe. Admiratif face aux discours habiles (9) et savants (21) que
tient Euripide, le parent n'est lui-même qu'un rustre (àypoturraç, 58),
comme le note le serviteur d'Agathon; l'adjectif àypoitoTaç est une
variante de l'adjectif àypeios- qu'utilise Agathon lui-même pour désigner

le poète étranger à l'art des Muses (apouoos-, 159-160), incapable

donc de produire une belle poésie (166). L'ignorance poétique de

Mnésilochos le rend comparable à Strepsiade dans les Nuées, lui aussi

qualifié par Socrate de rustre (àypeToç, ctyponcos*, 628, 646, 655), du
fait de son incapacité à comprendre son enseignement en matière de
métrique34. Si le parent n'a pas la belle nature qui permet au poète de
faire de belles compositions, il n'a pas non plus assimilé le principe
mimétique énoncé par Agathon, selon lequel le poète et l'acteur
doivent adopter l'habit et les pensées (yucopiiq) des personnages mis en
scène (148-52)35. Si Mnésilochos a bien adopté l'habit d'une femme

pour s'introduire parmi les femmes réunies au Thesmophories, en

33 Ainsi notamment A. M. Bowie, Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy,
p. 220, et A. H. Sommerstein, Aristophanes. Thesmophoriazusae, p. 10.
34 Ce parallèle est donné par C. Prato, Le donne alle Tesmoforie, ad v. 160.
35 Sur la contradiction ou du moins le saut logique entre ces deux exigences
qu'Agathon fixe au poète — nécessité de se conformer aux personnages mis
en scène d'une part, conformité de la poésie à sa propre nature d'autre part
—, voir notamment le commentaire de C. Prato, Le donne aile Tesmoforie, ad
v. 146-72, les remarques de R. Saetta Cottone, «Agathon, Euripide et le thème de
la |iL|ir|CTLç», p. 460-64, et celles de F. I. Zeitlin, «Travesties of Gender», p. 383-
384. Que le premier principe s'applique aussi à l'acteur peut être induit du fait
qu'Agathon apparaît lui-même comme acteur de sa propre pièce dans le chant
amébée dont il assume les deux parties lors de son apparition (101-21).



132 ÉTUDES DE LETTRES

transformant le plaidoyer en faveur d'Euripide en un réquisitoire contre

les femmes, il n'accomplit qu'une partie de la mimêsis, puisque
ses paroles, à l'évidence, ne sont pas conformes à la pensée d'une
femme. De même, lorsque le parent tente d'endosser le rôle de
l'Hélène d'Euripide, il se fonde sur son seul costume féminin pour
espérer la réussite de la mimêsis (850-51)36; comme la première
mimêsis, celle qui conduit le parent à endosser les rôles d'Hélène,
puis d'Andromède, sera vouée à l'échec.

L'échec de la tragédie dans les Thesmophories est donc l'échec de

la mimêsis telle que l'a définie Agathon et cet échec de la mimêsis est
dû à l'incapacité de celui qui devait la mettre en œuvre, Mnésilochos.
Il convient à cet égard de noter qu'Euripide pour sa part, qu'il joue le
rôle de Ménélas ou celui de Persée, n'est pas démasqué: ni Critylla,
ni l'archer scythe ne reconnaissent l'acteur Euripide derrière les rôles
qu'il assume, quand bien même ils finissent par comprendre qu'il se

joue d'eux (920-21). Relevons à cet égard que Critylla s'adresse à

Euripide avec l'appellation d'«étranger» (w £éve, 882, 893); or c'est
ce même mode d'adresse que le parent jouant le rôle d'Andromède
utilise à l'endroit d'Euripide dans le rôle de Persée (1107). Loin de
déceler la mimêsis qu'Euripide met lui-même en œuvre, Critylla et
l'archer scythe considèrent le personnage qu'il joue, au même titre
qu'eux-mêmes, comme une victime potentielle de la mimêsis à

laquelle se livre le parent; d'où leur souci de révéler aux yeux du

personnage joué par Euripide les tromperies et les mensonges dont se
rend coupable son parent (874-76, 879-80, 882-84, 892-94, 1111-12).
Comme le note Agathon (154-56), davantage que dans les rôles
masculins, c'est dans la composition des rôles féminins que la mimêsis
revêt une importance primordiale, puisqu'elle est le principe qui permet

au poète d'attraper les qualités qu'il ne possède pas naturellement
(154-56). Or, dans la dernière partie de la pièce, en jouant le personnage

de la vieille Artémisia, Euripide montrera sa capacité à assumer
également un rôle féminin.

Tout en transformant Euripide en poète comique, Aristophane
montre ainsi que sa tragédie ne résiste pas à cette transformation dès

lors qu'elle est assumée par des personnages de comédie dont la rus-
trerie les rend incapables d'entrer dans la mimêsis tragique; à travers
le rapport de parenté qui lie Euripide à Mnésilochos, Aristophane non

36 Comme le relève R. Saetta Cottone, «Agathon, Euripide et le thème de la
piprjcjLç», p. 460, qui souligne bien le caractère partiel de la mimêsis qu'opère
Mnésilochos.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 133

seulement établit une parenté entre la tragédie euripidéenne et la
comédie, mais il fait en sorte que cette parenté conduise la première à

l'échec.
La tragédie mise hors-jeu, Euripide se voit contraint de recourir à

des stratagèmes adaptés aux personnages grossiers qu'il a en face de

lui (1131-32). La trilogie tragique, formée du Palamède, de l'Hélène
et de VAndromède et qui a échoué dans le sauvetage du parent, sera
ainsi suivie d'un quatrième jeu de rôles, dont la position l'assimile à

un drame satyrique. De fait la partie finale de la pièce ne peut manquer

de rappeler le Cyclope, quand bien même cette pièce est peut-
être postérieure aux Thesmophories31. Euripide, le poète aux ptuptat
|ir|XayaL aux multiples stratagèmes (927), devient ainsi un nouvel
Ulysse et la danseuse se substitue au vin pour égarer l'esprit de
l'archer scythe, la mise en scène d'un désir sexuel immédiat étant, au
même titre que le vin, l'un des ressorts privilégiés du drame satyrique.
L'expression de plaisir de l'archer lorsqu'il sent le baiser de la
danseuse, TTQTTQ.TTaTTQL (1191), est de fait identique à celle de Polyphème,
lorsqu'il goûte le vin (572). Quant à la question du nom que l'archer
pose à Euripide («quel est ton nom?», 1200), elle fait écho à la question

de Polyphème («de quel nom dois-je t'appeler?», 548), tandis
que la fausse idendité que celui-ci se donne, Artémisia, rappelle la

37 Sur la date du Cyclope, voir notamment R. Seaford, «The Date of Euripides'
Cyclops», qui le situe après 411, peut-être en 408. Le rapprochement des vers
1218-26 avec le Cyclope est noté par R. G. Ussher, Euripides' Cyclops, p. 204,
qui propose dès lors d'en faire le drame satyrique de la tétralogie de 412. De façon
plus générale, E. Hall, «The Archer Scene», p. 41-43, a rapproché cette scène
finale de la catégorie des «escape-dramas», dans laquelle elle range non
seulement le Cyclope, mais aussi 1 Iphigénie en Tauride, l'Hélène et l'Andromède.
Toutefois, plusieurs éléments doivent conduire à privilégier le rapprochement
avec un drame satyrique: la position de cette scène finale, après trois tragédies,
les parallèles précis que l'on peut établir avec le Cyclope, le fait que l'Hélène et
l'Andromède ont déjà fait l'objet d'une parodie spécifique dans les scènes qui
précèdent. La reconstitution d'une tétralogie est déjà proposée par A. M. Bowie,
Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, p. 224-25, qui interprète la parodie de
l'Andromède, avec sa forte dose d'obscénités, comme équivalent d'un drame
satyrique, venant après le Télèphe, le Palamède et l'Hélène. Outre le fait que
l'Andromède constitue une tragédie, la parodie du Télèphe me semble pouvoir être
séparée de la séquence formée par les trois tragédies suivantes, dans la mesure
où elle n'utilise pas les mêmes procédés; que ce soit dans son discours en faveur
d'Euripide ou dans la prise en otage du bébé-outre de Mica, le parent ne prétend
en effet pas utiliser le rôle d'un personnage euripidéen et le jeu avec le modèle
tragique repose davantage sur la transformation qui affecte les personnages et les
actions que sur l'utilisation des citations qui reste marginale (cf. 472-73, 518-19,
693-95).



134 ÉTUDES DE LETTRES

ruse d'Ulysse se faisant appeler «Personne» (549). Enfin, lorsque
l'archer, à la recherche d'Artémisia et du parent, se trouve orienté par le
chœur successivement dans des directions opposées (1218-26), on se
souvient de Polyphème désorienté de la même manière par le chœur
des satyres, lorsqu'il tente de mettre la main sur Ulysse (679-88).

Si cette scène finale peut ainsi rappeler le drame satyrique, elle
semble également évoquer la comédie qu'Aristophane dans d'autres
passages qualifie de (j>opTiKT|, «ordinaire»38, caractérisée par l'obscénité

et les situations et plaisanteries les plus faciles et les plus
convenues; comédie dont il prétend à plusieurs reprises se démarquer,
au profit d'une comédie caractérisée par l'inventivité, à l'image de la
tragédie euripidéenne, mais à laquelle il doit néanmoins concéder une
place. En d'autres termes, ce qu'est le drame satyrique à la tragédie
euripidéenne, la comédie vulgaire l'est à la comédie aristophanienne.
Et de même qu'un auteur tragique se doit de conclure sa tétralogie par
un drame satyrique, un auteur de comédies doit accorder une place,
notamment au terme de sa pièce, aux éléments les plus ordinaires du

genre comique. Au terme des Thesmophories, Aristophane fait ainsi

payer à Euripide la proximité qu'il perçoit entre son art et le sien, en
lui montrant qu'à vouloir rivaliser avec le poète comique, il doit en
assumer toutes les conséquences; c'est ainsi qu'Euripide se voit
contraint par Aristophane d'aller visiter les tréfonds du genre comique;
tréfonds qui sont aussi son cœur et son origine: c'est en effet bien à

un kômos que croit avoir affaire l'archer scythe (1176) lorsque l'air
persique joué par la flûtiste d'Euripide le réveille et marque le début
de cette scène finale. C'est par ce biais qu'Euripide payerait le prix
d'une poétique exprimée par une autre cible d'Aristophane, Socrate,
lorsqu'il tentait de persuader ses auditeurs, à la fin du Banquet de
Platon (233d), «qu'il appartient au même homme d'être capable de

composer comédie et tragédie, et que celui qui est avec art poète
tragique est également poète comique».

Pierre Voelke
Université de Lausanne

38 Nuées 524, Guêpes 66, Ploutos 796; cf. supra p. 120.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 135

Ouvrages cités

Simone Beta, «La difesa di Diceopoli e le arti retoriche di Euripide
negli Acarnesi di Aristofane», Seminari romani di cultura
classica, 2, 1999, p. 223-33.

Maria G. Bonanno, «TIAPATPArQI AI A in Aristofane», Dioniso,
57, 1987, p. 135-67.

Angus M. Bowie, «The Parabasis in Aristophanes: Prolegomena,
Acharnians», Classical Quarterly, 32, 1982, p. 27-40.
— Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, Cambridge,
University Press, 1993.

Ewen L. Bowie, «Who is Dicaeopolis?», Journal of Hellenistic
Studies, 108, 1988, p. 183-85.

Jan Marteen Bremer, «Aristophanes on his own Poetry», in
Aristophane. Sept exposés suivis de discussions, (Vandœuvres-
Genève 14-24 août 1991), éd. O. Reverdin & B. Grange,
Genève, Fondation Hardt (Entretiens sur l'Antiquité
classique xxxvm), 1993, p. 125-65.

Christian Brockmann, Aristophanes und die Freiheit der Komödie,
München/Leipzig, Saur, 2003.

Raffaele Cantarella, «"Plut." 422-425 e le riprese eschilee», Atti
délia Accademia nazionale dei Lincei. Rendiconti. Classe di
scienze morali, storiche e filologiche, 20, 1965, p. 363-81.

Marina Cavalli, «Le Rane di Aristofane: modelli tradizionali
dell'agone fra Eschilo ed Euripide», in Ricordando Raffaele
Cantarella, éd. F. Conca, Bologna, Cisalpino, p. 83-105.

Lowell Edmunds, «Aristophanes' Acharnians», Yale Classical
Studies, 26, 1980, p. 1-41.

Rachel Finnegan, Women in Aristophanes, Amsterdam, Hakkert,
1995.

Nicolas R. E. Fisher, «Multiple Personalities and Dionysiac Festivals:
Dicaeopolis in Aristophanes' Acharnians», Greece and Rome,
40, 1993, p. 31-47.

Helen P. Foley, «Tragedy and Politics in Aristophanes' Acharnians»,
Journal ofHellenistic Studies, 108, 1988, p. 33-47.

Simon Goldhill, The Poet's Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, University Press, 1991.

Edith Hall, «The Archer Scene in Aristophanes' Thesmophoriazusae»,
Philologus, 133, 1989, p. 38-54.



136 ÉTUDES DE LETTRES

Stephen Halliwell, «Aristophanes Apprenticeship», Classical
Quarterly, 30, 1980, p. 33-45.

Malcom Heath, «Some Deceptions in Aristophanes», Papers of the
Leeds International Latin Seminar, 6, 1990, p. 229-40.

Werner Jaeger, Paideia. La formation de l'homme grec, Paris,
Gallimard, 1964 (trad, de Paideia. Die Formung des
griechischen Menschen, vol. I, Berlin/Leipzig, De Gruyter,
19362).

Jacques Jouanna, «Structures scéniques et personnages: essai de
comparaison entre les Acharniens et les Thesmophories», in
Aristophane: la langue, la scène, la cité, éd. P. Thiercy & M.
Menu, Bari, Levante, 1997, p. 253-68.

Georg Kaibel, «Aristophanes», in Real-Encyklopädie der klassischen
Altertumswissenschaft, vol. II, Stuttgart, Metzler, 1896,
col. 971-94.

Rainer Kerkhof, Dorische Posse, Epicharm und attische Komödie,
München/Leipzig, Saur, 2001.

Douglas MacDowell, «Aristophanes and Kallistratos», Classical
Quarterly, 32, 1982, p. 21-26.

Giuseppe Mastromarco, «L'esordio "segreto" di Aristofane»,
Quaderni di Storia, 10, 1979, p. 153-96.

Frances Muecke, «Playing with the Play: Theatrical Self-consciousness
in Aristophanes», Antichthon, 11, 1977, p. 52-67.

Gilbert Murray, Aristophanes. A Study, Oxford, Clarendon Press,
1933.

Friedrich Nietzsche, La naissance de la tragédie. Œuvres
philosophiques complètes, vol. 1, Paris, Gallimard, 1977
(trad, de Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik,
Leipzig, Fritzsch, 1872).

S. Douglas Olson, Aristophanes. Acharnians, Oxford, Clarendon
Press, 2002.

Neil O'Sullivan, Alcidamas, Aristophanes and the Beginnings of
Greek Stylistic Theory, Stuttgart, Franz Steiner, 1992.

Guido Paduano, «Le Tesmoforiazuse: ambiguità del fare teatro»,
Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 11, 1982, p. 103-27.

L. P. E. Parker, «Eupolis or Dicaepolis?», Journal of Hellenistic
Studies, 111, 1991, p. 203-08.

Carlo Prato, Euripide nella critica di Aristofane, Galatina, Mariano,
1955.

— Le donne alle Tesmoforie, Milano, Fondazione Lorenzo
Valla, 2001.



EURIPIDE, HÉROS ET POÈTE COMIQUE 137

Piero Pucci, «Aristofane e Euripide: ricerche metriche e stilistiche»,
Atti délia Accademia nazionale dei Lincei. Memorie. Classe
di scienze morali, storiche e filologiche, ser. VIII, vol. X,
fasc. 5, 1961, p. 277-423.

Peter Rau, Paratragodia. Untersuchung einer komischen Form des

Aristophanes, München, Beck, 1967.
Xavier Riu, Dionysism and Comedy, Lanham/Boulder/New York/

Oxford, Rowman & Littlefield, 1999.
Rossella Saetta Cottone, «Euripide, il nemico delle donne. Studio

sul tema comico delle Tesmoforiazuse di Aristofane»,
à paraître dans Lexis, 25, 2005.
— «Agathon, Euripide et le thème de la plp-pais" dans les
Thesmophories d'Aristophane», Revue des Etudes Grecques,
116, 2003, p. 445-69.

August W. Schlegel, Vorlesungen über dramatische Kunst und
Literatur, Stuttgart/Berlin/Köln/Mainz, Kohlhammer, 1968

(édition originale: Leipzig, Weidmann, 1846).
Joachim Schmidt, Aristophanes und Euripides. Ein Beitrag zur Frage

der Tendenz des Aristophanes, Greifswald, Adler, 1940.
Ernst-Richard Schwinge, «Aristophanes und Euripides», in

Spoudaiogeloion. Form und Funktion der Verspottung in
der aristophanischen Komödie, éd. A. Ercolani, Stuttgart/
Weimar, Metzler, 2002, p. 3-43.

Richard Seaford, «The Date of Euripides' Cyclops», Journal of
Hellenic Studies, 102, 1982, p. 161-172.

Michael S. Silk, Aristophanes and the Definition ofComedy, Oxford,
Clarendon Press, 2000.

Niall W. Slater, «Aristophanes' Apprenticeship Again», Greek,
Roman and Byzantine Studies, 30, 1989, p. 67-82.

Bruno Snell, «Aristophane et l'esthétique», in La découverte de

l'esprit. La genèse de la pensée européenne chez les Grecs,
Combas, L'Eclat, 1994, p. 163-86 (trad, de Die Entdeckung
des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Geistes
bei den Griechen, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
19754).

Alan H. Sommerstein, Aristophanes. Thesmophoriazusae,
Warminster, Aris & Phillips, 1994.

William J. M. Starkie, The Acharnions of Aristophanes, London,
Macmillan, 1909.

Ian C. Storey, Eupolis. Poet of Old Comedy, Oxford, Clarendon
Press, 2003.



13 8 ÉTUDES DE LETTRES

Oliver Taplin, «Tragedy and Trugedy», Classical Quarterly, 33,
1983, p. 331-33.

Hans J. Tschiedel, «Aristophanes und Euripides. Zu Herkunft und
Absicht der Weiberkomödien», Grazer Beiträge, 11, 1984,
p. 29-49.

Roger G. Ussher, Euripides' Cyclops. Introduction and Commentary,
Roma, Ateneo, 1978.

Jan Van Leeuwen, Aristophanis Acharnenses, Leiden, Sijthoff,
1901.

Cedric H. Whitman, Aristophanes and the Comic Hero, Cambridge
(Mass.), Harvard University Press, 1964.

Richard E. Wycherley, «Aristophanes and Euripides», Greece and
Rome, 15, 1946, p. 98-107.

Froma I. Zeitlin, «Travesties of Gender and Genre in Aristophanes'
Thesmophoriazousae», in Playing the Other. Gender and
Society in Classical Greek Literature, Chicago/London,
University of Chicago Press, 1996, p. 375-416.


	Euripide, héros et poète comique : à propos des Acharniens et des Thesmophories d'Aristophane

