Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 4

Artikel: Euripide, héros et poete comique : a propos des Acharniens et des
Thesmophories d'Aristophane

Autor: Voelke, Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870170

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870170
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

. EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE:
A PROPOS DES ACHARNIENS ET DES THESMOPHORIES
D’ARISTOPHANE!

Par I’inventivité et 1’habileté qui le caractérisent, I’Euripide d’ Aristophane
présente des similitudes tout a la fois avec la figure du héros et celle du poéte co-
miques. Tout en suggérant de telles similitudes, Aristophane en fait payer le prix
au poete tragique par diverses stratégies. Ainsi dans les Acharniens, Euripide se
voit dépouillé de son propre art par un Dikaiopolis qui utilise contre lui le harce-
lement rhétorique dont Euripide a montré I’exemple a travers son héros Télephe.
Dans les Thesmophories, Euripide se voit transformé en poéte comique, a travers
le reproche qui lui est fait de «mal parler des femmes», et il ne parvient a ses fins
qu’en se prétant a un jeu qui évoque la comédie la plus ordinaire, celle précisé-
ment dont Aristophane lui-méme prétend se démarquer.

1. Aristophane et Euripide: quelques points de vue modernes

«Aristophane a représenté avec un immense discernement et un
esprit intarissable la subtilité sophistique d’Euripide, ses prétentions
rhétoriques et philosophiques, son immoralité et sa mollesse sédui-
sante, sa facon d’émouvoir les seuls sens. Les critiques actuels ont le
plus souvent considéré Aristophane comme un bouffon outrancier et
injurieux, et ils n’ont pas su déceler les vérités derriere les habits de la
plaisanterie; du coup, ils ont donné peu de poids au jugement de cet

I Je remercie Rossella Saetta Cottone, co-organisatrice de la XIV® rencontre
CorHaLi (Université de Lille III, 12-14 juin 2003), qui m’a fait bénéficier de
ses remarques lors de la présentation orale de cet exposé et qui m’a généreuse-
ment transmis, avant leur publication, deux articles importants consacrés aux
Thesmophories («Euripide, il nemico delle donne» et «Agathon, Euripide et le
théme de la plpnois»).



118 ETUDES DE LETTRES

auteur». C’est en ces termes qu’ August Schlegel tente de réhabiliter
le jugement d’ Aristophane sur Euripide pour s’en faire un allié dans
la critique radicale qu’il porte sur 1’art du poete tragique. Lorsqu’a
son tour Friedrich Nietzsche s’en prend au réalisme et au rationalisme
socratique d’Euripide, fossoyeur de la tragédie attique, il se réfere
également au jugement d’ Aristophane, contre ceux qui cherchent a
le discréditer. Quant a Bruno Snell, s’il prend la défense d’Euripide
contre Schlegel et Nietzsche, il ne met pas en cause 1’utilisation qu’ils
ont faite d’Aristophane et il s’inscrit donc également dans la lignée
des interprétes qui pergoivent le rapport d’ Aristophane a Euripide
uniquement sur le mode critique et polémique, lorsqu’ils ne suppo-
sent pas une inimitié personnelle entre les deux poétes?.

Tout en mettant I’accent sur la position essentiellement critique
d’ Aristophane a I’égard d’Euripide, d’autres modernes ont néanmoins
percu dans cette position une tension entre une préoccupation prati-
que, par laquelle Aristophane se sent investi d’'une mission de défense
des valeurs et de 1’ordre traditionnels de la cité, menacés par la poésie
d’Euripide, et une position intellectuelle qui le conduit a reconnaitre
la force et le caractére novateur de cette poésie®. De fait, on a souvent
lu dans la constance avec laquelle Aristophane fait référence a 1’ceu-
vre d’Euripide une forme de fascination ou d’hommage*. D’autres
ont rappelé que les jugements portés sur 1’ceuvre d’Euripide dans les
Grenouilles étaient assumés par le personnage d’Eschyle et que rien
n’autorisait a identifier sa voix avec celle d’ Aristophane; a propos de
I’agon opposant Eschyle a Euripide dans cette méme piece, on a pu
relever qu’aucun élément objectif ne permettait de justifier le choix
final de Dionysos en faveur d’Eschyle, si ce n’est I’appartenance de ce
dernier a la génération glorieuse de Marathon et les reprises dont ses
tragédies faisaient déja 1’objet a 1’époque d’ Aristophane’. Déplagant

2 Voir respectivement A. W. Schlegel, Vorlesungen iiber dramatische Kunst,
p- 109-10, F. Nietzsche, La naissance de la tragédie, p. 87-88, 97 (cf. p. 118:
«Le sir instinct d’ Aristophane a certainement touché juste lorsqu’il confondit
dans une méme haine Socrate, la tragédie d’Euripide et les musiciens du nou-
veau dithyrambe et qu’il subodora dans ces trois phénoménes les symptomes
d’une civilisation décadente»), B. Snell, «Aristophane et 1’esthétique». Voir en-
core W. Jaeger, Paideia, p. 429-35. Haine personnelle d’ Aristophane a 1’égard
d’Euripide: voir notamment G. Kaibel, «Aristophanes», col. 992.

3 Ainsi P. Pucci, «Aristofane e Euripide», p. 403-12.

4 Voir par exemple G. Murray, Aristophanes, p. 106-34.

3 Voir J. Schmidt, Aristophanes und Euripides, p. 60-78. Sur les reprises pos-
thumes des tragédies d’Eschyle, voir R. Cantarella, «“Plut.” 422-425 e le riprese
eschilee».



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 119

1’objet de la parodie, certains auteurs ont situé la cible de 1’agon des
Grenouilles non pas dans la poésie tragique elle-méme, mais bien
plus dans la critique littéraire développée par les sophistes®.

Au-dela de cette mise en question du caractere fondamentalement
critique du jugement d’ Aristophane sur Euripide, ce sont les similitu-
des entre les deux poetes que 1’on a cherché a mettre en évidence. Le
point de départ de cette approche est une scholie a Platon qui souligne
I’ambivalence de la relation qu’entretient Aristophane avec Euripide,
en indiquant que le premier se moque (okwmTeLy) du second tout
en I’imitant (uipeiodal)’; et d’invoquer le témoignage du poéte co-
mique Cratinos (fr. 342 Kassel-Austin) qui souligne les similitudes
entre 1’art d’ Aristophane et celui d’Euripide en forgeant le participe
intraduisible eVpLmdapioTodavilwv. Les deux qualificatifs qui pré-
cedent ce participe, UTTOAe TTOAGYOS, «au langage assez subtil», et
YVORPLOLOKTNS, «chasseur de formules», suggerent une parenté stylis-
tique. Ce n’est toutefois pas uniquement dans le domaine de la langue
ou de la métrique qu’ont été vues des similitudes entre les deux poe-
tes, mais également dans leurs positions politiques et dans leur trai-
tement des dieux; de méme a-t-on attribué a 1’influence euripidéenne
la position de protagoniste qu’Aristophane accorde aux femmes dans
plusieurs comédies®. Plus fondamentalement, tout en parodiant certai-
nes scenes euripidéennes, Aristophane les inseére dans le déroulement
de ses propres intrigues dont elles deviennent des piéces maitresses;
bien plus, comme le montre 1’exemple des Thesmophories, 1’intrigue
comique peut non seulement intégrer des scénes euripidéennes, mais
elle peut étre tout entiere calquée sur le modéele des intrigues des pie-
ces auxquelles elle emprunte ces scénes’.

L’objectif du présent article n’est pas de discuter ou de repérer
les similitudes pouvant exister entre 1’art poétique d’ Aristophane et
celui d’Euripide, a travers leurs ceuvres respectives, mais il s’agira

6 R. E. Wycherley, «Aristophanes and Euripides», p. 101. Sur le Certamen
Homeri et Hesiodi comme modele de 1’agdn des Grenouilles, voir M. Cavalli,
«Le Rane di Aristofane». Voir également N. O’Sullivan, Alcidamas, p. 7-22,
106-50, qui replace 1I’opposition qu’établit Aristophane entre Eschyle et Euripide
dans le cadre des théories antiques des styles.

7 Scholie a Platon, Apologie de Socrate 19c.

8 C. Prato, Euripide nella critica di Aristofane, p. 16-41, avec les critiques
justifiées de P. Pucci, «Aristofane e Euripide», p. 402-03; H. J. Tschiedel,
«Aristophanes und Euripides».

®  Voir par exemple P. Rau, Paratragodia, p. 50, F. 1. Zeitlin, «Travesties of
Gender», p. 381-82, 387-88, et en dernier lieu E.-R. Schwinge, «Aristophanes
und Euripides», p. 17-27.



120 ETUDES DE LETTRES

de montrer comment Aristophane lui-méme, dans les Acharniens et
les Thesmophories, suggére des similitudes entre ’art d’Euripide
et le sien, mais aussi entre I’art d’Euripide et les modes d’agir des
héros comiques; dans le méme temps, il s’agira de montrer com-
ment Aristophane, tout en suggérant de telles similitudes, invente des
stratégies diverses pour faire payer au poéte tragique le prix de cette
proximité.

2. Poéte et héros comiques

Aristophane revendique a plusieurs reprises la capacité d’inno-
vation comme 1’une des qualités constitutives de la compétence
(codia) et de ’habileté (5eEL6Tns) poétiques!®. Ainsi dans la pa-
rabase des Nuées (547-48), le poete déclare exercer sa codla
(co¢pilopal) en apportant aux spectateurs des idées nouvelles (kaivas
18éas), jamais semblables et toutes ingénieuses (8¢£Lds); en revendi-
quant cette inventivité, Aristophane prétend se démarquer des mau-
vaises plaisanteries (Tovmpa okwppaTta, 542), justes propres a faire
rire les enfants (539), que cultivent ses rivaux vulgaires (¢popTLkol,
524). Dans la parabase des Guépes (1052-59), le cheeur appelle le pu-
blic a donner ses suffrages aux poetes capables de dire et d’inventer
(éEevplokeLr) quelque chose de neuf (kawvév TL), et qui font ainsi
preuve d’une qualité constitutive de 1’habileté poétique (8eEL6Tns).
Ce lien entre capacité d’innovation et habileté poétique se trouve déja
établi dans le prologue de cette piece (54-66), lorsque le serviteur de
Bdélycléon indique que le sujet de 1a piece échappera aux plaisante-
ries éculées de la farce mégarienne et traitera d’un sujet relevant d’un
art supérieur (copwTepov) a celui d’une comédie vulgaire (kopdia
¢dopTLKT)), sans pour autant dépasser I’habileté d’esprit du spectateur
(BeEuyTepov)!l. Dans 1I’Assemblée des femmes, lorsque le cheeur
demande a Praxagora d’exposer son programme politique (577-
82), il souligne que la cité a besoin d’une habile invention (co¢ov
éEelpnua) et qu’il ne s’agit d’accomplir rien de ce qui a été fait ou
dit dans le passé, car les citoyens détestent voir (Be@vTat) ce qui ap-
partient au passé; et pour que I’héroine s’exécute sans tarder, le choeur
ajoute que la promptitude est un élément propre a susciter le plaisir
des spectateurs. Ce sont donc bien les spectateurs qui apparaissent
comme les destinateurs du discours de Praxagora, ce qu’elle-méme

10" Voir a ce sujet J. M. Bremer, «Aristophanes on His Own Poetry», p. 134-43,
160-65, M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of Comedy.
11 Sur le rejet de la vulgarité, voir encore Ploutos 796-99.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 121

reconnait dans les vers qui suivent (583-85); I’inventivité que lui ré-
clame le cheeur est ainsi d’abord celle dont doit faire preuve le pocte
pour séduire son public.

Comme le montre I’exemple de Praxagora, la capacité d’innova-
tion qu’Aristophane revendique pour lui-méme se trouve également
inscrite dans les héros qu’il met en scéne!2. Au fondement de 1’action
du héros se trouve en effet une idée extraordinaire, dont la réalisation
exige, a ’instar du travail poétique, savoir-faire et habileté!3. Ainsi
Dikaiopolis dans les Acharniens (971), le marchand de boudin dans
les Cavaliers (421), Bdélycléon dans les Guépes (809, 812), Trygée
dans la Paix (1029) et surtout Pisthetairos dans les Oiseaux (362, 428-
31, 1271-72, 1274) sont décrits, parfois sur le mode superlatif, comme
des héros habiles (codds, 8e€16s) et avisés (ppdvipos, TukVOS).

Qu’en est-il d’Euripide, personnage aristophanien? Le poete tra-
gique est mis en scene dans les Acharniens en tant que poete suscep-
tible de conférer au héros son «pouvoir-faire», tandis que dans les
Thesmophories il apparait non seulement comme poete, mais aussi
comme héros, en tant qu’instigateur et maitre d’ceuvre d’un projet
qui suppose autant d’audace que d’ingéniosité. Dans les deux cas,
Euripide incarne, comme nous le verrons, inventivité et habileté. A
cet égard, Euripide, a I’instar des autres héros aristophaniens, assume
des qualités revendiquées par le poete comique lui-méme. Dans le
cas d’Euripide cependant, cette proximité a un prix, dans la mesure
ou elle ne peut manquer de mettre en question sa qualité de poete
tragique. Le prix a payer ne s’arréte toutefois pas la. Comme nous
le verrons a propos des Acharniens et des Thesmophories, la recon-
naissance en Euripide de qualités revendiquées par le poete comique
conduit ce dernier a inventer des stratégies propres a déposséder son
personnage de son art poétique et a le transformer en poete comique.

3. Euripide dans les Acharniens

Dans les Acharniens, le héros, Dikaiopolis, est décrit par le chceur
comme un homme avisé et trés habile (ppdvipos, vTépoodos, 971),
lorsqu’il s’agit de souligner les bénéfices qu’il retire de sa tréve privée.

12 Sur les points de contact entre le poéte comique et ses héros, voir X. Riu,

Dionysism and Comedy, p. 252-56.

I3 Cette idée a I’origine de 1’intrigue comique peut étre désignée par les termes
émivora, Bobhevua, vémpa, éEetpnua; voir Cavaliers 90, 108 (cf. 86); Paix 127,
Oiseaux 162, 195; Assemblée des femmes 574, 577, 589. Sur cet aspect du héros
comique, voir notamment C. H. Whitman, Aristophanes and the Comic Hero, p.
23-30.



122 ETUDES DE LETTRES

C’est toutefois 2 un moment bien précis de 1’intrigue que Dikaiopolis
illustre ces qualités, lorsqu’il s’agit pour lui de revétir le costume le
plus misérable (384), avant de s’adresser aux Acharniens. Ceux-ci ne
s’y trompent pas, puisqu’ils I’interrogent sur ce qu’il machine et 1’in-
vitent a révéler ses mauvais tours (unyavat) dignes de Sisyphe (385-
92). Ces mémes qualités lui sont reconnues par Euripide lorsqu’il lui
donne le costume de Téléphe et salue en lui 1’esprit avisé (Tukvds),
propre a imaginer de subtiles (AemTd) idées (445). Plus précisément,
la particule ydp (445) suggere qu’Euripide accepte de faire don a
Dikaiopolis du costume de Télephe, dans la mesure ou il reconnait en
lui les qualités qui sont celles précisément de Télephe. Et de fait, si
Dikaiopolis réclame le costume de Télephe, plutét que ceux d’Oenée,
de Phoinix ou de Bellérophon, c’est que chez Téléphe uniquement le
costume participe d’un déguisement et donc d’une ruse; au-dela, ce
choix est bien entendu dicté par 1’analogie des situations dramatiques
que connaissent le héros tragique et le héros comique et qui dans les
deux cas requic¢rent les mémes qualités, au premier rang desquelles
’habileté rhétorique. Ainsi dans la piece que lui consacre Euripide,
Télephe, au méme titre qu’Ulysse, peut étre qualifié par les adjec-
tifs alpOos, «subtil», et codpds, «habile» (fr. 715 Nauck?). L’habileté
rhétorique est elle-méme liée a 1’audace (TéApa) qui fait du héros
comique un étre mavobpyos, «prét a tout». C’est ainsi que le cheeur
qualifie Dikaiopolis (311), lorsqu il prétend que les Laconiens ne sont
pas la cause de tous les ennuis que connaissent les Athéniens. Si le
terme Tavobpyos n’apparait pas dans les fragments du Téléphe, deux
fragments (fr. 702 et 712a Nauck?), dont 1’un cité par les Acharniens
(577), mettent en avant 1’audace (ToApa) dont fait preuve également
le héros tragique.

Comme 1’ont montré plusieurs études, les analogies entre
Dikaiopolis et Télephe, qui conduisent le premier a choisir le second
comme modele, s’étendent a un troisi¢me terme qui est Aristophane
lui-méme et/ou Callistratos, le metteur en scéne (8tddokalos) de la
piece!*. Avant méme de revétir le costume de Télephe, Dikaiopolis

14 Mis en sceéne par Callistratos, les Acharniens appartiendraient pour les uns a
la période qu’Aristophane qualifie lui-méme de secrete (Guépes, 1019-22), du-
rant laquelle il était inconnu du grand public; en ce sens, voir D. MacDowell,
«Aristophanes and Kallistratos». En revanche, pour G. Mastromarco, «L’esordio
“segreto” di Aristofane», et S. Halliwell, «Aristophanes Apprenticeship», cette
période secréte serait antérieure a 427; lors de la représentation des Acharniens
I’identité du poéte était donc connue et c’est donc bien a Aristophane que le pu-
blic attribuait la composition de la pi¢ce, Callistratos n’étant qu’un collaborateur



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 123

avait assumé l’identité du poéte-producteur en rappelant 1’action
menée a son encontre 1’année précédente par Cléon (377-82). Vétu
des haillons de Télephe, Dikaiopolis assume & nouveau 1’identité
d’ Aristophane-Callistratos, lorsque, en préambule a son discours, il
défend la vocation de la comédie a dire ce qui est juste a propos de
la cité, certain que Cléon cette fois ne le poursuivra pas (499-503)%.
Dans cette superposition des voix du poete comique, du héros comi-
que et du héros tragique, auxquelles peut se méler encore la voix de
I’acteur comique'®, il convient de s’interroger sur la place qu’occupe
Euripide, le poéte tragique. De fait, si le héros et le poéte comiques
trouvent en Télephe, le héros tragique, le modele d’habileté qui doit
leur permettre d’arriver a leurs fins dans leur travail de persuasion, ce
modele se trouve lui-méme a 1’image de celui qui I’a forgé, Euripide.
Tout indique en effet qu’Euripide s’assimile lui-méme a ses propres
personnages, parmi lesquels Télephe. Ainsi, en faisant son entrée
sur un ekkukléma, Euripide revét d’emblée le statut de personnage
théatral. De plus, autant sa position les pieds en haut que les haillons
qu’il porte conduisent Dikaiopolis a I’assimiler a ses héros boiteux et
mendiants (410-13), selon un principe de mimétisme entre le poete
et ses personnages analogue a celui que revendique Agathon dans les
Thesmophories (148-58).

pour la mise en scéne. Dans le méme sens, avec une discussion et une bibliogra-
phie compléte de la question, voir en dernier lieu Ch. Brockmann, Aristophanes
und die Freiheit der Komddie, p. 202-77.

I5 E. L. Bowie, «Who is Dicaeopolis?», a défendu 1’hypothése selon la-
quelle Dikaiopolis n’assumerait pas dans ces vers 1’identité d’Aristophane,
mais celle d’un poéte concurrent, Eupolis. La fragilité des arguments avancés
a toutefois été mise en évidence par L. P. E. Parker, «Eupolis or Dicaepolis?».
Les enjeux de cette superposition de voix ont été analysés notamment par L.
Edmunds, «Aristophanes’ Acharnians», p. 9-12, A. M. Bowie, «The Parabasis
in Aristophanes», p. 29-32, H. P. Foley, «Tragedy and Politics», S. Goldhill,
The Poet’s Voice, p. 188-201, N. R. E. Fisher, «Multiple Personalities», Ch.
Brockmann, Aristophanes und die Freiheit der Komddie, p. 156-74 (avec une
bibliographie compléte p. 142, n. 1).

16 Dans les vers 416, 442-44, Dikaiopolis se référe au discours qu’il destine au
cheeur et aux choreutes, sans référence a 1’identité dramatique qu’ils assument;
d’ou I’on peut inférer que c’est la voix de 1’acteur plut6t que celle du person-
nage qui se fait ici entendre; voir en ce sens F. Muecke, «Playing with the Play»,
p. 63. Pour S. D. Olson, Aristophanes. Acharnians, ad v. 442-44, c’est 2 nouveau
la voix du poéte qui se ferait ici entendre. Dans le méme sens, N. W. Slater,
«Aristophanes’ Apprenticeship Again», p. 74-75, qui en tire argument pour re-
prendre la thése ancienne selon laquelle Aristophane lui-méme aurait joué le role
de Dikaiopolis.



124 ETUDES DE LETTRES

Au-dela de ces ressemblances vestimentaires et physiques, nul
doute qu’Euripide partage avec Télephe, et donc avec Dikaiopolis,
la méme habileté. Ainsi la consécration de Dikaiopolis reconnu
par Euripide comme un esprit avisé (Tukvos), propre a imaginer
de subtiles (\emTd) idées, ne peut venir que d’un esprit qui partage
ces mémes qualités. De fait, dans les Grenouilles (828), la langue
effilée d’Euripide tire sa supériorité des subtilités qu’elle énonce
(KaTa)\e'rTTo}\o'vew) et le pocte se vante des regles subtiles (\emrTol
kavéves, 956) qu’il enseigne au spectateur. A cette subtilité d’esprit
Dikaiopolis joint, comme 1’indique le chceur, I’art du renversement et
de la machination (oTpépeabat, Te xvaleiv, 385); or, ces deux verbes
se trouvent également associés dans les Grenouilles (957), apres la
mention des «régles subtiles», lorsqu’Euripide énumere les domaines
de son enseignement. Dans les Grenouilles toujours, le serviteur de
Pluton évoque la fascination des brigands et criminels de toutes sor-
tes pour la souplesse (\vyLopés) et les revirements (oTpodat) (775)
qui font d’Euripide le plus habile (co¢pwTaTos, 776) des poetes; ce
dernier place d’ailleurs au nombre de ses dieux personnels le pivot de
sa langue (YAWTTNS oTpodLYE, 892). A cet égard la posmon qu’Euri-
pide adopte dans les Acharniens, les pieds en I’air, si elle est mise
en relation par Dikaiopolis avec les héros boiteux, parait bien plus
encore emblématique de 1’art du renversement et du retournement
qu’il partage avec le héros comique. Euripide partage également avec
Télephe, mais aussi Dikaiopolis, I’audace et la capacité a ne reculer
devant rien. C’est ainsi qu’Euripide dans les Grenouilles est qualifié
de mavobpyos, notamment lorsque Dionysos lui préte, a la différence
de Sophocle, I’adresse nécessaire pour s’enfuir des Enfers (80, cf.
1520); c’est le méme qualificatif qui est appliqué a ses admirateurs
(781) et aux citoyens athéniens corrompus par ses pieces (1015).

L’ art d’Euripide se trouve donc récupéré et annexé par le héros
et le poete comiques qui trouvent en lui le modeéle d’habileté qui
doit leur permettre d’arriver 2 leurs fins. A cet égard, il convient de
nuancer l’interprétation d’Helen Foley selon laquelle Dikaiopolis
et Aristophane adopteraient le masque du héros tragique pour don-
ner a leur discours 1’autorité liée au genre tragique!’. Sans doute

17" H. P. Foley, «Tragedy and Politics», p. 43: «By linking his comedy and
Euripidean tragedy (a link characterized in this play by the term Tpuywdia), he
claims for it the moral authority, literary prestige, and latitude that audiences
have always given to more pretentious genres». Voir les critiques formulées
a I’égard de cette thése par M. Heath, «<Some Deceptions in Aristophanes»,
p- 235-37. Dans le méme sens qu’Helen Foley, voir en dernier lieu Ch. Brockmann,



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 125

Dikaiopolis-Aristophane désigne-t-il la comédie par le terme Tpuyw-
dla (500), lorsqu’il s’agit de lui attribuer, a I’instar de la Tpaywdia,
la capacité a dire le juste et sans doute 1’habit de Télephe appelle-t-il
ce jeu de mots'®. Ce n’est toutefois pas tant I’autorité liée au genre
tragique que recherchent Aristophane et Dikaiopolis dans la figure de
Télephe, mais bien plus des modes d’action dans lesquels eux-mémes
se reconnaissent et auxquels ils se doivent de recourir. A cet égard le
terme Tpuywdia, prononcé par un personnage doté du costume d’un
héros euripidéen, ne vise pas tant a attribuer a la comédie 1’autorité du
genre tragique, mais bien plus & démarquer la tragédie euripidéenne
du reste du genre tragique — de la Tpaywdla —, pour suggérer sa pa-
renté avec le genre comique. Il est de ce point de vue significatif que
le discours de Dicaiopolis face aux vieillards acharniens, pour lequel
le héros a emprunté les habits de Télephe, ne comporte en définitive
que trés peu d’éléments paratragiques'®.

Si le genre tragique en tant que tel n’est pas en jeu, la tragédie
euripidéenne 1’est donc assurément; car elle ne peut sortir indemne
de la récupération et de 1’annexion dont elle fait I’objet de la part du
héros et du poete comiques. Euripide ne s’y trompe pas, lorsqu’il se
plaint d’étre dépouillé de sa tragédie (464) et de ce que son art drama-
tique (Ta SpdpaTa, 470) désormais lui échappe; de fait, comme 1’a
montré une étude récente, les différents accessoires que Dikaiopolis
réclame a Euripide, a la suite des haillons de Téléphe, pourraient
étre autant de références a 1’art rhétorique du tragique®. Dans ce dé-
pouillement dont il est victime et dans cette perte de contr6le sur son
art, Euripide se voit retourner contre lui son propre art. En effet, des
lors qu’il a revétu les habits de Télephe, Dikaiopolis devient, dans ses
demandes a 1’égard du poete, «collant, insistant, pressant» (‘YALoXpos,
TpooaLTOV, AiTrapdv, 452), a I’'image de son modele précédemment
qualifié d’«insistant, bavard, habile parleur» (TpoocalT@v, oTwULAOS,
Bewos Névelr, 429); face a ce harceélement dont il a montré lui-méme
I’exemple avec son héros, Euripide ne trouve aucune ressource dans
son propre discours et ne trouve d’autre échappatoire que de se reti-
rer du jeu en faisant fermer sa porte (479). Ce harcelement, qui finit

Aristophanes und die Freiheit der Komddie, p. 168: «Hier kann die Komddie die
Unterstiitzung der Tragddie gebrauchen und durch Annédherung an sie ihre eigene
Position absichern. Das tragische Gewand und der Mythos bieten Schutz».

18 Sur le jeu de mot entre Tpaywdia et Tpuywdia, voir O. Taplin, «Tragedy and
Trugedy».

19 Ce point est noté par P. Rau, Paratragodia, p. 39-40.

20 Voir S. Beta, «La difesa di Diceopoli».



126 ETUDES DE LETTRES

par ne plus répondre a aucune finalité, comme le reconnait lui-méme
Dikaiopolis (454-55), suggere une forme de fascination comparable a
celle de Dionysos dans les Grenouilles, lorsqu’il se dit dévoré par le
désir (m60os) a 1’égard d’Euripide (66-67), avant d’évoquer la folie
(paivopat) que provoquent en lui certaines expressions euripidéennes
(103). Dans les Acharniens, le harcélement et la dépossession condui-
sent a I’absorption: Dikaiopolis «se remplit» (épumipmiapal, 447) des
petites phrases d’Euripide, puis finit par I’«avaler» (katamivw, 484),
a I’instar de Cronos avalant ses enfants dans la Théogonie d’Hésiode
(459, 467).

S’il constitue un objet de fascination, Euripide a donc, dans le
méme temps, toutes les raisons de craindre la dépossession dont il
fait I’objet et le sort désormais réservé a son art. De fait, échappant au
contr6le de leur créateur, les habits de Télephe se trouvent désormais
aux mains du poéte comique qui, aprés en avoir vétu son héros, et
par cet intermédiaire lui-méme, n’hésite pas, au terme de la piece, a
les réutiliser pour en revétir son principal adversaire, Lamachos?!. La
blessure que se fait Lamachos avec un échalas de vigne (xdpa&, 1178)
fait écho a la chute de Télephe trébuchant sur un sarment de vigne,
avant d’étre frappé par la lance d’Achille, selon une tradition a la-
quelle fait déja allusion Pindare?2. Toutefois, si dans le cas de Téléphe
la chute sur le sarment et la blessure par la lance constituent deux
moments distincts, dans le cas de Lamachos c’est 1’échalas lui-méme
qui provoque la blessure et la lance ennemie qu’il évoque a son entrée
en sceéne (1192, 1226) n’est autre que 1’échalas lui-méme; de méme
Lamachos se plaint de sa téte frappée par une pierre (1218), comme
s’il s’agissait d’une pierre lancée par la fronde d’un ennemi, alors
méme que le récit du messager a indiqué que la pierre responsable
de la blessure est celle sur laquelle il est tombé (1180)%3. Aux blessu-
res guerriéres et héroiques se substituent ainsi des blessures purement
accidentelles, qui ne peuvent étre imputées qu’a la maladresse du gé-
néral®*. Ainsi, alors qu’Euripide avait confié les habits de Télephe a

2l Sur cette réutilisation du modele de Téleéphe dans la figure de Lamachos,
voir déja le commentaire de J. Van Leeuwen, Aristophanis Acharnenses, ad v.
1178 sq. («Telephi partes non iam agit Dicaepolis, ut in priore fabulae parte,
sed Lamachus»), puis H. P. Foley, «Tragedy and Politics», p. 39, A. M. Bowie,
Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, p. 30-31, S. D. Olson, Aristophanes.
Acharnians, p. LXI.

22 Pindare, Isthmique 8, 49-50; cf. Apollodore, Epitomé 3, 17.

2 Ce point est noté par S. D. Olson, Aristophanes. Acharnians, ad v. 1218.

24 Le caractére anti-héroique de ces blessures est noté par P. Rau, Paratragodia,
p. 139.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 127

Dikaiopolis en reconnaissant en lui un esprit habile et subtil (445),
digne de les porter, le poéte comique, apres s’étre servi du modele
pour arriver a ses propres fins, n’hésite pas a le dégrader en 1’assimi-
lant a2 un personnage qui se voit dénié autant la valeur guerriere que la
subtilité d’esprit du héros tragique.

Si la dépossession et la réutilisation dégradante constitue 1’une des
stratégies mises en ceuvre par Aristophane pour faire payer a Euripide
le prix de la parenté qu’il percoit entre son art et celui du poete tragi-
que, il en est une autre qui consiste a accentuer les traits de cette pa-
renté et a transformer Euripide en poéte comique. Une telle stratégie
semble déja a I’ceuvre dans 1’usage du terme Tpvywdla qui, comme
nous I’avons vu, a pour effet de démarquer la poétique euripidéenne
de la Tpaywdia. Surtout, le déguisement de Dikaiopolis sur le modele
de Té€lephe trouve un écho, apres la parabase, dans le déguisement des
deux filles du Mégarien en truies®®. Qualifié de «ruse mégarienne»
(Levapika payavd, 738), ce déguisement ne fait sans doute pas uni-
quement allusion a la traditionnelle perfidie des Mégariens, a laquelle
se réferent les scholies, mais également a la farce mégarienne, cette
forme vulgaire du comique dont Aristophane prétend se démarquer
dans le prologue des Guépes (57)%. A travers le parallélisme entre
ces deux scenes, Aristophane crée ainsi une assimilation qui conduit
a rapprocher ’art d’Euripide du genre comique, et plus précisément
encore de la forme la plus ordinaire de ce genre. C’est une stratégie
semblable que nous retrouverons a I’ceuvre dans les Thesmophories.

4. Euripide dans les Thesmophories

Si dans les Acharniens, Euripide confére au héros comique,
Dikaiopolis, son «pouvoir-faire», dans les Thesmophories, c’est lui-
méme qui doit aller demander 1’aide d’un poete tragique, Agathon,
pour contrer les accusations dont il fait I’objet. Cette analogie avec
Dikaiopolis suggere que 1’Euripide des Thesmophories assume la

25 Le parallélisme entre ces deux sceénes, noté au passage par M. Heath, «Some
Deceptions in Aristophanes», p. 232, a été exploré avec acuité par Anne de
Cremoux (Université de Lille III), dans une communication intitulée «La tragé-
die d’Euripide au miroir de la farce mégarienne dans les Acharniens», présentée
lors de la rencontre mentionnée supra, n. 1. Sur la «farce mégarienne», voir en
dernier lieu R. Kerkhof, Dorische Posse, notamment p. 17-24, pour les référen-
ces aristophaniennes.

26 En ce sens, J. Van Leeuwen, Aristophanis Acharnenses, ad v. 738, W. J. M.
Starkie, The Acharnians of Aristophanes, ad v. 738, S. D. Olson, Aristophanes.
Acharnians, ad v. 738-39.



128 ETUDES DE LETTRES

position du héros comique?’. Sans doute, a strictement parler, le role
de protagoniste revient au parent d’Euripide qui reste présent tout au
long de la piece et qui a I’initiative de I’action dramatique depuis son
arrivée au Thesmophorion (279); dans la conduite de cette action,
Mnésilochos, a I’instar d’un héros comique, doit faire appel a la ruse
et aux expédients (Lnyavn, 765, mopos, 769). Force pourtant est de
constater que c’est Euripide qui prend le contréle de 1’action dans
la derniere partie de la piece, a partir du moment ou il enjoint son
parent d’assumer le réle d’ Andromede (1010-12), et c’est Euripide
qui, parmi «ses innombrables ruses» (Luptatr pnxavat, 927) trouvera
celle qui permettra de le sauver. Dans le méme temps, et plus fonda-
mentalement, Mnésilochos n’assume le r6le de protagoniste que par
«délégation»?8. C’est en effet Euripide qui lui attribue ce rdle et c’est
a Euripide que revient le projet au coeur de 1’intrigue; un projet qui
implique un déplacement dans un lieu en principe inaccessible, tout
comme le projet de plusieurs autres héros aristophaniens; un projet
qui se caractérise donc par son audace et qui, plus que tout autre, né-
cessite le recours a la ruse et a I’inventivité. Ainsi, lorsque le parent
apprend d’Euripide la menace que les femmes font peser sur lui, sa
premiére réaction est de 1’interroger sur la unyxavr qu’il entend utili-
ser pour se tirer de cette situation (87). Quant a Agathon, il dénonce le
fait qu’Euripide veuille utiliser des artifices (Te xvdopaTa, 198) pour
résoudre ses difficultés (cupdopat), plutdt que de subir les épreuves
(mrabmpaTta, 199) qu’elles entrainent; dans ce reproche et dans cette
opposition entre T€ xvaopa et mabnua, Agathon semble reconnaitre
en Euripide un héros comique plutdt que tragique.

Pour étre héros, Euripide n’en reste pas moins poete, et les ruses
et ’inventivité du héros viennent se confondre avec celles dont il a
coutume comme poete; le parent ne s’y trompe, lorsqu’il salue I’ingé-
niosité du plan d’Euripide, en ajoutant qu’il est tout a fait conforme
a ses manieres de faire (09p68p’ ék TOU cod Tpdmov, 93). De fait,

27 Sur cette analogie, voir notamment 1’analyse de J. Jouanna, «Structures
scéniques et personnages».

28 Le terme est utilisé par G. Paduano, «Le Tesmosforiazuse», p. 105. Sur le pro-
bléme du protagoniste dans cette comédie, voir aussi la discussion chez M. G.
Bonnano, «I[TAPATPAT'QI Al A in Aristofane», p. 146-149, qui parle de «dédouble-
ment» ou de «redoublement» du réle de protagoniste; la notion de dédoublement
apparait aussi chez J. Jouanna, «Structure scéniques et personnages», p. 266-67.
Le role de protagoniste est implicitement reconnu a Euripide par G. Murray,
Aristophanes, p. 117, et par C. H. Whitman, Aristophanes and the Comic Hero,
p- 216-27. En revanche A. H. Sommerstein, Aristophanes. Thesmophoriazusae,
p. 6, considere le parent comme le véritable protagoniste.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 129

I’adjectif kopds, «ingénieux», qu’utilise le parent pour qualifier le
projet d’Euripide semble indissociable de lui, a tel point que dans les
Cavaliers (18) Aristophane forge I’adverbe kopsevpLik(s.

De cette incarnation de qualités revendiquées par le poéte et le
héros comiques, Euripide devra ici encore payer le prix. Il ne s’agira
toutefois plus de procéder par le biais d’'une dépossession et d’une
réutilisation sauvage de son art, mais il s’agira bien plus de trans-
former Euripide en poete comique. Cette transformation va plus loin
qu’une simple analogie entre le goiit de I’innovation manifesté par
Euripide et celui revendiqué par Aristophane; elle va au-dela d’une
analogie entre les intrigues euripidéennes et celle mise en ceuvre par
Aristophane dans cette piece, quand bien méme ces analogies mo-
tivent le projet d’ Aristophane de faire basculer Euripide du c6té du
comique®. En effet, I’accusation dont Euripide fait 1’objet dans les
Thesmophories et qui est au point de départ de I'intrigue de la piece
est celle-la méme qui devrait viser le poéte comique. A travers la
mise en scéne de Phédre (153, 497, 547, 550), de Sthénébée (404),
de Clytia, la concubine d’Amyntor (413), ou de Mélanippe (547),
Euripide a sans doute «mal parlé des femmes» (kak®@s AéyeLv,
85), en choisissant des héroines en proie au désordre amoureux et a
I’infidélité. Ainsi, dans le réquisitoire que Mica dresse a 1’encontre
d’Euripide, les femmes mises en scéne par lui apparaitraient a la fois
comme adultéres, nymphomanes, traitresses et bavardes, mais encore
buveuses de vin (392-94). Force pourtant est de constater que dans
la suite de son intervention Mica ne cherche pas tant a démentir ces
accusations, mais bien plutdt déplore qu’elles aient conduit a renfor-
cer le contrdle que les hommes exercent sur elles®; la plainte a ainsi
valeur d’aveu, lorsque Mica note qu’une femme sans enfant qui veut
en supposer un ne peut plus le cacher a son mari (407-09). Le méme
aveu avait été fait par la femme héraut qui, dans les imprécations qui
inaugurent 1’assemblée des Thesmophories, s’en prend a celui qui
dénoncerait une femme qui suppose un enfant (339-40). Ces impré-
cations valent également d’aveu, lorsque la femme héraut dénonce
I’esclave entremetteuse qui vient raconter ce qu’elle sait a I’oreille
de son maitre ou I’amant qui séduit par de fausses promesses (340-
44). Quant au golit immodéré pour le vin qu’Euripide attribuerait aux

2 Sur ces analogies, voir les références données supra n. 9

30" En ce sens, voir G. Paduano, «Le Tesmosforiazuse», p. 113: «A Euripide e
Mnesiloco le donne non contestano la verita delle loro denuncie, ma il danno che
da queste denuncie a loro viene».



130 ETUDES DE LETTRES

femmes (393), Mica, apres avoir maudit les cabaretiers qui faussent
les mesures (347-48), prouvera elle-mé€me la justesse de 1’accusation
assimilant une outre de vin a son enfant.

Au-dela de cette seule piéce, autant le golit pour le vin qu’une
sexualité incontr6lée apparaissent comme des traits récurrents de la
figure féminine dans la comédie?!. Les femmes mises en scéne par
le poete comique correspondent donc au portrait qu’elles reprochent
a Euripide d’avoir fait d’elles; deés lors, en se voyant attribuer un tel
portrait, Euripide se voit assimilé au poete comique, et le proces fait
au premier apparait autant comme le proces fait au second*?.

En retournant contre Euripide les reproches qu’elles devraient
adresser a leur propre poete, les femmes des Thesmophories, et par
leur intermédiaire le poete comique lui-méme, font preuve d’une
habileté elle-méme toute euripidéenne. C’est ainsi que le checeur
salue en Mica 1’esprit tortueux (moAUmAokos, 435), habile a parler
(436), avisé (TTukvos, 438), capable de trouver des arguments variés
(Toikihot Adyor, 439). Quant au réquisitoire de la seconde femme,
Critylla, s’il est également le fait d’un esprit tortueux (ToAUTAOKOS,
463), il apparait encore plus ingénieux (kopsdTepov, 460) que celui
de Mica; I’adjectif kopsds est celui-la méme que le parent utilise
pour qualifier le plan que lui expose Euripide (93). De méme le verbe
KaTaoTwL UM (461) qui désigne la parole bavarde de cette seconde
femme répond au participe kaTeoTwpVALEVOS qui qualifie Euripide
dans les Grenouilles (1160) et au substantif oTwuvAla, «bavardage»,
qui dans cette méme comédie (1069) désigne le contenu méme de
I’enseignement donné par Euripide. Comme dans les Acharniens, ou
Euripide se voyait dépouillé de ses pieces par un Dikaiopolis utilisant
contre lui les méme modes d’action que ceux de son héros Télephe,
Euripide voit ici se retourner contre lui I’art du bavardage qu’il a en-
seigneé a la cité athénienne.

A la différence des Acharniens toutefois, I’Euripide des
Thesmophories ne se voit pas dépouillé de ses pieces. Au contraire,

3 Cf. Lysistrata 212, 715; 195-206, 395, 465-66; Assemblée des femmes 225,
228, 522-26; 14-15, 132-46, 227. Sur ces aspects de la représentation des fem-
mes chez Aristophane, voir R. Finnegan, Women in Aristophanes, p. 101-31,
et pour un autre poete comique, Eupolis, voir maintenant 1. C. Storey, Eupolis,
p. 315-320.

32 Mes conclusions rejoignent ici celles de R. Saetta Cottone, «Euripide, il
nemico delle donne» et «Agathon, Euripide et le theme de la pipnois», qui sou-
ligne que I’expression kakis Aévyelv utilisée a propos du discours d’Euripide
sur les femmes (85) est par ailleurs I’ expression consacrée pour desngner le dis-
cours du blame pratiqué par les poetes comiques.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 131

pour tenter d’arriver a leurs fins, Mnésilochos seul d’abord, puis
Mnésilochos et Euripide ensemble vont exploiter les ressources de qua-
tre de ces drames: le Téléphe, le Palaméde, 1’ Héléne et I’ Androméde.
Sans doute cette utilisation des drames échoue-t-elle. Faut-il pourtant
en conclure qu’Aristophane, a travers cet échec, voudrait démontrer
la supériorité de la comédie sur la tragédie?** On peut en douter, dans
la mesure oli, comme dans les Acharniens, il ne s’agit pas ici du genre
tragique en tant que tel, mais bien de la tragédie euripidéenne. Par
ailleurs, I’échec d’Euripide n’est pas tant dii aux drames eux-mémes
dont il cherche a exploiter les ressorts, mais bien plutot aux condi-
tions de leur mise en ceuvre. Ainsi Euripide fait-il assumer a son pa-
rent un role qui est trés proche de celui de Télephe, lorsqu’il lui confie
la mission d’aller, déguisé, plaider aupres des femmes la cause de leur
ennemi. Toutefois, le parent n’a rien de 1’esprit subtil et avisé qu’Euri-
pide pouvait saluer en Dikaiopolis, lorsqu’il lui confiait les habits de
Télephe. Admiratif face aux discours habiles (9) et savants (21) que
tient Euripide, le parent n’est lui-méme qu’un rustre (dypoLwTas, 58),
comme le note le serviteur d’ Agathon; I’adjectif d-ypoiwTas est une
variante de 1’adjectif d'ypelos qu’utilise Agathon lui-méme pour dési-
gner le poéte étranger a 1’art des Muses (dpovoos, 159-160), incapa-
ble donc de produire une belle poésie (166). L’ignorance poétique de
Mnésilochos le rend comparable a Strepsiade dans les Nuées, lui aussi
qualifié par Socrate de rustre (d'ypelos, dypoikos, 628, 646, 655), du
fait de son incapacité a comprendre son enseignement en matiere de
métrique. Si le parent n’a pas la belle nature qui permet au poéte de
faire de belles compositions, il n’a pas non plus assimilé le principe
mimétique énoncé par Agathon, selon lequel le poete et 1’acteur doi-
vent adopter I’habit et les pensées (yvwpn) des personnages mis en
scéne (148-52)%. Si Mnésilochos a bien adopté 1’habit d’une femme
pour s’introduire parmi les femmes réunies au Thesmophories, en

3 Ainsi notamment A. M. Bowie, Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy,
p. 220, et A. H. Sommerstein, Aristophanes. Thesmophoriazusae, p. 10.

3 Ce parallgle est donné par C. Prato, Le donne alle Tesmoforie, ad v. 160.

35 Sur la contradiction ou du moins le saut logique entre ces deux exigences
qu’Agathon fixe au poéte — nécessité¢ de se conformer aux personnages mis
en scéne d’une part, conformité de la poésie a sa propre nature d’autre part
—, voir notamment le commentaire de C. Prato, Le donne alle Tesmoforie, ad
v. 146-72, les remarques de R. Saetta Cottone, «Agathon, Euripide et le théme de
la pipnois», p. 460-64, et celles de F. 1. Zeitlin, «Travesties of Gender», p. 383-
384. Que le premier principe s’applique aussi a I’acteur peut étre induit du fait
qu’Agathon apparait lui-méme comme acteur de sa propre piéce dans le chant
amébée dont il assume les deux parties lors de son apparition (101-21).



132 ETUDES DE LETTRES

transformant le plaidoyer en faveur d’Euripide en un réquisitoire con-
tre les femmes, il n’accomplit qu’une partie de la mimésis, puisque
ses paroles, a 1’évidence, ne sont pas conformes a la pensée d’une
femme. De méme, lorsque le parent tente d’endosser le rdle de
I’Héléne d’Euripide, il se fonde sur son seul costume féminin pour
espérer la réussite de la mimésis (850-51)%°; comme la premiére
mimésis, celle qui conduit le parent a endosser les roles d’Hélene,
puis d’Andromede, sera vouée a 1’échec.

L’échec de la tragédie dans les Thesmophories est donc I’échec de
la mimésis telle que 1’a définie Agathon et cet échec de la mimésis est
dii a I’incapacité de celui qui devait la mettre en ceuvre, Mnésilochos.
Il convient a cet égard de noter qu’Euripide pour sa part, qu’il joue le
role de Ménélas ou celui de Persée, n’est pas démasqué: ni Critylla,
ni I’archer scythe ne reconnaissent 1’acteur Euripide derriere les roles
qu’il assume, quand bien méme ils finissent par comprendre qu’il se
joue d’eux (920-21). Relevons a cet égard que Critylla s’adresse a
Euripide avec ’appellation d’ «étranger» (O Eéve, 882, 893); or c’est
ce méme mode d’adresse que le parent jouant le role d’ Andromede
utilise a I’endroit d’Euripide dans le role de Persée (1107). Loin de
déceler la mimésis qu’Euripide met lui-méme en ceuvre, Critylla et
1’archer scythe considérent le personnage qu’il joue, au méme titre
qu’eux-mémes, comme une victime potentielle de la mimésis a la-
quelle se livre le parent; d’ou leur souci de révéler aux yeux du per-
sonnage joué par Euripide les tromperies et les mensonges dont se
rend coupable son parent (874-76, 879-80, 882-84, 892-94, 1111-12).
Comme le note Agathon (154-56), davantage que dans les réles mas-
culins, c’est dans la composition des rdles féminins que la mimésis
revét une importance primordiale, puisqu’elle est le principe qui per-
met au poéte d’attraper les qualités qu’il ne possede pas naturellement
(154-56). Or, dans la derniere partie de la piéce, en jouant le person-
nage de la vieille Artémisia, Euripide montrera sa capacité a assumer
également un rdle féminin.

Tout en transformant Euripide en poéte comique, Aristophane
montre ainsi que sa tragédie ne résiste pas a cette transformation des
lors qu’elle est assumée par des personnages de comédie dont la rus-
trerie les rend incapables d’entrer dans la mimésis tragique; a travers
le rapport de parenté qui lie Euripide a Mnésilochos, Aristophane non

36 Comme le releve R. Saetta Cottone, «Agathon, Euripide et le théme de la
plpnots», p. 460, qui souligne bien le caractere partiel de la mimésis qu’opeére
Mnésilochos.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 133

seulement établit une parenté entre la tragédie euripidéenne et la co-
médie, mais il fait en sorte que cette parenté conduise la premiere a
I’échee.

La tragédie mise hors-jeu, Euripide se voit contraint de recourir a
des stratagémes adaptés aux personnages grossiers qu’il a en face de
lui (1131-32). La trilogie tragique, formée du Palaméde, de I’ Héléne
et de I’Andromeéde et qui a échoué dans le sauvetage du parent, sera
ainsi suivie d’un quatrieéme jeu de réles, dont la position I’assimile a
un drame satyrique. De fait la partie finale de la piéce ne peut man-
quer de rappeler le Cyclope, quand bien méme cette piece est peut-
étre postérieure aux Thesmophories®’. Euripide, le poéte aux puplat
punxaval, aux multiples stratagemes (927), devient ainsi un nouvel
Ulysse et la danseuse se substitue au vin pour égarer ’esprit de 1’ar-
cher scythe, la mise en scéne d’un désir sexuel immédiat étant, au
méme titre que le vin, ’un des ressorts privilégiés du drame satyrique.
L’expression de plaisir de ’archer lorsqu’il sent le baiser de la dan-
seuse, mamamamal (1191), est de fait identique a celle de Polyphéme,
lorsqu’il gofite le vin (572). Quant a la question du nom que I’archer
pose a Euripide («quel est ton nom?», 1200), elle fait écho a la ques-
tion de Polyphéme («de quel nom dois-je t’appeler?», 548), tandis
que la fausse idendité que celui-ci se donne, Artémisia, rappelle la

37 Sur la date du Cyclope, voir notamment R. Seaford, «The Date of Euripides’
Cyclops», qui le situe aprés 411, peut-étre en 408. Le rapprochement des vers
1218-26 avec le Cyclope est noté par R. G. Ussher, Euripides’ Cyclops, p. 204,
qui propose dés lors d’en faire le drame satyrique de la tétralogie de 412. De fagon
plus générale, E. Hall, «The Archer Scene», p. 41-43, a rapproché cette scéne
finale de la catégorie des «escape-dramas», dans laquelle elle range non seu-
lement le Cyclope, mais aussi I’Iphigénie en Tauride, I’ Héléne et I’ Androméde.
Toutefois, plusieurs éléments doivent conduire a privilégier le rapprochement
avec un drame satyrique: la position de cette scéne finale, apreés trois tragédies,
les paralléles précis que 1’on peut établir avec le Cyclope, le fait que I’ Héléne et
I’Androméde ont déja fait I’objet d’une parodie spécifique dans les scénes qui
précedent. La reconstitution d’une tétralogie est déja proposée par A. M. Bowie,
Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, p. 224-25, qui interpréte la parodie de
I’Androméde, avec sa forte dose d’obscénités, comme équivalent d’un drame
satyrique, venant apres le Téléphe, le Palaméde et I’Héléne. Outre le fait que
I’Androméde constitue une tragédie, la parodie du Téléphe me semble pouvoir étre
séparée de la séquence formée par les trois tragédies suivantes, dans la mesure
ou elle n’utilise pas les mémes procédés; que ce soit dans son discours en faveur
d’Euripide ou dans la prise en otage du bébé-outre de Mica, le parent ne prétend
en effet pas utiliser le r6le d’un personnage euripidéen et le jeu avec le modéle
tragique repose davantage sur la transformation qui affecte les personnages et les
actions que sur |’utilisation des citations qui reste marginale (cf. 472-73, 518-19,
693-95).



134 ETUDES DE LETTRES

ruse d’Ulysse se faisant appeler «Personne» (549). Enfin, lorsque 1’ar-
cher, a la recherche d’ Artémisia et du parent, se trouve orienté par le
cheeur successivement dans des directions opposées (1218-26), on se
souvient de Polyphéme désorienté de la méme maniere par le cheeur
des satyres, lorsqu’il tente de mettre la main sur Ulysse (679-88).

Si cette scene finale peut ainsi rappeler le drame satyrique, elle
semble également évoquer la comédie qu’ Aristophane dans d’autres
passages qualifie de ¢popTikT), «ordinaire»®, caractérisée par I’obscé-
nité et les situations et plaisanteries les plus faciles et les plus con-
venues; comédie dont 1l prétend a plusieurs reprises se démarquer,
au profit d’'une comédie caractérisée par I’inventivité, a I’'image de la
tragédie euripidéenne, mais a laquelle il doit néanmoins concéder une
place. En d’autres termes, ce qu’est le drame satyrique a la tragédie
euripidéenne, la comédie vulgaire I’est a la comédie aristophanienne.
Et de méme qu’un auteur tragique se doit de conclure sa tétralogie par
un drame satyrique, un auteur de comédies doit accorder une place,
notamment au terme de sa piece, aux €léments les plus ordinaires du
genre comique. Au terme des Thesmophories, Aristophane fait ainsi
payer a Euripide la proximité qu’il percoit entre son art et le sien, en
lui montrant qu’a vouloir rivaliser avec le poete comique, il doit en
assumer toutes les conséquences; c’est ainsi qu’Euripide se voit con-
traint par Aristophane d’aller visiter les tréfonds du genre comique;
tréfonds qui sont aussi son cceur et son origine: c’est en effet bien a
un kdémos que croit avoir affaire I’archer scythe (1176) lorsque I’air
persique joué par la fliitiste d’Euripide le réveille et marque le début
de cette scene finale. C’est par ce biais qu’Euripide payerait le prix
d’une poétique exprimée par une autre cible d’ Aristophane, Socrate,
lorsqu’il tentait de persuader ses auditeurs, a la fin du Banquet de
Platon (233d), «qu’il appartient au méme homme d’étre capable de
composer comédie et tragédie, et que celui qui est avec art poete tra-
gique est également poete comique».

Pierre VOELKE
Université de Lausanne

38 Nuées 524, Guépes 66, Ploutos 796; cf. supra p. 120.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 135

OUVRAGES CITES

Simone BETA, «La difesa di Diceopoli e le arti retoriche di Euripide
negli Acarnesi di Aristofane», Seminari romani di cultura
classica, 2, 1999, p. 223-33.

Maria G. BONANNO, «[TAPATPAI'QI Al A in Aristofane», Dioniso,
57, 1987, p. 135-67.

Angus M. Bowig, «The Parabasis in Aristophanes: Prolegomena,
Acharnians», Classical Quarterly, 32, 1982, p. 27-40.

—, Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy, Cambridge,
University Press, 1993.

Ewen L. Bowig, «Who is Dicaeopolis?», Journal of Hellenistic
Studies, 108, 1988, p. 183-85.

Jan Marteen Bremer, «Aristophanes on his own Poetry», in
Aristophane. Sept exposés suivis de discussions, (Vandceuvres-
Genéve 14-24 aoiit 1991), éd. O. Reverdin & B. Grange,
Geneéve, Fondation Hardt (Entretiens sur 1I’Antiquité
classique xxxvir), 1993, p. 125-65.

Christian BROCKMANN, Aristophanes und die Freiheit der Komddie,
Miinchen/Leipzig, Saur, 2003.

Raffaele CANTARELLA, «“Plut.” 422-425 e le riprese eschilee», Atti
della Accademia nazionale dei Lincei. Rendiconti. Classe di
scienze morali, storiche e filologiche, 20, 1965, p. 363-81.

Marina CAVALLI, «Le Rane di Aristofane: modelli tradizionali
dell’agone fra Eschilo ed Euripide», in Ricordando Raffaele
Cantarella, éd. F. Conca, Bologna, Cisalpino, p. 83-105.

Lowell EDMUNDS, «Aristophanes’ Acharnians», Yale Classical
Studies, 26, 1980, p. 1-41.

Rachel FINNEGAN, Women in Aristophanes, Amsterdam, Hakkert,
1995.

Nicolas R. E. FISHER, «Multiple Personalities and Dionysiac Festivals:
Dicaeopolis in Aristophanes’ Acharnians», Greece and Rome,
40, 1993, p. 31-47.

Helen P. FOLEY, «Tragedy and Politics in Aristophanes’ Acharnians»,
Journal of Hellenistic Studies, 108, 1988, p. 33-47.

Simon GOLDHILL, The Poet’s Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, University Press, 1991.

Edith HALL, «The Archer Scene in Aristophanes’ Thesmophoriazusae»,
Philologus, 133, 1989, p. 38-54.



136 ETUDES DE LETTRES

Stephen HALLIWELL, «Aristophanes Apprenticeship», Classical
Quarterly, 30, 1980, p. 33-45.

Malcom HEATH, «Some Deceptions in Aristophanes», Papers of the
Leeds International Latin Seminar, 6, 1990, p. 229-40.

Werner JAEGER, Paideia. La formation de I’homme grec, Paris,
Gallimard, 1964 (trad. de Paideia. Die Formung des
griechischen Menschen, vol. 1, Berlin/Leipzig, De Gruyter,
19362).

Jacques JOUANNA, «Structures scéniques et personnages: essai de
comparaison entre les Acharniens et les Thesmophories», in
Aristophane: la langue, la scéne, la cité, éd. P. Thiercy & M.
Menu, Bari, Levante, 1997, p. 253-68.

Georg KAIBEL, «Aristophanes», in Real-Encyklopddie der klassischen
Altertumswissenschaft, vol. II, Stuttgart, Metzler, 1896,
col. 971-94. |

Rainer KERKHOF, Dorische Posse, Epicharm und attische Komdadie,
Miinchen/Leipzig, Saur, 2001.

Douglas MACDOWELL, «Aristophanes and Kallistratos», Classical
Quarterly, 32, 1982, p. 21-26.

Giuseppe MASTROMARCO, «L’esordio “segreto” di Aristofane»,
Quaderni di Storia, 10, 1979, p. 153-96.

Frances MUECKE, «Playing with the Play: Theatrical Self-consciousness
in Aristophanes», Antichthon, 11, 1977, p. 52-67.

Gilbert MURRAY, Aristophanes. A Study, Oxford, Clarendon Press,
1933.

Friedrich NIETZSCHE, La naissance de la tragédie. (Euvres
philosophiques complétes, vol. 1, Paris, Gallimard, 1977
(trad. de Die Geburt der Tragddie aus dem Geiste der Musik,
Leipzig, Fritzsch, 1872).

S. Douglas OLSON, Aristophanes. Acharnians, Oxford, Clarendon
Press, 2002.

Neil O’SULLIVAN, Alcidamas, Aristophanes and the Beginnings of
Greek Stylistic Theory, Stuttgart, Franz Steiner, 1992.

Guido PADUANO, «Le Tesmoforiazuse: ambiguita del fare teatro»,
Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 11, 1982, p. 103-27.

L. P. E. PARKER, «Eupolis or Dicaepolis?», Journal of Hellenistic
Studies, 111, 1991, p. 203-08.

Carlo PrATO, Euripide nella critica di Aristofane, Galatina, Mariano,
1955.

—, Le donne alle Tesmoforie, Milano, Fondazione Lorenzo
Valla, 2001.



EURIPIDE, HEROS ET POETE COMIQUE 137

Piero Pucci, «Aristofane e Euripide: ricerche metriche e stilistiche»,
Atti della Accademia nazionale dei Lincei. Memorie. Classe
di scienze morali, storiche e filologiche, ser. VIII, vol. X,
fasc. 5, 1961, p. 277-423.

Peter RAU, Paratragodia. Untersuchung einer komischen Form des
Aristophanes, Miinchen, Beck, 1967.

Xavier Riu, Dionysism and Comedy, Lanham/Boulder/New York/
Oxford, Rowman & Littlefield, 1999.

Rossella SAETTA COTTONE, «Euripide, il nemico delle donne. Studio
sul tema comico delle Tesmoforiazuse di Aristofane»,
a paraitre dans Lexis, 25, 2005.

—, «Agathon, Euripide et le theme de la pipnols dans les
Thesmophories d’ Aristophane», Revue des Etudes Grecques,
116, 2003, p. 445-69.

August W. SCHLEGEL, Vorlesungen iiber dramatische Kunst und
Literatur, Stuttgart/Berlin/K6Iln/Mainz, Kohlhammer, 1968
(édition originale: Leipzig, Weidmann, 1846).

Joachim ScHMIDT, Aristophanes und Euripides. Ein Beitrag zur Frage
der Tendenz des Aristophanes, Greifswald, Adler, 1940.

Ernst-Richard SCHWINGE, «Aristophanes und Euripides», in
Spoudaiogeloion. Form und Funktion der Verspottung in
der aristophanischen Komddie, éd. A. Ercolani, Stuttgart/
Weimar, Metzler, 2002, p. 3-43.

Richard SEAFORD, «The Date of Euripides’ Cyclops», Journal of
Hellenic Studies, 102, 1982, p. 161-172.

Michael S. SILK, Aristophanes and the Definition of Comedy, Oxford,
Clarendon Press, 2000.

Niall W. SLATER, «Aristophanes’ Apprenticeship Again», Greek,
Roman and Byzantine Studies, 30, 1989, p. 67-82.

Bruno SNELL, «Aristophane et 1’esthétique», in La découverte de
Uesprit. La genése de la pensée européenne chez les Grecs,
Combas, L’Eclat, 1994, p. 163-86 (trad. de Die Entdeckung
des Geistes. Studien zur Entstehung des europdischen Geistes
bei den Griechen, Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1975%).

Alan H. SOMMERSTEIN, Aristophanes. Thesmophoriazusae,
Warminster, Aris & Phillips, 1994.

William J. M. STARKIE, The Acharnians of Aristophanes, London,
Macmillan, 1909.

Ian C. STOREY, Eupolis. Poet of Old Comedy, Oxford, Clarendon
Press, 2003.



138 ETUDES DE LETTRES

Oliver TAPLIN, «Tragedy and Trugedy», Classical Quarterly, 33,
1983, p. 331-33.

Hans J. TSCHIEDEL, «Aristophanes und Euripides. Zu Herkunft und
Absicht der Weiberkomddien», Grazer Beitrdge, 11, 1984,
p- 29-49.

Roger G. USSHER, Euripides’ Cyclops. Introduction and Commentary,
Roma, Ateneo, 1978.

Jan VAN LEEUWEN, Aristophanis Acharnenses, Leiden, Sijthoff,
1901.

Cedric H. WHITMAN, Aristophanes and the Comic Hero, Cambridge
(Mass.), Harvard University Press, 1964.

Richard E. WYCHERLEY, «Aristophanes and Euripides», Greece and
Rome, 15, 1946, p. 98-107.

Froma I. ZEITLIN, «Travesties of Gender and Genre in Aristophanes’
Thesmophoriazousae», in Playing the Other. Gender and
Society in Classical Greek Literature, Chicago/London,
University of Chicago Press, 1996, p. 375-416.



	Euripide, héros et poète comique : à propos des Acharniens et des Thesmophories d'Aristophane

