Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 4

Artikel: Interprétations comiques des métaphores d'Euripide dans les
Grenouilles d'Aristophane

Autor: Vamvouri-Ruffy, Maria

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INTERPRETATIONS COMIQUES DES METAPHORES
D’EURIPIDE DANS LES GRENOUILLES D'ARISTOPHANE!

Euripide est une source d’inspiration majeure pour le projet comique d’Aris-
tophane. Un examen attentif des paroles de Dionysos dans les vers 96-107 et
307-11 des Grenouilles permet de le comprendre. Le dieu utilise en effet des
expressions empruntées a Euripide dont la teneur métaphorique non seulement
matérialise verbalement des entités abstraites, mais va jusqu’a les présenter
comme des éléments concrets, dotés d’une consistance solide. Au terme d’une
analyse centrée sur les modalités de ces emprunts métaphoriques, sur le contrat
interprétatif différent qui leur est réservé d’un genre a I’autre ainsi que sur ’effet
comique de leur emploi dans la piece d’ Aristophane, on comprend que les méta-
phores d’Euripide contribuent a la création d’un monde fabuleux ou I’abstrait, le
concret et le banal se cotoient sans cesse et constituent un contrepoids a 1’éléva-
tion morale et spirituelle, proposée par Eschyle.

Dans plusieurs comédies d’Aristophane la phraséologie qui est
employee pour décrire le poete comique rappelle celle qui est utili-
sée pour parler des prérogatives d’ Eur1p1de et d’Eschyle? A I'i 1nge—
niosité et la sophistication du poete comique (Nuées 547-8: kaivas
i6éas... kal mdoas 8efids, Acharniens 629: 8e£16s), correspon-
dent les atours sophistiqués des dramaturges tragiques (Grenouilles
1370: ot 8e&iol). De méme, la ol Aristophane milite, a travers ses
personnages, pour de nouvelles formes de comédie, pour une certaine
habileté poétique (Nuées 520: codos) ainsi qu’une aptitude a instruire

! Je remercie Rossella Saetta-Cottone pour ses précieuses remarques.

2 A propos des qualités poétiques propres a Aristophane, Eschyle et Euripide,
voir les références données par M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of
Comedy, p. 45-48. Sur les aspirations poétiques d’ Aristophane, cf. J. M. Bremer,
«Aristophanes on his own Poetry», A. H. Sommerstein, «Old Comedians on Old
Comedy», et M. L. Chirico, «Per una poetica di Aristofane».



06 ETUDES DE LETTRES

la cité (Acharniens, 658: 6.6dokwv), Euripide et Eschyle apparaissent
également comme des dramaturges habiles (Grenouilles 896a: Tapa
codolv avdpolv), aux idées originales (Thesmophories 1130: kaivad
mpoodépwyr codd), soucieux de donner les meilleurs conseils aux ci-
toyens (Grenouilles 1056: Tdvu 81 del xpnoTd Aévewy MUAS).

Dans les Grenouilles, les deux tragédiens sont les protagonistes
principaux. Aristophane met en effet Euripide aux prises avec Eschyle
dans un concours poétique dont le lauréat aurait la possibilité de re-
venir dans le monde des vivants. Cette confrontation permet au pocte
comique de nous livrer une critique subtile des qualités poétiques des
deux tragédiens, et plus largement, un apercu avisé de la réalité po-
litique de son époque, marquée par des abus de la classe politique
athénienne de la fin du V* siécle. La présence de Dionysos en tant
qu’arbitre du concours atténue ce qui pourrait paraitre a premiere vue
paradoxal, soit la présence dans une piece comique de deux représen-
tants d’un genre ol 1’exceés de douleur €tait supposé provoquer les
larmes du spectateur’. Etant le patron des concours théatraux de co-
médie et de tragédie, Dionysos légitime la rencontre de deux genres
dans la méme piece.

Le penchant d’Aristophane pour Eschyle est évident puisque
Dionysos, descendu initialement dans les Enfers pour y chercher
Euripide, décide finalement de ramener Eschyle avec lui*. Nous le sa-
vons, s’il choisit le poéte martial, c’est parce que ses conseils moraux

3 M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of Comedy, p. 42-97, montre
que les deux genres ne sont pas diamétralement opposés. On trouve en effet
dans la comédie des éléments sérieux et parfois dramatiques. De méme, on re-
cense des tragédies qui ont une fin heureuse comme les Euménides d’Eschyle ou
I’Iphigénie en Tauride d’Euripide. Cela dit, comme le remarque B. M. W. Knox,
Word and Action, p. 250-74, la fin heureuse de certaines tragédies d’Euripide
ne signifie pas qu’il s’agit de comédies. D’apres lui, il faut plutdt parler du ton
non-tragique de certaines pi¢ces du tragédien. A propos des différences multi-
ples entre les deux genres, voir M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of
Comedy, p. 93-97, ainsi que O. Taplin, «Fifth century tragedy and comedy: a
synknszs» Cf.enfinR. P. Wmmngton—lngram «Euripides: poiétés sophos»

4 A Iissue de ’agén, Dionysos précise qu’il choisira celui que son ame désire
(1467-8). Pour K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 19-20, ce propos souligne
I’aspect arbitraire et intuitif du jugement du dieu. Sur le c6té arbitraire de 1’is-
sue de 1’agdn, voir aussi S. Goldhill, The Poet’s Voice, p. 211-22; A. M. Bowie,
Aristophanes, p. 246-53; G. B. Walsh, The Varieties of Enchantment, p. 80-97.
Pour I. Lada-Richards, Initiating Dionysos, chapitres 5-9, par contre, le choix du
dieu rend explicite I’abandon de son attitude égocentrique. Si, au début de son
périple, il est guidé par son propre plaisir qui lui indique de ramener Euripide
avec lui, a la fin, son dme fusionne avec celle de la cité et choisit le poete



INTERPRETATIONS COMIQUES 91

polarisés sur un retour aux valeurs hoplitiques et aux vieilles tradi-
tions athéniennes auront des conséquences bénéfiques pour la cité. La
survie de la communauté entiere dépend du sens de la responsabilité
civique du poéte’,

Euripide, en revanche, est présenté comme un poete dont les ceu-
vres anti-militaristes sont susceptibles de compromettre la stabilité de
la vie civique. Le nouvel ordre social qu’elles proposent, le monde
individualiste, immoral et anti-héroique qu’elles mettent en scéne
menacent 1’ordre instauré par les hommes et risquent de ruiner com-
pletement les fondements d’une cité déja déliquescente. Cela dit, on
ne saurait s’en tenir a cette vision négative du poete et accréditer par
1a une opposition trop stricte entre les deux tragédiens. Les qualités
poétiques d’Euripide, vantées par Dionysos, nous dissuadent d’assi-
miler le poete tragique a une simple marionnette qui, confrontée a
Eschyle, ne parviendrait pas 4 s’illustrer. A plusieurs reprises, ses vers
sont cités et il est désiré par le dieu qui I’admire pour son habileté
poétique.

Le but de la présente étude est de montrer qu’au-dela de 1’admi-
ration qu’il suscite, Euripide est une figure essentielle qui inspire le
projet comique d’ Aristophane. Trois métaphores du tragédien, citées
par Dionysos au début de la piece, suffiront pour dérouler le fil qui
" rattache le poéte tragique au poete comique. Ce fil n’est autre que
la capacité de rendre palpables et banales des entités invisibles, abs-
traites et intellectuelles. Pour le démontrer, je me pencherai d’abord
sur la citation et la re-formulation par Aristophane des métaphores
d’Euripide. Je m’attacherai ensuite a la définition des effets comiques
d’une telle reprise. Je montrerai enfin que les Grenouilles radicalisent
la tendance propre a Euripide de visualiser 1’abstrait au point que les
expressions métaphoriques employées dans la comédie s’incarnent,
se matérialisent et contribuent a la création d’'un monde fabuleux ou
I’intellectuel et le banal se cOtoient sans cesse.

capable de la sauver. Voir aussi C. P. Segal, «The character and cults of Dionysos
and the Unity of the Frogs», et J. T. Hooker, «The Composition of the Frogs»,
p. 182

> Aux vers 1021, 1026-27, 1039-43, Eschyle exalte cette qualité propre a sa
poésie. Cela dit, dans la piece une critique est émise a 1’égard du monde héroi-
que qu’il met en scéne dans la mesure ou la vertu héroique et 1’ethos aristocrati-
que ne correspondent plus a la réalité et aux aspirations de I’homme athénien qui
essayait de respecter les principes de 1’égalité et de 1’excellence collective. Voir a
ce propos I. Lada-Richards, Initiating Dionysos, p.303-11.



98

ETUDES DE LETTRES

1. Citation et re-formulation des métaphores d’Euripide

Les vers 96-107 des Grenouilles mettent explicitement en évi-
dence le goiit prononcé de Dionysos pour la poésie d’Euripide. Le
dieu explique a Héracles qu’il descend aux Enfers pour rechercher
et ramener avec lui le poéte tragique. Voici comment il justifie son
audacieuse entreprise:

ALov.

Hp.
ALov.

ALdv.
Hp.
ALdv.
‘Hp.
ALov.

Dion.

Hér.

Dion.

Hér.

Dion.

Hér.

Dion.

Hér.

Dion.

yOVLHoV 8¢ TonTNHV av olx €lpols €TL
{nTev dv, doTis phipa vevvdilov Adkol.

TGS YOVLOV;

adL yovpov, 6oTis OévEeTal

ToLouToVl TU TaPAKEKLVOUVE UPEVOV,

«aibépa Alds dwpaTtiov» 1y «xpbdvov modax»
N «ppéva pév otk €Bélovoav odpoboar kab’ Lepdv,
YAOTTAY 8’ émopkioacav idlg THs ¢pevds.»
o€ 8¢ TAUT apéokel;

LAAA TAElY 1) paivopat.

N uiv koBada v’ EoTiv, s kal ool Sokel.
un Tov éudv olkel volv: éxels vap olklav.
Kal unv dTtexvids ve mapmovnpa dalveTal.
deLmrvely pe dldaoke.

Mais un poete fertile tu ne pourrais pas trouver en cher-
chant, qui fasse entendre une parole courageuse.

Fertile comme quoi?
Fertile, comme qui prononcerait quelque expression
aventureuse de ce genre: «I’Ether, chambre a coucher de
Zeus» ou «le pied du temps» ou «1’esprit qui ne veut pas
jurer sur les victimes, mais la langue parjure a 1’écart de
cet esprit».
Tu aimes toi ces choses-1a?
Dis plut6t que j’en suis fou.
En vérité, ce sont des jongleries, et c’est aussi ton avis.
«Ne loge pas dans mon esprit, tu as une maison.»
Eh bien, cela me parait, sans qualité artistique et trés
mauvais.
Apprends-moi comment on dine.

(Trad. H. Van Dacle)

Aux yeux de Dionysos, la présence d’Euripide parmi les vivants
s’avere nécessaire car il est un poéte «fertile» (vévipos) au verbe
«courageux» (vevvailov) et «téméraire» (TapakeKLVSUVEVIEVOY).
Pour illustrer les qualités du tragédien, il cite trois expressions de
ce dernier. La premiére, alfépa ALos dwpaTiov, «Ether, chambre
a coucher de Zeus» est une variante de la phrase SpvvpL 8’ Lepov



INTERPRETATIONS COMIQUES 99

aibép’, olknow Aués tirée de la Melanippeé d’Euripide, («je jure par
Ether sacré, demeure de Zeus»)®. La seconde, xpévov mdda, «le pied
du temps», est une reprise des propos du cheeur des Bacchantes lors-
qu’il chante, au vers 888-90, I’infaillibilité de la puissance divine qui
kputTetovol 8¢ Towkidws /8apdv xpdrov mH8a kal / npdoly TOV
doemTov («dérobe par une lenteur artificieuse la marche du Temps a
I’impie»). Le cheeur signifie par 1a le courroux des dieux qui est sur
le point de s’abattre sur Penthée. Quelques vers plus haut en effet
(857-61), Dionysos avait exposé son intention de faire égorger le roi
de Thébes par sa propre mére’. La troisieme expression, ¢ppéva pév
oUk €Bélovoav opooaL kal’ lepdv, YAOTTAV &’ émLopknoacav
td6la TAs ¢pevos («I’esprit qui ne veut pas jurer sur les victimes,
mais la langue parjure a I’écart de cet esprit») est une paraphrase du
vers 612 de I’Hippolyte, ) YAGoo’ dpwpox’, N 8¢ dpny dvopoTos
(«ma langue a juré mais pas mon esprit»). Irrité par les révélations
de la nourrice sur I’amour de Phedre, Hippolyte fait comprendre a la
vieille femme qu’il trahira peut-étre le serment qu’il a pris de garder
le silence sur la souffrance amoureuse de sa belle-mére.

Ou résident la fertilité, le courage et la témérité de ces expressions?
Sont-elles la marque de la hardiesse (TOAUN) que requiert 1’art de dé-
noncer les vices (e{moL kaka TOANA) si caractéristique du poete co-
mique? Ou bien, pour reprendre les termes du cheeur des Cavaliers,
s’agit-il du courage (vevvaiws) du poete valeureux (d€los monTAS)
qui ose dire (ToApd... Mvelv) ce qui est juste (Td Sikaia)?® Aucune
de ces deux significations ne s’applique aux vers cités plus haut dans
la mesure ol il n’y a ni dénonciation de vices des citoyens, ni des
mots exigeant un certain courage pour étre prononcés.

Pour comprendre 1’admiration du dieu face a de telles expressions,
il convient de saisir d’abord ce qu’elles ont en commun. En fait, tou-
tes les trois sont des métaphores car elles présupposent 1’identité de
deux signifiants et la non-identité de deux signifiés correspondants.
Elles rapprochent en effet des termes issus de contextes différents

6  Euripide, fr. 487 Nauck?. Aristophane reprend la phrase du tragédien dans Les

femmes aux Thesmophories, 272. C. F. Russo, Storia delle Rane di Aristophane,
p- 45, souligne qu’Euripide s’inspire de la phrase homérique «ZevUs aifépt
valww», ce qui fait remonter I’antécedent d’ Aristophane 2 Homere.

7 Cette méme expression est employée aussi dans la tragédie Alexandre d’Euri-
pide, fr. 42 Nauck?. Voir aussi Aristophane, Les femmes aux Thesmophories 275-
76.
8 Aristophane, Acharniens 644-51; Cavaliers 509-11. A propos des qualités
requises de la part du po¢te comique cf. M. De Fatima Silva, «La comédie, 1’art

le plus difficile entre tous».



100 ETUDES DE LETTRES

et modifient ainsi leur contenu sémantique’. Dans 1’expression
aibépa Alds SwpdTiov, I’emploi du terme «chambre a coucher»
modifie le contenu sémantique du mot «Ether» puisqu’elle dote 1’air
d’une qualité qui semble éloignée de sa nature, la finitude. En effet,
I’Ether est une substance sans fin comme le laisse entendre Cinésias
dans les Oiseaux qui le décrit dépourvu de port (1400: dAipevov).
Il en va de méme des deux expressions suivantes. Dans la premiére,
xpoévov mHda, I’emploi du terme «pied» confere au «Temps» un attri-
but humain qui ne lui appartient pas et lui supprime sa qualité d’entité
désincarnée. Dans la seconde, ppéva peév olk €BéNovoav Opdoal
kaf’ lepdv, / yA\aTTav & émopknoacar 8lg Ths ¢pevos, la per-
sonnification de la réflexion, fondée sur le rapprochement du substan-
tif «pensée» et du verbe «préter serment», dote cette derni¢re d’une
capacité d’agir physiquement, étrangere a sa nature.

A cette premiere similitude entre les trois expressions, on doit
ajouter une seconde. Ces métaphores rendent visibles, animées et
concretes des entités insensibles, abstraites ou intellectuelles comme
le sont précisément 1I’Ether, le temps et la réflexion. On se situe ici
dans un cas de figure plus complexe que les exemples fournis par
Aristote a qui on doit la premiere définition de la métaphore. Dans le
troisieme livre de la Rhétorique, le philosophe montre que toute mé-
taphore «fait voir», «peint», c’est-a-dire signifie les choses en actes
et montre par 1a les choses inanimées comme animées'. Aprés avoir
énuméré un certain nombre d’exemples tirés des poemes d’Homere,
il explique qu’«en tous ces passages c’est la vie prétée a un objet ina-
nimé qui signifie I’acte»!!. Or, les sujets des métaphores qu’il cite ont
un référent doté de contours perceptibles. Il en va ainsi en effet du
rocher qui «sans honte roulait dans la plaine», de la fleche qui «prit

®  Je me réfere ici a la définition que donne le Groupe |, Rhétorique générale,

p- 106-12, a la figure de la métaphore. Cette idée de transfert sémantique ou
plutdt de transposition d’un nom étranger se retrouve bien siir dans la définition
d’ Aristote, Poétique 21,1457b7-9: «La métaphore (peTadopa) est le transfert a
une chose d’un nom qui ne lui appartient pas (évopaTos dMoTpiov émidopd)
ou du genre a I’espéce ou de I’espéce au genre ou de I’espéce a 1’espéce ou selon
une proportion (f} katd TO dvdhoyov)». Sur les traits essentiels de la défini-
tion d’ Aristote, cf. P. Ricceur, La métaphore vive, p. 23-34, J. Taillardat, «Images
et matrices métaphoriques», qui se penche sur les matrices métaphoriques en
tant qu’outils de travail, et A. Lacks, «Substitution et connaissance».

10 Aristote, Rhétorique 3, 10, 1410b34; 3, 11, 1411b24-25. Pour une discus-
sion de ce pouvoir ontologique de la figure de la métaphore voir P. Ricceur, La
métaphore vive, p. 49-51, 81-83, 374-84.

1 Aristote, Rhétorique 3, 11, 1412a3.



INTERPRETATIONS COMIQUES 101

son vol», «brllant de s’envoler», des traits qui «se fichent en terre...
désireux de se repaitre de chair blanche» et de la lance qui «traverse
sa poitrine avec rage»'2. En revanche, les métaphores d’Euripide, ci-
tées ou paraphrasées par Dionysos, visualisent ce qui échappe a une
saisie par les sens. L’Ether, substance invisible par définition, est pré-
senté comme un espace clos, une chambre a coucher, lieu familier
susceptible d’étre représenté. Le Temps, entité impalpable, est visua-
lisé puisqu’il est doté d’une forme extérieure. La pensée, enfin, ap-
parait comme une entité concrete puisqu’elle est susceptible de faire
ce que ’homme grec faisait lorsqu’il prétait serment, soit poser ses
mains sur les victimes sacrifiées. Juxtaposer des lieux ou des objets
sacrés a la réflexion confére a cette derniére une matérialité qu’elle
n’a pas a I’origine.

Ne serait-ce pas 1a la spécificité de la fertilité et de la témérité re-
connues a Euripide, soit sa tendance a donner corps a ce qui n’en a
pas, a rendre imagé ce qui est imperceptible? Une telle affirmation me
parait légitime, d’autant plus que Dionysos suit I’exemple du tragé-
dien qu’il admire: il rend encore plus palpables les entités abstraites
dont il est question en modifiant 1égérement les métaphores initiales
d’Euripide.

Au vers 101, le dieu emploie le terme dwpdTiov a la place de
olknoiv, mentionné dans Mélanippe d’Euripide. S’il opte pour la
«chambre a coucher» au lieu de «demeure», c’est sans doute pour faire
de I’Ether un espace reconnaissable par tous. De méme, la troisi¢éme
phrase qu’il cite différe de celle d’Hippolyte, puisque Dionysos ajoute
I’expression kaf’ lep@v. Par un tel ajout, le dieu intensifie la scéne
du serment prété par la réflexion et la rend éloquente pour les spec-
tateurs de I’époque, déja au fait de rituels ou des victimes sacrifiées
gisent sur des autels et ou ils prétent des serments. L’ investissement
de Dionysos, et par son intermédiaire d’ Aristophane, dans la création
des métaphores qui visualisent et banalisent ce qui reléve de 1’intel-
lect place le dieu et le poete comique dans la droite ligne d’Euripide,
tel qu’il est présenté dans la comédie. La fertilité et la témérité du
tragédien semblent constituer par conséquent des qualités qui caracté-
risent le dieu du théatre ainsi que le poete qui I’a mis en scéne. Voici
donc un premier point commun entre Euripide et Aristophane.

12 Ibid. Les exemples qu’il cite sont tirés tour a tour d’Homere, Odyssée 11,
598; lliade 18, 587, 4, 126; 11, 574; 15, 541; 13, 799.



102 ETUDES DE LETTRES

2. Effets comiques des métaphores tragiques

Les expressions d’Euripide citées ou paraphrasées par Dionysos
provoquent deux réactions différentes: I’incompréhension et I’appro-
bation. D’un coté Héracles s’insurge et proclame qu’elles sont des
niaiseries, des paroles trompeuses (k6Baka), douteuses (Trapmdérmpa),
sans qualités artistiques (aTe xv@ds). Le mot k6Barov qu’il emploie si-
gnifie «astuce» et renvoie a quelque chose qui n’existe pas, dont I’ob-
jectif est de tromper. Aux vers 417-20 des Cavaliers, le Charcutier
emploie ce terme pour se référer aux trucs dont il s’est servi pour
gruger (€EnmaTdv) les cuisiniers!®. Son astuce consistait a détour-
ner leur attention en pointant dans le ciel une hirondelle imaginaire
et se servir ainsi dans les plats en toute impunité. Par I’emploi de
ce méme mot, Héraclés insinue qu’il est incapable de comprendre
les métaphores d’Euripide puisqu’il les tient pour des paroles sans
substances. Son incompréhension est due vraisemblablement au fait
qu’il les interprete au pied de la lettre ou qu’il ne connait pas I’origi-
nal d’ou elles furent tirées. I1 faut admettre que de telles expressions
semblent insolites parce qu’elles sont citées sans aucune mention
de leur contexte initial, imprécision qui empéche d’identifier leur
sens!'®. Or le contexte est déterminant dans le processus interprétatif
d’une figure; en effet, il institue et remanie cette figure par la mise
en rapport des classes lexicales qui y apparaissent et qui permettent
d’attribuer aux composantes de la figure I’acception qui leur convient
dans le contexte précis'>. Prenons I’expression xpérov mdda tirée de
I’ Hippolyte. Dans le texte d’Euripide moUs est isotope avec «la mar-
che» de la puissance divine qui «se meut» (OpudTat) et qui «suit a la
piste» (bnpiot) I’'impie. Etant donné cette isotopie générique domi-
nante, le mot Tols n’est pas compris au sens usuel de «pied» mais au
sens figuré de «marche». Ainsi, dans les Grenouilles 1’expression mé-
taphorique qui est citée sans référence a la marche de la puissance di-
vine incite le lecteur/auditeur novice a ne retenir que le sens usuel du

13 Voir aussi Aristophane, Ploutos 279.

14 A croire 1. Lada-Richards, Initiating Dionysus, p. 218, les expressions
d’Euripide sont aventureuses, sans substance, ambigués moralement et dénuées
de plan de référence. Aller dans son sens reviendrait a considérer toute méta-
phore comme aventureuse-puisque ce trope juxtapose par définition des termes
issus de contextes différents.

15 F. Rastier, Arts et sciences du texte, p. 155-56, 159-61. Rastier affirme que le
rapport du littéral au figuré dépend du contexte dans lequel la figure apparait. Il
n’y a donc pas de sens littéral ou figuré au sens ontologique du terme mais ces
sens «sont percus relativement a des fonds sémantiques» tels que les isotopies
génériques.



INTERPRETATIONS COMIQUES 103

mot et a ne voir 12 qu'une phrase surprenante, a la limite de 1’absur-
dité. En revanche, chez Euripide aucun des interlocuteurs qui énonce
ou entend les métaphores ne s’insurge contre leur absurdité.

Le héros bouffon manifeste ici une infériorité intellectuelle.
Héracles se croit en fait plus intelligent qu’il n’est puisqu’il remet en
cause les qualités poétiques d’un tragédien que Dionysos adore, tout
en présupposant que ce dernier est aussi de son avis. Or, I’ignorance
de son manque de sensibilité intellectuelle releéve d’une ignorance de
soi, ce qui est ridicule. Rappelons-nous le Philébe de Platon ou le per-
sonnage ridicule (‘veAolov) est défini comme quelqu’un qui ignore ses
propres biens, ses caractéristiques physiques ou ses vertus morales.
De tels caractéres sont régulierement dépeints dans la comédie et pro-
voquent le rire'®, C’est sans doute pour se moquer de cette infériorité
intellectuelle que Dionysos lui dit detmvely pe dldaocke («apprends-
moi comme on dine») en insinuant qu’Héraclés n’est capable que de
manger ou apprendre 2 manger aux autres!’. Le dieu met le doigt sur
les capacités intellectuelles restreintes du héros et rappelle sa glouton-
nerie légendaire, théme comique par excellence!®

Contrairement & Héracles, Dionysos trouve les paroles d’Euripide
excitantes au point de s’affoler (ualvopat). Son admiration est telle
qu’aux vers 307-11, il les répete pour les incarner. Jaune de peur de-
vant la perspective de devoir affronter Empousa, il se lamente sur son
sort et cherche 1’origine des maux qu’il endure’®:

16 Platon, Philébe 48¢2-49¢6. Pour une analyse de ce passage, voir D. Schultess,
«Rire de I'ignorance?» p. 312.

17 A ce moment de la piece, Dionysos s’éloigne du héros qu’il a voulu imiter.
La confrontation du dieu au héros dans le prologue des Grenouilles n’est qu’une
transposition au niveau de 1’intrigue de I’ experlence que le théatre offrait aux
spectateurs, soit la confrontation avec soi-méme et avec 1’autre. A propos des
éléments qui rapprochent et éloignent Dionysos d’Héracleés cf. I. Lada-Richards,
Initiating Dionysos, p. 17-44.

18 Sur la gloutonnerie d’Héracleés cf. Aristophane, Grenouilles 62-63; Paix 741-
3; Guépes 60. L’ appétit excessif du héros est un des thémes comiques du drame
satyrique. Voir a ce propos P. Voelke, «Formes et fonctions du risible dans le
drame satyrique», p. 103-04.

19 Sur cette créature issue de 1’imagination populaire grecque, voir C. G.
Brown, «Empousa, Dionysus and the Mysteries». D’aprés ce dernier, le spectre
d’Empoussa constitue un passage spécifique des Mysteres d’Eleusis. 1. Lada-
Richards, Initiating Dionysus, p. 71, 90, souligne que Xanthias gruge Dionysos
quand il affirme avoir vu Empousa. Mais cette fausse vision provoquant la peur
constitue une étape importante dans le parcours initiatique de Dionysos. A pro-
pos des phantasmata aux Mysteéres d’Eleusis, cf. R. Seaford «Dionysiac Drama
and the Dionysiac Mysteries», p. 25, et 259, n. 68.



104 ETUDES DE LETTRES

3 4 e ) ’ ’ b IR H 14

olpoL TdAas, @S wxplac’ avTHV LOwWV.

olpoL, TOOeV poL TA KAKA TAUTL TPOCETECEV,
Tlv’ alTidoopar Gedv W’ dmolkbvai;

10z A\ ’ n 2 4

ailBépa ALos dwpatiov 1) Xpovov moda

Hélas, moi le malheureux, comme j’ai pali a sa vue!

[...]

Hélas, d’ou viennent ces maux qui m’assaillent? Lequel des dieux
accuserai-je de me perdre? L’Ether, chambre 4 coucher de Zeus, ou
le pied du temps?

Dans cette nouvelle citation de deux métaphores d’Euripide, le dieu
insinue que le tragédien est la vraie cause de ses malheurs. N’oublions
pas qu’il est descendu dans les Enfers a cause de lui. Nous assistons a
une nouvelle €tape dans le processus 1nterpretat1f de la métaphore. Le
«pied du temps» et I’«Ether, chambre & coucher de Zeus» sont divini-
sés, autrement dit ils sont incarnés. Mais c’est la le signe qu’il fabule,
qu’il crée de toutes pieces des dieux inexistants. Le dieu et, par son
intermédiaire, Aristophane se situent dans le sillage d’Euripide dont on
sait qu’il avait la tendance a créer des dieux nouveaux. Aux vers 889-
94 des Grenouilles, en effet, Euripide rejette les dieux traditionnels et
prie ses propres dieux qui ne sont autres que 1’ Ether sa nourriture, la
tournure de sa langue, son intelligence et ses narines?’. Dans cette pers-
pective, le terme yovipos, «fertile», des vers 96-97 réservé a Euripide
recoit un nouvel éclairage. La fertilité du tragédien n’aurait pas le sens
de la créativité poétique ni de la richesse intellectuelle, mais plut6t celui
de la fécondité, de la capacité a engendrer des étres nouveaux.

La fabulation du vers 311 débouche sur la construction du comi-
que, méme si les paroles de Dionysos agrémentées par des termes

tels que olpoL TdAas, Seloas etp’ dmolAlval ont un aspect tragi-
que. En divinisant des entités telles que 1’Ether et le pied du Temps
qu’il tient capables cependant de lui faire du mal, Dionysos ne fait
que rabaisser sa nature divine. Or un tel rabaissement peut provoquer
le rire puisqu’il manque d’a-propos; il est donc inadapté au person-
nage qui le subit. On le sait, I’incompatibilité génére le rire. Dans les
vers 1089-98 des Grenouilles, Dionysos rit aux éclats quand il voit
un homme petit et gros qui s’appréte a courir aux Panathénées. Il en
va de méme dans le vers 559 de Lysistrata, lorsqu’un guerrier armé
fait son marché. La scéne provoque le rire tellement elle est ridicule.

20 Voir aussi Aristophane, Nuées 264-65.



INTERPRETATIONS COMIQUES 105

Dans les Grenouilles (45-46), enfin, porter la peau de lion d’Héracles
sur la crocote, vétement de femme, fait rire aux éclats le héros invin-
cible?!. De la méme maniére, ¢’est un spectacle inattendu que de voir
la peur de Dionysos face a des monstres qu’il ne voit pas et accuser
pour cela des dieux insolites comme la chambre a coucher de Zeus
et le pied du temps. En somme, 1’exclamation de Dionysos et la peur
qu’il affiche dans les vers 307-11 font de lui un personnage burlesque,
un exemple représentatif de ce que la comédie ancienne était censée
faire, soit présenter des €tres bas dont les défauts, non préjudiciables,
sont risibles??,

Un tel rabaissement de Dionysos sert le projet comique d’ Aristo-
phane dans les Grenouilles. Dans cette comédie en effet, le dieu tend
constamment vers une identité de mortel. Cette mobilité entre le divin
et I’humain atteint des proportions excessives et devient une véritable
quéte d’identité??. Dionysos se déguise quatre fois de suite et teste des
identités différentes, il éprouve 1’expérience de 1’esclavage ainsi que
les punitions corporelles, affiche plusieurs fois la peur sur son visage
(307-08, 479-86), porte une peau de lion pour imiter Héracles et se
présente comme le fils de Jarre (22). En outre, il jure par Poséidon
(664), prétend avoir participé a la bataille navale des Arginuses (48-
50) et précise qu’il a une femme et des enfants (587). Or aux vers
631, il affirme pour la premiere fois étre «un immortel, Dionysos, fils
de Zeus (d6dvaToc elvat ¢nui, Aldvuvooc ALdc)?.

21 A propos de 1’incompatibilité, source de rire voir D. Arnould, «Le ridicule
dans la littérature grecque archaique et classique».

22 Voir la définition donnée chez Aristote, Poétique 5, 1449a31-33. Pour A.
Ballabriga, «Approche du burlesque divin dans I’ Antiquité», 1a tendance dans
1’ Antiquité de présenter les dieux sous un jour satirique et comique avait pour
fonction d’équilibrer la transcendance par une proximité et une familiarité rassu-
rante avec le divin.

2 Dionysos est, certes, le dieu qui traverse sans cesse les frontiéres entre les
deux natures. Voir par exemple les Bacchantes ot la polarité divin/mortel se voit
atténuée. Cf. a ce propos A. Henrichs, «“He Has a God in Him”». A propos de
I’instabilité identitaire d’un Dionysos qui n’a pas atteint une conception unifiée de
lui-méme et de sa tendance naturelle d’imiter autrui cf. C. P. Segal, «The charac-
ter and cults of Dionysus and the unity of the Frogs». Le port d’une peau d’ani-
mal et le travestissement étaient des éléments constitutifs des cultes dionysiaques:
cf. a ce propos R. Seaford «Dionysiac Drama and the Dionysiac Mysteries», p.
258-59. Voir aussi E. Lapalus, «Le Dionysos et I’Héracleés des “Grenouilles™», qui
insiste sur 1’aspect burlesque, ridicule et humain de Dionysos ainsi que sur I’ab-
sence d’attributs divins chez le dieu. Cf. la scholie au vers 479 des Grenouilles,
qui met I’accent sur 1’éloignement de Dionysos de sa nature divine.

24 Tout le parcours du dieu, de la descente aux Enfers au retour chez les vivants



106 ETUDES DE LETTRES

Les métaphores des vers 100-01 et 311 posent un probleme de
fond. Elles montrent la filiation qui existe entre le discours comique
et le discours tragique tout en exhibant une différence fondamentale
entre les deux genres poétiques: celle d’un usage différent du trope
de la métaphore. Mais rien d’étonnant a cela. Comme 1’a montré
Francois Rastier, le genre a la particularité d’instaurer un contrat in-
terprétatif des tropes, un contrat qui lui est propre. La conséquence est
que les régimes d’identification et de construction des tropes différent
d’un genre a I’autre®. Dans leur contexte initial, celui de la tragé-
die, les métaphores d’Euripide contribuent a renforcer I’aspect tra-
gique de I’instant. En effet, aux vers 98-100 de I’Hippolyte, le jeune
protagoniste laisse entendre qu’il pourrait révéler 1’amour secret de
Phedre pour lui, ce qui perturbe fortement la nourrice, saisie d’inquié-
tude: «0 fils, que feras-tu? ruineras-tu tes proches?». Quant au chceur
des Bacchantes, il accentue par 1’expression «la marche du temps»
’aspect irréversible de la vengeance qui s’acharnera, sans détour,
contre Penthée. Coupées de leur contexte et re-formulées dans les
Grenouilles, ces métaphores semblent absurdes au bouffon Héracles
qui ne retient — cela ne fait aucun doute — que leur sens littéral,
source d’incompréhension pour lui. Plus loin, ces mémes expressions
sont incarnées par Dionysos qui ne voit aucune incompatibilité sé-
mantique entre les composantes des métaphores qu’il énonce.

3. L’évacuation du métaphorique: de la littéralité a la matérialité

Si Euripide donne au seul Dionysos 1’idée de visualiser 1’abs-
trait, d’incarner I’indescriptible, cette aptitude se généralise dans la
deuxieéme partie de la piece. En effet, elle est poussée a 1’extréme et
se voit radicalisée a partir du moment ou Euripide et Eschyle appa-
raissent sur scéne. Ainsi, des nombreuses entités abstraites tendent
a devenir des objets et chaque expression métaphorique est prise au
pied de la lettre. A ’image des métaphores d’Euripide et de celles

s’apparente a un rite d’initiation qui lui permet d’atteindre 1’accomplissement
de sa nature divine: cf. a ce propos D. Konstan, «Poésie, politique et rituel dans
les Grenouilles d’ Aristophane», qui met en exergue les trois étapes que franchit
Dionysos lors de parcours et qui correspondent aux trois moments des rites d’ini-
tiation. Voir aussi A. M. Bowie, Aristophanes, p. 234-53, qui se penche surtout
sur la relation entre les Mystéres d’Eleusis et I’imagerie de la pi¢ce. Cf. enfin L.
Lada-Richards, Initiating Dionysus, p. 45-122, qui explore la structure du par-
cours et cherche a identifier tant les éléments éleusiniens et bachiques que ceux
issus des rites d’initiation des éphebes.

25 F. Rastier, Arts et sciences du texte, p. 162,



INTERPRETATIONS COMIQUES 107

reformulées par Dionysos, I’intellectuel et I’invisible sont ramenés au
visible et au banal. L’art poétique, les vers, les mots et les poétes sont
en effet présentés comme des animaux (804, 818, 821-25, 924-25,
929), des étres humains qui consomment de la nourriture (898, 939-
43), ils sont apparentés a des instruments géométriques (799-801,
882, 902-4), des armes (818-25, 828, 854-55), des parties du corps
(862, 826-27) ou des objets (797, 882, 903).

De plus, I’apparition d’une fiole capable de détruire physiquement
les prologues d’Euripide (1198-1248)%° ainsi que 1’entrée en scéne
d’une balance sur laquelle sont «déposés» les vers poétiques (1365-7),
indique qu’on ne se situe plus au niveau du virtuel mais sur 1’échelle
du visible et du concret?’. En effet, ces ustensiles font des mots une
matiere palpable dans la mesure ou ces derniers peuvent étre touchés,
attaqués et détruits. Tout tend a montrer que le régime métaphorique
est allégé. A I’image de ce qui se produit dans les genres merveilleux,
le monde hyperbolique représenté sur scéne n’a rien de surprenant
aux yeux des protagonistes: ils comprennent toutes ces expressions
littéralement, de sorte que pour eux les vers et I’art poétique sont des
choses effectivement visibles et palpables®®. C’est sans doute pour
cette raison qu’ils soulignent par une série de mots I’impact physique
de la fiole et de la balance sur les vers des deux tragédiens. Il en va
ainsi du verbe dLadOep@, «je ruinerai», (1200) qu’emploie Eschyle

26 La scene de la fiole a donné beaucoup de fil a retordre aux philologues. Sans
doute, comme le souligne S. Goldhill, The Poet’s Voice, p. 215-17, il s’agit d’une
expression triviale qui vise a parodier la similitude et la monotonie des prolo-
gues d’Euripide et comme le précise D. Sider, «Anki0ior dmwAecev», de la
facon la plus vulgaire possible. Pour d’autres, il s’agit d’'un symbole phallique.
L’hypothése est peu probable vu I’absence de connotation sexuelle. Cf. a ce
sujet, D. Sider, «Anki0fLov dmwAeoev: Aristophanes’ Limp Phallic Joke?».

27" Les philologues ont cherché a savoir si la fiole était uniquement un objet
linguistique sans essence extra-textuelle ou si elle était réellement apportée sur
scéne. Pour une discussion sur ce sujet, voir A. H. Sommerstein, Frogs, p. 263-
65. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 337-39. Ce qu’il faut retenir c’est que
les protagonistes agissent comme si la fiole et la balance étaient présentes sur
scéne. Pour s’en convaincre, il suffit de citer le verbe 8e(w, «je montrerai»,
(1204), les deictiques ToUTO, «celui-ci», (1221, 1223), et Ldov, «voici», (1205)
ou encore les verbes qui insinuent que ces accessoires peuvent étre touchés: Aa-
Bopévw, «en tenant» (1379), é x6pe6a, «nous tenons» (1381), AdBeabe, «prenez»
(1389), pebeie, «lachez» (1393).

28 F Rastier, Arts et sciences du texte, p. 162, précise que dans les mondes que
construisent les genres merveilleux, «tout devient pour ainsi dire littéral, et par
exemple, dans le conte des Bottes de sept lieues n’ont rien d’hyperbolique et
permettent de franchir littéralement cette respectable et désuete distance».



108 ETUDES DE LETTRES

pour annoncer la destruction des prologues de son adversaire; de I’in-
finitif mpoodsar «attacher» (1216, 1231) utilisé par Euripide lorsqu’il
affirme que la fiole ne pourra pas s’attacher a ses prologues; de 1’ex-
pression verbale pn Siakvaiom (1228), «pour qu’elle n’abime pas»,
enfin, que Dionysos emploie quand il conseille a Euripide d’acheter
la fiole pour qu’elle n’abime plus ses prologues®.

Dans ce contexte, certaines expressions métaphoriques sont vidées
de leur sens vu que la distance entre le mot emprunté et le mot subs-
titué est réduite, voire abolie. Les vers 1386-88 sont éloquents a ce
propos:

OTL €loéfnke TOTAUOV, €PLOTOMKOS
Urypov mofoas Tolmos Gomep TdpLa,
ov 8 €loéfnkas TolTos EmTepwpévor:

Parce qu’il (Eschyle) y a mis un fleuve, et qu’a la facon des mar-
chands de laine, il a mouillé son vers comme eux les toisons, tandis
que toi tu as mis un vers ailé.

L’expression bypov mofjoas Tolmos formulée par Dionysos ne
constitue plus un trope car le mot «vers» substitué au mot «fleuve»
devient un fleuve entendu dans sa matérialité, qu’on dépose sur la
balance. En d’autres termes, il n’y a plus de distance entre le mot
emprunté (parole) et le mot substitué (fleuve), entre le métaphorisé et
le métaphorisant. On assiste par conséquent a ce que Pascal Thiercy
appelle une image dramatisée, technique propre a la dramaturgie
d’ Aristophane qui contribue a la création d’un univers grotesque, af-
franchi des conventions et des valeurs traditionnelles.

Qu’il s’agisse des métaphores prononcées par Euripide ou par
Eschyle, on assiste donc bel et bien ici a une évacuation du méta-
phorique au profit d’une situation ambigué et fantastique qui tourne
le dos au monde réel?!. En d’autres termes, le fabuleux ne découle
pas uniquement des monstres infernaux, du cheeur des initiés des
Champs-Elysées, mais il est aussi favorisé par le dispositif métaphori-
que qui rend possible le mélange, I’entrelacement du monde réel avec
le monde irréel et 1’invention d’une nouvelle réalité, toile de fond

29 Pour une analyse de la scéne du lécythe sous cet angle, voir dans ce volume
la contribution de Frank Miiller.

30" Sur la signification de la notion du grotesque, voir P. Thiercy, Aristophane,
p. 13-14.

31" Comme le précise M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of Comedy,
p. 94, la comédie est par définition un genre qui tend vers le matériel et s’éloigne
du métaphysique.



INTERPRETATIONS COMIQUES 109

indispensable des pieéces d’Aristophane®?. La fonction de ce pro-
cédé est double. D’une part, en brisant ’homogénéité sémantique du
discours, il permet de briser la cohérence du monde représenté dans
I’orchestra; le spectateur est désormais invité a mettre ce monde a
distance.

Rendue possible par le détournement du langage, cette distancia-
tion est d’autant plus importante que ’univers présenté en scene cO-
toie sans cesse un monde plus familier, proche de I'univers athénien.
Preuve en sont les nombreuses références faites a 1’espace civique
ainsi qu’au monde politique, religieux et artistique athéniens®. Citons
simplement ici le Prytanée des Enfers (761-64) ou Eschyle, hote de
Pluton, consomme des repas gratuits. Nul ne manquera de voir ici une
référence a la sitisis, le repas aux frais de la cité, que les Athéniens
accordaient aux étrangers exemplaires, en signe de reconnaissance*
Citons encore le Céramique (129), les ports, les boulangeries, les bor-
dels (112-15) et les fontaines, lieux familiers aux Athéniens®.

32 Sur cette nouvelle réalité qui échappe aux normes habituelles voir P. Thiercy,
Aristophane, p. 93-102. C’est sans doute ce mélange qui rend le monde repré-
senté fluide et incohérent. Voir & ce propos, O. Taplin, «Fifth-century tragédie
and comedy: a synkrisis», p. 165, et S. Said, «L’espace d’Atheénes dans les
comédies d’ Aristophane», p. 340-44. Comme le montre M. Trédé, «A propos
du “réalisme” d’ Aristophane», le poéte comique pratique I’art du péle-méle. Sur
la rupture de I’intrigue, fréquente dans les piéces d’Aristophane, cf. G. A. H.
Chapman, «Some Notes on Dramatic Illusion in Aristophanes».

33 Ce monde qui frise le non-sens et qui est décrit par le biais d’objets réalistes
tels la balance et la fiole est cher au théatre d’ Aristophane. Voir par exemple les
vers 187-99 des Acharniens ou la tréve est représentée sur scene. Les trois tailles
des échantillons correspondent a trois périodes de paix que I’on peut déguster.
A propos de cette image, voir J. Taillardat, Les images d’Aristophane, p. 372,
M. Trédé, «A propos du “réalisme” d’Aristophane», p. 185-87, et P. Thiercy,
Aristophane, p. 103-20, qui analyse des multiples exemples d’images dramati-
sées dans les comédies d’ Aristophane.

3% Sur la sitisis, et les phases de I’octroi de ce privilege aux époques classique
et hellénistique, cf. P. Schmitt Pantel, La cité au banquet, p. 145-68. S. Said,
«L’espace d’Athénes dans les comédies d’ Aristophane», s’attache a montrer que
chez Aristophane les lieux publics sont détournés de leur fonction propre. Ainsi
le Prytanée se situe aux Enfers et pas a Atheénes. L’objectif d’un tel procédé est
de faire apparaitre un miroir a la fois fidele et déformant de I’ Athénes réelle et de
faire ainsi une satire des institutions démocratiques de la cité.

33 Litinéraire de Dionysos s’inscrit par ailleurs dans une topographie qui rap-
pelle celle d’Atheénes. D’aprés M. Guarducci, «Le Rane di Aristophane e la
topografia ateniese», et J. T. Hooker, «The Topography of the Frogs», la piece
fait vraisemblablement une allusion au temple du dieu (181, 216-17). La maison
d’Héracles, point de départ de Dionysos, serait le sanctuaire d’Héracles situé
dans le gymnase de Kynosarges et le point d’arrivée du dieu serait le sanctuaire



110 ETUDES DE LETTRES

Si le public s’identifie aux personnages de la piece grice a ces ré-
férences du quotidien, il s’en distancie donc sous I’action des procé-
dés qui transforment ce monde en un univers imaginaire. On pense
ici a I’allégement du régime métaphorique et a la matérialité de 1’uni-
vers abstrait. Il est ainsi rappelé au spectateur athénien que malgré les
similitudes ce qu’il voit n’est pas Athénes mais un monde nouveau
qui le conduit, par la mise a distance, a s’interroger sur la cité et ses
valeurs.

La lecture littérale des métaphores et la matérialisation de leurs
composantes ont une seconde fonction. Elles aboutissent a la cons-
truction du comique puisqu’on a affaire, ici aussi, a des situations
improbables pour le spectateur de 1’époque et méme pour le lecteur/
spectateur moderne. Ce qui reléve du champ de 1’intellect est repré-
senté comme un objet palpable issu de la vie quotidienne. Le pro-
cessus est celui de la dégradation, mélange de simplification et de
banalisation, susceptible de provoquer le rire. Un détour par Sigmund
Freud nous permet de mieux comprendre la naissance du rire dans
le cas qui nous intéresse, ol intervient la comparaison, comme dans
chaque métaphore:

La comparaison devient comique lorsque quelque chose de sérieux
et d’étranger, en particulier quelque chose de nature intellectuelle
ou morale, est comparé a quelque chose de banal et de bas... La
chose, difficile a saisir, qu’est I’étranger, 1’ abstrait, celle qui est, a
proprement parler, intellectuellement éminente, se trouve ainsi dé-
masquée, par la concordance qu’on affirme avec une chose basse
qui nous est familiere, lors de la représentation de laquelle toute dé-
pense d’abstraction est absente, comme étant elle-méme une chose
tout aussi basse. Le comique de comparaison se réduit donc a un
cas de dégradation.>

On ne trouve pas meilleure théorisation de ce qui se passe dans les
Grenouilles lorsqu’un vers poétique est pesé comme du fromage ou
mesuré avec des instruments de géométrie.

Or, Euripide apparait justement comme 1’instigateur d’une telle
démarche puisque, rappelons-le, la juxtaposition d’entités abstraites

d’Agrai ou étaient célébrés les Petits Mysteres en I’honneur de Déméter, de
Perséphone et de Iacchos. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 61-62, émet a
propos d’une telle lecture des doutes que S. Said, «L’espace d’ Athénes dans les
comédies d’Aristophane», p. 349-50, dissipe. C. Murphy, «Aristophanes, Athens
and Attica», a essayé, quant a lui, d’identifier les lieux mentionnés dans les co-
médies d’ Aristophane.

36 S. Freud, Le mot d’esprit et sa relation a 'inconscient, p. 368-70.



INTERPRETATIONS COMIQUES 111

avec des objets concrets et visibles est une qualité distinctive de ses
métaphores. Son penchant transparait clairement dans les propos que
’auteur tient aux vers 971-79 au sujet de sa contribution décisive au
bien-étre des Athéniens:

ToLadTa pév ToUyw ¢povely

ToUTOLOW €elonynoduny,

Aoviopov €vbels T Téxm

kal okédy, GoT’ NdN voely

dmavta kat Sieldéval

T4 T’ d\a kai Tas olklas

olkeTv duewvor N mpo TOD

KAVAOKOTELY® «TRS TOUT  EXEL;

oD pot Todl; Tls ToUT’ éAafe;»

De telles facultés, c’est pourtant moi qui les inculquai a ceux-ci,
en introduisant dans 1’art le raisonnement et 1’examen; si bien que
désormais on sait concevoir toutes choses, distinguer, et notam-
ment tenir sa maison mieux qu’auparavant en y regardant bien:
«Comment va cette affaire? Ou, dites, se trouve ceci? Qui a pris
cela?»

(Trad. H. Van Daele)

Euripide se présente ici comme celui qui a ramené 1’art a 1’entre-
tien d’'un ménage. Il est celui qui a transformé 1’espace du théitre,
espace civique par excellence, en un espace domestique et plus préci-
sément en une cuisine! Or ce trait-1a du discours tragique d’Euripide,
on le retrouve au cceur du discours comique d’ Aristophane: que re-
présentent une fiole et une balance détruisant des vers poétiques si ce
n’est que ce sont des accessoires domestiques susceptibles de mettre
en péril I’art poétique lui-méme? Des lors on comprend mieux la por-
tée du fragment de Cratine qui souligne le lien étroit existant entre les
deux dramaturges. Il soutient qu’on se moquait d’ Aristophane, tenu
pour un imitateur d’Euripide alors qu’il le critiquait®’.

Les philologues qui se sont penchés sur 1’agdn des Grenouilles
soulignent que les vers cités plus haut mettent en évidence une qua-
lité distinctive d’Euripide qu’Eschyle combat ardemment, celle qui
consiste a mettre en avant 1’individualisme et le penchant de cer-
tains citoyens athéniens pour leurs affaires privées. Le différend
entre les deux tragédiens incarne la polarité entre oikos et polis qui

37 Scholie a Platon, Apologie 19¢c. Voir aussi Cratinus, fr. 342 Kassel-Austin.
O. Taplin, «Fifth-century tragedy and comedy: a synkrisis», p. 173, souligne
qu’Euripide est le poéte qui atténue le mieux les tensions opposées entre le
comique et le tragique.



112 ETUDES DE LETTRES

bouleversaient Athénes a 1’époque et dont les dramaturges sont les
porte-paroles. A 1’idéal défendu par Eschyle, celui d’un citoyen loyal,
intégre, courageux, assumant entierement ses responsabilités envers
la cité, s’oppose celui d’Euripide®®: un citoyen démagogue, au verbe
facile, qui est prét a sacrifier la pérennité des institutions de la cité
pour échapper a ses responsabilités civiques et militaires.

Or, la lecture que je propose, sans écarter celle mentionnée a 1’ins-
tant, conduit a envisager ces vers aussi comme des révélateurs de la
poétique d’Euripide qui valorise le banal et le concret, ingrédients
incontournables du théatre d’ Aristophane. Le poé¢te accorde a cha-
que tragédien une place particuliere. Eschyle, d’un c6té, répond aux
besoins d’une cité en pleine déliquescence, il pourvoit aux qualités
didactiques et morales qu’un poete doit avoir s’il veut sauver la cité.
Le talent d’Euripide, de 1’autre, s’avere nécessaire au projet comique
et a la construction d’un monde fabuleux qui combine les qualités in-
tellectuelles et les soucis quotidiens. Dans cette perspective, les deux
tragédiens ne sont que le transfert sur scéne d’une tension propre au
discours comique d’Aristophane. Un discours qui cherche a créer un
monde agrémenté d’€tres imaginaires et d’objets concrets, mais qui
dispense aussi des conseils aux citoyens en ceuvrant au maintien des
valeurs civiques et militaires sur lesquelles Athénes a bati sa gloire®.

En guise de conclusion, arrétons-nous sur la citation des vers
d’Euripide dans la sceéne finale de la comédie. Lorsque Dionysos
annonce qu’il rameénera Eschyle avec lui (1473), Euripide s’insurge
estimant qu’une telle décision a quelque chose d’infame. Le dieu tra-
hit en effet son projet initial. Dionysos répond en citant le vers de
I’Hippolyte, celui auquel il se référait au vers 101 des Grenouilles,
a savoir 1) YAOoa’ opwpokev 1) 8¢ ¢ppny dvwpoTos, «1’esprit qui
ne veut pas jurer sur les victimes, mais la langue parjure a I’écart de
cet esprit». Contrairement a ce qu’il avait annoncé initialement, sa
pensée n’a pas juré et il s’octroie par conséquent le droit de surseoir
a son intention de départ. La citation du vers d’Euripide vise a remet-
tre le tragédien a sa place, mais elle montre en méme temps a quel
point celui-ci joue un role déterminant dans 1’intrigue de la comédie.
S’il est celui qui a incité Dionysos a descendre dans les Enfers, c’est

38 Voir a4 ce propos, J.-P. Vernant, «Greek Tragedy», p. 288, N. Loraux,
«L’interférence tragique», p. 911, K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 10-37,
F. L. Zeitlin, Playing the Other, p. 366, R. Seaford, Euripides: Bacchae, p. 457-8,
et I. Lada-Richards, Initiating Dionysus, p. 268-77.

3 Cf. a ce propos, C. P. Segal, «The Character and Cults of Dionysus and the
Unity of the Frogs», p. 212.



INTERPRETATIONS COMIQUES 113

un de ses vers poétiques, une de ses métaphores, qui permet au dieu
de légitimer son choix final et de quitter le territoire infernal pour
toujours. Euripide apparait des lors comme 1’instigateur du projet co-
mique d’Aristophane et la source d’inspiration de I’intrigue: ce sont
sa personne et sa poésie qui légitiment le passage d’un monde a un
autre.

Maria VAMVOURI-RUFFY
Lausanne



114 ’ ETUDES DE LETTRES

OUVRAGES CITES

Dominique ARNOULD, «Le ridicule dans la littérature grecque
archaique et classique», in Le rire des anciens, éd. M. Trédé
& P. Hoffmann, Paris, Presses de 1’école normale supérieure,
1998, p. 13-20.

Alain BALLABRIGA, «Approche du burlesque divin dans 1’ Antiquité»,
in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Gréce ancienne,
éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Million, 2000, p. 123-31.

Angus M. BOWIE, Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy,
Cambridge, University Press, 1993.

Jan Marteen BREMER, «Aristophanes on his own Poetry», in
Aristophane. Sept exposés suivis de discussions, (Vandceuvres-
Geneve 14-24 aolt 1991), éd. O. Reverdin & B. Grange,
Geneve, Fondation Hardt (Entretiens sur [’Antiquité
classique xxxvii), 1993, p. 125-65.

Christopher G. BROWN, «Empousa, Dionysus and the Mysteries:
Aristophanes, Frogs 258ff», Classical Quarterly N. S., 41,
1991, p. 41-50.

G. A. H. CHAPMAN, «Some Notes on Dramatic Illusion in
Aristophanes», American Journal of Philology, 104, 1983,
p. 1-23.

Maria Luisa CHIRICO, «Per una poetica di Aristofane», La Parola del
Passato, 45, 1990, p. 95-115.

Maria DE FATIMA SILVA, «La comédie, 1’art le plus difficile entre
tous», in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Gréce
ancienne, €d. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Millon, 2000,
p. 357-68.

Kenneth DOVER, Aristophanes. Frogs, Oxford, Clarendon Press,
1993.

Albert HENRICHS, «“He Has a God in Him”: Human and Divine in
the Modern Perception of Dionysos», in Masks of Dionysus,
éd. T. H. Carpenter & C. A. Faraone, Ithaca/LLondon, Cornell
University Press, 1993, p. 13-43.

Sigmund FREUD, Le mot d’esprit et sa relation a l’inconscient, trad.
D. Messier, Paris, Gallimard, 1988.

Simon GOLDHILL, The Poet’s Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, University Press, 1991.



INTERPRETATIONS COMIQUES 115

Margherita GuARDUCCI, «Le Rane di Aristophane e la topografia
ateniese», in Studi in onore di Aristide Collonna, Perugia,
1982, p. 167-72.

Groupe |1, Rhétorique générale, Paris, Seuil, 1982.

G. T. W. Hookker, «The Topography of the Frogs», Journal of
Hellenic Studies, 80, 1960, p. 112-17.

—, «The Composition of the Frogs», Hermes, 108, 1980,
p. 169-82.

Bernard M. W. KNox, Word and Action. Essays on the Ancient
Theater, Baltimore/London, John Hopkins University Press,
1979.

David KONSTAN, «Poésie, politique et rituel dans les Grenouilles
d’ Aristophane», Metis, 1, 1986, p. 291-308.

Ismene LADA-RICHARDS, [Initiating Dionysus. Ritual and Theatre in
Aristophanes’ Frogs, Oxford, Clarendon Press, 1999.

André LAKS, «Substitution et connaissance: une interprétation
unitaire (ou presque) de la théorie aristotélicienne de la
métaphore», in Aristotle’s Rhetoric. Philosophical Essays,
éd. D. J. Furley & A. Nehamas, Princeton, University Press,
1994, p. 283-305.

Etienne LAPALUS, «Le Dionysos et I’Héracles des “Grenouilles”»,
Revue des études grecques, 47, 1934, p. 1-20.

Nicole LorAUX, «L’interférence tragique», Critique, 317, 1973,
p. 908-25.

C. MURPHY, «Aristophanes, Athens and Attica», Classical Journal,
59, 1964, p. 306-23.

Carlo F. Russo, Storia delle Rane di Aristofane, Padova, Antenore,
1961.

Frangois RASTIER, Arts et sciences du texte, Paris, PUF, 2001.

Paul Ric®&UR, La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.

Suzanne SAID, «L’espace d’Athenes dans les comédies d’ Aristo-
phane», in Aristophane. la langue, la scéne, la cité (Actes du
colloque de Toulouse 17-19 mars 1994), éd. P. Thiercy & M.
Menu, Bari, Levante, 1997, p. 339-59.

Daniel SCHULTESS, «Rire de I’ignorance? (Platon, Philebe 48a-50¢)»,
in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Greéce
ancienne, éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Millon, 2000,
p- 309-18.

Pauline SCHMITT-PANTEL, La cité au banquet. Histoire des repas
publics dans les cités grecques, Rome, Ecole frangaise de
Rome, 1992.



116 ETUDES DE LETTRES

Richard SEAFORD, «Dionysiac Drama and the Dionysiac Mysteries»,
Classical Quarterly, 31, 1981, p. 252-75.

—, Euripides Bacchae (with an introduction, translation and
commentary), Warminster, Aris & Phillips, 1996.

Charles P. SEGAL, «The Character and Cults of Dionysus and the
Unity of the Frogs», Harvard Studies in Classical Philology,
66, 1962, p. 99-155.

David SIDER, «Ankv6Biov dmwlecev: Aristophanes’ Limp Phallic
Joke?», Mnemosyne, IV. 45, 1992, p. 359-64.

Michael S. SILK, Aristophanes and the Definition of Comedy, Oxford,
Clarendon Press, 2000.

Alan H. SOMMERSTEIN, «Old Comedians on Old Comedy», Drama, 1,
1992, 14-33.

Jean TAILLARDAT, «Images et matrices métaphoriques», Bulletin de
I’Association Guillaume Budé, 36, 1977, p. 344-54.

—, Les images d’Aristophane. Etudes de langue et de style,
Paris, Les Belles Lettres, 1962.

Oliver TAPLIN, «Fifth Century Tragedy and Comedy: a Synkrisis»,
Journal of Hellenic Studies, 106, 1986, p. 163-74.

Pascal THIERCY, Aristophane. Fiction et dramaturgie, Paris, Les
Belles Lettres, 1986.

Monique TREDE, «A propos du “réalisme” d’Aristophane», in
Aristophane. La langue, la scéne, la cité (Actes du collo-
que de Toulouse 17-19 mars 1994), éd. P. Thiercy & M.
Menu, Bari, Levante, 1997, p. 179-87.

Jean-Pierre VERNANT, «Greek Tragedy: Problems of Interpretation»,
in The Languages of Criticism and the Sciences of Man. The
Structuralist Controversy, éd. R. Macksey & E. Donato,
Baltimore/London, John Hopkins University Press, 1970,
p. 273-95.

Pierre VOELKE, «Formes et fonctions du risible dans le drame satyrique»,
in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Gréce ancienne,
éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Millon, 2000, p. 94-108.

George B. WALSH, The Varieties of Enchantment. Early Greek Views
of the Nature and Function of Poetry, Chapel Hill/London,
University of North Carolina Press, 1984.

Reginald P. WINNINGTON-INGRAM, «Euripides: poiété€s sophos»,
Arethusa, 2, 1969, p. 127-42.

Froma 1. ZEITLIN, Playing the Other. Gender and Society in Classical
Greek Literature, Chicago/London, University of Chicago
Press, 1996.



	Interprétations comiques des métaphores d'Euripide dans les Grenouilles d'Aristophane

