
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 4

Artikel: Interprétations comiques des métaphores d'Euripide dans les
Grenouilles d'Aristophane

Autor: Vamvouri-Ruffy, Maria

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTERPRÉTATIONS COMIQUES DES MÉTAPHORES
D'EURIPIDE DANS LES GRENOUILLES D'ARISTOPHANE1

Euripide est une source d'inspiration majeure pour le projet comique
d'Aristophane. Un examen attentif des paroles de Dionysos dans les vers 96-107 et
307-11 des Grenouilles permet de le comprendre. Le dieu utilise en effet des

expressions empruntées à Euripide dont la teneur métaphorique non seulement
matérialise verbalement des entités abstraites, mais va jusqu'à les présenter
comme des éléments concrets, dotés d'une consistance solide. Au terme d'une
analyse centrée sur les modalités de ces emprunts métaphoriques, sur le contrat
interprétatif différent qui leur est réservé d'un genre à l'autre ainsi que sur l'effet
comique de leur emploi dans la pièce d'Aristophane, on comprend que les
métaphores d'Euripide contribuent à la création d'un monde fabuleux où l'abstrait, le
concret et le banal se côtoient sans cesse et constituent un contrepoids à l'élévation

morale et spirituelle, proposée par Eschyle.

Dans plusieurs comédies d'Aristophane la phraséologie qui est
employée pour décrire le poète comique rappelle celle qui est utilisée

pour parler des prérogatives d'Euripide et d'Eschyle2. A
l'ingéniosité et la sophistication du poète comique (Nuées 547-8: «aims'
LSéas"... Kai Trâaaç de^as-, Acharniens 629: Se^io?), correspondent

les atours sophistiqués des dramaturges tragiques (Grenouilles
1370: oi Se^Lot). De même, là où Aristophane milite, à travers ses

personnages, pour de nouvelles formes de comédie, pour une certaine
habileté poétique (Nuées 520: ooifiôç) ainsi qu'une aptitude à instruire

1 Je remercie Rossella Saetta-Cottone pour ses précieuses remarques.
2 A propos des qualités poétiques propres à Aristophane, Eschyle et Euripide,
voir les références données par M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of
Comedy, p. 45-48. Sur les aspirations poétiques d'Aristophane, cf. J. M. Bremer,
«Aristophanes on his own Poetry», A. H. Sommerstein, «Old Comedians on Old
Comedy», et M. L. Chirico, «Per una poetica di Aristofane».



96 ÉTUDES DE LETTRES

la cité (Acharniens, 658: SiSdaKwv), Euripide et Eschyle apparaissent
également comme des dramaturges habiles (Grenouilles 896a: TTapà

ao^oîn àuôpoîu), aux idées originales (Thesmophories 1130: Kcuuà
TTpoce<fiéptov ao<|)à), soucieux de donner les meilleurs conseils aux
citoyens (Grenouilles 1056: TTctvu Sq Set XPU0 Xéyetv ppâç).

Dans les Grenouilles, les deux tragédiens sont les protagonistes
principaux. Aristophane met en effet Euripide aux prises avec Eschyle
dans un concours poétique dont le lauréat aurait la possibilité de
revenir dans le monde des vivants. Cette confrontation permet au poète
comique de nous livrer une critique subtile des qualités poétiques des
deux tragédiens, et plus largement, un aperçu avisé de la réalité
politique de son époque, marquée par des abus de la classe politique
athénienne de la fin du Ve siècle. La présence de Dionysos en tant
qu'arbitre du concours atténue ce qui pourrait paraître à première vue
paradoxal, soit la présence dans une pièce comique de deux représentants

d'un genre où l'excès de douleur était supposé provoquer les
larmes du spectateur3. Étant le patron des concours théâtraux de
comédie et de tragédie, Dionysos légitime la rencontre de deux genres
dans la même pièce.

Le penchant d'Aristophane pour Eschyle est évident puisque
Dionysos, descendu initialement dans les Enfers pour y chercher
Euripide, décide finalement de ramener Eschyle avec lui4. Nous le
savons, s'il choisit le poète martial, c'est parce que ses conseils moraux

3 M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of Comedy, p. 42-97, montre
que les deux genres ne sont pas diamétralement opposés. On trouve en effet
dans la comédie des éléments sérieux et parfois dramatiques. De même, on
recense des tragédies qui ont une fin heureuse comme les Euménides d'Eschyle ou
VIphigenie en Tauride d'Euripide. Cela dit, comme le remarque B. M. W. Knox,
Word and Action, p. 250-74, la fin heureuse de certaines tragédies d'Euripide
ne signifie pas qu'il s'agit de comédies. D'après lui, il faut plutôt parler du ton
non-tragique de certaines pièces du tragédien. A propos des différences multiples

entre les deux genres, voir M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of
Comedy, p. 93-97, ainsi que O. Taplin, «Fifth century tragedy and comedy: a
synkrisis». Cf. enfin R. P. Winnington-Ingram, «Euripides: poiêtês sophos».
4 A l'issue de Vagôn, Dionysos précise qu'il choisira celui que son âme désire
(1467-8). Pour K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 19-20, ce propos souligne
l'aspect arbitraire et intuitif du jugement du dieu. Sur le côté arbitraire de l'issue

de Vagôn, voir aussi S. Goldhill, The Poet's Voice, p. 211-22; A. M. Bowie,
Aristophanes, p. 246-53; G. B. Walsh, The Varieties of Enchantment, p. 80-97.
Pour I. Lada-Richards, Initiating Dionysos, chapitres 5-9, par contre, le choix du
dieu rend explicite l'abandon de son attitude égocentrique. Si, au début de son
périple, il est guidé par son propre plaisir qui lui indique de ramener Euripide
avec lui, à la fin, son âme fusionne avec celle de la cité et choisit le poète



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 97

polarisés sur un retour aux valeurs hoplitiques et aux vieilles traditions

athéniennes auront des conséquences bénéfiques pour la cité. La
survie de la communauté entière dépend du sens de la responsabilité
civique du poète5.

Euripide, en revanche, est présenté comme un poète dont les
œuvres anti-militaristes sont susceptibles de compromettre la stabilité de

la vie civique. Le nouvel ordre social qu'elles proposent, le monde
individualiste, immoral et anti-héroïque qu'elles mettent en scène
menacent l'ordre instauré par les hommes et risquent de ruiner
complètement les fondements d'une cité déjà déliquescente. Cela dit, on
ne saurait s'en tenir à cette vision négative du poète et accréditer par
là une opposition trop stricte entre les deux tragédiens. Les qualités
poétiques d'Euripide, vantées par Dionysos, nous dissuadent d'assimiler

le poète tragique à une simple marionnette qui, confrontée à

Eschyle, ne parviendrait pas à s'illustrer. A plusieurs reprises, ses vers
sont cités et il est désiré par le dieu qui l'admire pour son habileté
poétique.

Le but de la présente étude est de montrer qu'au-delà de l'admiration

qu'il suscite, Euripide est une figure essentielle qui inspire le
projet comique d'Aristophane. Trois métaphores du tragédien, citées

par Dionysos au début de la pièce, suffiront pour dérouler le fil qui
rattache le poète tragique au poète comique. Ce fil n'est autre que
la capacité de rendre palpables et banales des entités invisibles,
abstraites et intellectuelles. Pour le démontrer, je me pencherai d'abord
sur la citation et la re-formulation par Aristophane des métaphores
d'Euripide. Je m'attacherai ensuite à la définition des effets comiques
d'une telle reprise. Je montrerai enfin que les Grenouilles radicalisent
la tendance propre à Euripide de visualiser l'abstrait au point que les

expressions métaphoriques employées dans la comédie s'incarnent,
se matérialisent et contribuent à la création d'un monde fabuleux où
l'intellectuel et le banal se côtoient sans cesse.

capable de la sauver. Voir aussi C. P. Segal, «The character and cults of Dionysos
and the Unity of the Frogs», et J. T. Hooker, «The Composition of the Frogs»,
p. 182.
5 Aux vers 1021, 1026-27, 1039-43, Eschyle exalte cette qualité propre à sa
poésie. Cela dit, dans la pièce une critique est émise à l'égard du monde héroïque

qu'il met en scène dans la mesure où la vertu héroïque et Vethos aristocratique

ne correspondent plus à la réalité et aux aspirations de l'homme athénien qui
essayait de respecter les principes de l'égalité et de l'excellence collective. Voir à

ce propos I. Lada-Richards, Initiating Dionysos, p. 303-11.



98 ÉTUDES DE LETTRES

1. Citation et re-formulation des métaphores d'Euripide

Les vers 96-107 des Grenouilles mettent explicitement en
évidence le goût prononcé de Dionysos pour la poésie d'Euripide. Le
dieu explique à Héraclès qu'il descend aux Enfers pour rechercher
et ramener avec lui le poète tragique. Voici comment il justifie son
audacieuse entreprise:

Alôv. yôvLgov Sè TTOLqTijv av oùx eupoL? ctl
CqTÛV äv, ÖCTTIS" PÊM-a yevvaîov XctKOl.

'Hp. ttco? yôvLpov;
Alöv. côSi yövLgov, oon? 4>0éy£eTaL

toloutovl TL TTapaK£KLv8uveupévov,
«a!0épa Alo? SwpaTLOV» q «xpôvou TToSa»

q «<\>péva pèv oùk é0éXouaav ôpôcraL Ka0' iepwv,
yXwTTav 8' èmopKqcraCTav I8ta TfjS" 4>pevôç.»

'Hp. crè 8è TaÛT' àpéaKei;
Alöv. pàXXà ttXclv q paivopaL.
'Hp. q pqv KÖßaXa y' ècjtlv, wç Kai croi ôokcî.
AlÔV. pr| TÖV èpov OLKCL VOÛV èxCLÇ yàp OLKLOV.

'Hp. Kai pqv ÙTex^ûs- ye TrapTTÖvqpa ^alveTaL.
Aiôv. Sclttvclv pe ôiôacrKe.

Dion. Mais un poète fertile tu ne pourrais pas trouver en cher¬

chant, qui fasse entendre une parole courageuse.
Hér. Fertile comme quoi?
Dion. Fertile, comme qui prononcerait quelque expression

aventureuse de ce genre: «FEther, chambre à coucher de
Zeus» ou «le pied du temps» ou «l'esprit qui ne veut pas
jurer sur les victimes, mais la langue parjure à l'écart de
cet esprit».

Hér. Tu aimes toi ces choses-là?
Dion. Dis plutôt que j'en suis fou.
Hér. En vérité, ce sont des jongleries, et c'est aussi ton avis.
Dion. «Ne loge pas dans mon esprit, tu as une maison.»
Hér. Eh bien, cela me paraît, sans qualité artistique et très

mauvais.
Dion. Apprends-moi comment on dîne.

(Trad. H. Van Daele)

Aux yeux de Dionysos, la présence d'Euripide parmi les vivants
s'avère nécessaire car il est un poète «fertile» (yôvLpoç) au verbe

«courageux» (yevvaîov) et «téméraire» (TrapaKeKLvSuveupévov).
Pour illustrer les qualités du tragédien, il cite trois expressions de

ce dernier. La première, alGépa Aiôs" Scupanov, «Ether, chambre
à coucher de Zeus» est une variante de la phrase opvupL 8' iepôv



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 99

a'tGép', olkt|(iiv Alôç tirée de la Melanippè d'Euripide, («je jure par
Éther sacré, demeure de Zeus»)6. La seconde, xpôuou ttôôg, «le pied
du temps», est une reprise des propos du chœur des Bacchantes
lorsqu'il chante, au vers 888-90, l'infaillibilité de la puissance divine qui
Kpunreùouai 8e ttolk'lXoos- / Sapöu xpö^ou ttoSg Kai / GqpÛCTlV TOU

äaeTTTou («dérobe par une lenteur artificieuse la marche du Temps à

l'impie»). Le chœur signifie par là le courroux des dieux qui est sur
le point de s'abattre sur Penthée. Quelques vers plus haut en effet
(857-61), Dionysos avait exposé son intention de faire égorger le roi
de Thèbes par sa propre mère7. La troisième expression, <j>pé va peu
oùk èGeXouaau ôpôaat raG' tepoov, yXtoTTav S' èmopKqoaaau
I8tq Tq? <f>pevôs" («l'esprit qui ne veut pas jurer sur les victimes,
mais la langue parjure à l'écart de cet esprit») est une paraphrase du
vers 612 de YHippolyte, q yXooao' opojpoy q 8è <j)pqy àvwpoTOS"

(«ma langue a juré mais pas mon esprit»). Irrité par les révélations
de la nourrice sur l'amour de Phèdre, Hippolyte fait comprendre à la
vieille femme qu'il trahira peut-être le serment qu'il a pris de garder
le silence sur la souffrance amoureuse de sa belle-mère.

Où résident la fertilité, le courage et la témérité de ces expressions?
Sont-elles la marque de la hardiesse (TÔXpq) que requiert l'art de
dénoncer les vices (eïuoi Karà TioXXd) si caractéristique du poète
comique? Ou bien, pour reprendre les termes du chœur des Cavaliers,
s'agit-il du courage (yeuvatto?) du poète valeureux (dipoç TroqTqs')
qui ose dire (ToXpâ... Xéyeiu) ce qui est juste (tù Strata)?8 Aucune
de ces deux significations ne s'applique aux vers cités plus haut dans
la mesure où il n'y a ni dénonciation de vices des citoyens, ni des
mots exigeant un certain courage pour être prononcés.

Pour comprendre l'admiration du dieu face à de telles expressions,
il convient de saisir d'abord ce qu'elles ont en commun. En fait, toutes

les trois sont des métaphores car elles présupposent l'identité de
deux signifiants et la non-identité de deux signifiés correspondants.
Elles rapprochent en effet des termes issus de contextes différents

6 Euripide, fr. 487 Nauck2. Aristophane reprend la phrase du tragédien dans Les
femmes aux Thesmophories, 272. C. F. Russo, Storia delle Rane di Aristophane,
p. 45, souligne qu'Euripide s'inspire de la phrase homérique «Zeus atBépt
valeiv», ce qui fait remonter l'antécedent d'Aristophane à Homère.
7 Cette même expression est employée aussi dans la tragédie Alexandre d'Euripide,

fr. 42 Nauck2. Voir aussi Aristophane, Les femmes aux Thesmophories 275-
76.
8 Aristophane, Acharniens 644-51; Cavaliers 509-11. A propos des qualités
requises de la part du poète comique cf. M. De Fatima Silva, «La comédie, l'art
le plus difficile entre tous».



100 ÉTUDES DE LETTRES

et modifient ainsi leur contenu sémantique9. Dans l'expression
a'iSépa Aiôs- ôtopiaTiou, l'emploi du terme «chambre à coucher»
modifie le contenu sémantique du mot «Éther» puisqu'elle dote l'air
d'une qualité qui semble éloignée de sa nature, la finitude. En effet,
l'Éther est une substance sans fin comme le laisse entendre Cinésias
dans les Oiseaux qui le décrit dépourvu de port (1400: àX(peuou).
Il en va de même des deux expressions suivantes. Dans la première,
Xpôvou TToôa, l'emploi du terme «pied» confère au «Temps» un attribut

humain qui ne lui appartient pas et lui supprime sa qualité d'entité
désincarnée. Dans la seconde, cfipéva pièv oùk èOéXouaav ôpoaai
kcx0' iepojy, / yXojTTav 8' èmopicr|aaaav 18'ia Tfjs* 4>pevàç, la
personnification de la réflexion, fondée sur le rapprochement du substantif

«pensée» et du verbe «prêter serment», dote cette dernière d'une
capacité d'agir physiquement, étrangère à sa nature.

A cette première similitude entre les trois expressions, on doit
ajouter une seconde. Ces métaphores rendent visibles, animées et
concrètes des entités insensibles, abstraites ou intellectuelles comme
le sont précisément l'Éther, le temps et la réflexion. On se situe ici
dans un cas de figure plus complexe que les exemples fournis par
Aristote à qui on doit la première définition de la métaphore. Dans le
troisième livre de la Rhétorique, le philosophe montre que toute
métaphore «fait voir», «peint», c'est-à-dire signifie les choses en actes
et montre par là les choses inanimées comme animées10. Après avoir
énuméré un certain nombre d'exemples tirés des poèmes d'Homère,
il explique qu'«en tous ces passages c'est la vie prêtée à un objet
inanimé qui signifie l'acte»11. Or, les sujets des métaphores qu'il cite ont
un réfèrent doté de contours perceptibles. Il en va ainsi en effet du
rocher qui «sans honte roulait dans la plaine», de la flèche qui «prit

9 Je me réfère ici à la définition que donne le Groupe p., Rhétorique générale,
p. 106-12, à la figure de la métaphore. Cette idée de transfert sémantique ou
plutôt de transposition d'un nom étranger se retrouve bien sûr dans la définition
d'Aristote, Poétique 21,1457b7-9: «La métaphore (peTaifiopd) est le transfert à

une chose d'un nom qui ne lui appartient pas (ôvôpaTOS- dXXoTpiou èmcf>opd)
ou du genre à l'espèce ou de l'espèce au genre ou de l'espèce à l'espèce ou selon
une proportion (fi KctTd to dvdXoyov)». Sur les traits essentiels de la définition

d'Aristote, cf. P. Ricœur, La métaphore vive, p. 23-34, J. Taillardat, «Images
et matrices métaphoriques», qui se penche sur les matrices métaphoriques en
tant qu'outils de travail, et A. Lacks, «Substitution et connaissance».
10 Aristote, Rhétorique 3, 10, 1410b34; 3, 11, 1411 b24-25. Pour une discussion

de ce pouvoir ontologique de la figure de la métaphore voir P. Ricœur, La
métaphore vive, p. 49-51, 81-83, 374-84.
11 Aristote, Rhétorique 3, 11, 1412a3.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 101

son vol», «brûlant de s'envoler», des traits qui «se fichent en terre...
désireux de se repaître de chair blanche» et de la lance qui «traverse
sa poitrine avec rage»12. En revanche, les métaphores d'Euripide,
citées ou paraphrasées par Dionysos, visualisent ce qui échappe à une
saisie par les sens. L'Ether, substance invisible par définition, est
présenté comme un espace clos, une chambre à coucher, lieu familier
susceptible d'être représenté. Le Temps, entité impalpable, est visualisé

puisqu'il est doté d'une forme extérieure. La pensée, enfin,
apparaît comme une entité concrète puisqu'elle est susceptible de faire
ce que l'homme grec faisait lorsqu'il prêtait serment, soit poser ses
mains sur les victimes sacrifiées. Juxtaposer des lieux ou des objets
sacrés à la réflexion confère à cette dernière une matérialité qu'elle
n'a pas à l'origine.

Ne serait-ce pas là la spécificité de la fertilité et de la témérité
reconnues à Euripide, soit sa tendance à donner corps à ce qui n'en a

pas, à rendre imagé ce qui est imperceptible? Une telle affirmation me
paraît légitime, d'autant plus que Dionysos suit l'exemple du tragédien

qu'il admire: il rend encore plus palpables les entités abstraites
dont il est question en modifiant légèrement les métaphores initiales
d'Euripide.

Au vers 101, le dieu emploie le terme SœpaTLOv à la place de

olkt|ctlu, mentionné dans Mélanippe d'Euripide. S'il opte pour la
«chambre à coucher» au lieu de «demeure», c'est sans doute pour faire
de l'Éther un espace reconnaissable par tous. De même, la troisième
phrase qu'il cite diffère de celle d'Hippolyte, puisque Dionysos ajoute
l'expression Ka0' Lepûu. Par un tel ajout, le dieu intensifie la scène
du serment prêté par la réflexion et la rend éloquente pour les
spectateurs de l'époque, déjà au fait de rituels où des victimes sacrifiées
gisent sur des autels et où ils prêtent des serments. L'investissement
de Dionysos, et par son intermédiaire d'Aristophane, dans la création
des métaphores qui visualisent et banalisent ce qui relève de l'intellect

place le dieu et le poète comique dans la droite ligne d'Euripide,
tel qu'il est présenté dans la comédie. La fertilité et la témérité du
tragédien semblent constituer par conséquent des qualités qui caractérisent

le dieu du théâtre ainsi que le poète qui l'a mis en scène. Voici
donc un premier point commun entre Euripide et Aristophane.

12 Ibid. Les exemples qu'il cite sont tirés tour à tour d'Homère, Odyssée 11,
598; Iliade 18, 587; 4, 126; 11, 574; 15, 541; 13, 799.



102 ÉTUDES DE LETTRES

2. Effets comiques des métaphores tragiques

Les expressions d'Euripide citées ou paraphrasées par Dionysos
provoquent deux réactions différentes: l'incompréhension et l'approbation.

D'un côté Héraclès s'insurge et proclame qu'elles sont des
niaiseries, des paroles trompeuses (icoßaXa), douteuses (TTapTTÔi/qpa),

sans qualités artistiques (ciTex^?)- Le mot KÖßctXov qu'il emploie
signifie «astuce» et renvoie à quelque chose qui n'existe pas, dont
l'objectif est de tromper. Aux vers 417-20 des Cavaliers, le Charcutier
emploie ce terme pour se référer aux trucs dont il s'est servi pour
gruger (é£r)TraTûv) les cuisiniers13. Son astuce consistait à détourner

leur attention en pointant dans le ciel une hirondelle imaginaire
et se servir ainsi dans les plats en toute impunité. Par l'emploi de
ce même mot, Héraclès insinue qu'il est incapable de comprendre
les métaphores d'Euripide puisqu'il les tient pour des paroles sans
substances. Son incompréhension est due vraisemblablement au fait
qu'il les interprète au pied de la lettre ou qu'il ne connaît pas l'original

d'où elles furent tirées. Il faut admettre que de telles expressions
semblent insolites parce qu'elles sont citées sans aucune mention
de leur contexte initial, imprécision qui empêche d'identifier leur
sens14. Or le contexte est déterminant dans le processus interprétatif
d'une figure; en effet, il institue et remanie cette figure par la mise
en rapport des classes lexicales qui y apparaissent et qui permettent
d'attribuer aux composantes de la figure l'acception qui leur convient
dans le contexte précis15. Prenons l'expression xpôfou Trô8a tirée de

VHippolyte. Dans le texte d'Euripide ttoùç est isotope avec «la
marche» de la puissance divine qui «se meut» (ôppâTai) et qui «suit à la
piste» (Gipuai) l'impie. Étant donné cette isotopie générique
dominante, le mot Trous- n'est pas compris au sens usuel de «pied» mais au
sens figuré de «marche». Ainsi, dans les Grenouilles l'expression
métaphorique qui est citée sans référence à la marche de la puissance
divine incite le lecteur/auditeur novice à ne retenir que le sens usuel du

13 Voir aussi Aristophane, Ploutos 279.
14 À croire I. Lada-Richards, Initiating Dionysus, p. 218, les expressions
d'Euripide sont aventureuses, sans substance, ambiguës moralement et dénuées
de plan de référence. Aller dans son sens reviendrait à considérer toute
métaphore comme aventureuse puisque ce trope juxtapose par définition des termes
issus de contextes différents.
15 F. Rastier, Arts et sciences du texte, p. 155-56, 159-61. Rastier affirme que le
rapport du littéral au figuré dépend du contexte dans lequel la figure apparaît. Il
n'y a donc pas de sens littéral ou figuré au sens ontologique du terme mais ces
sens «sont perçus relativement à des fonds sémantiques» tels que les isotopies
génériques.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 103

mot et à ne voir là qu'une phrase surprenante, à la limite de l'absurdité.

En revanche, chez Euripide aucun des interlocuteurs qui énonce
ou entend les métaphores ne s'insurge contre leur absurdité.

Le héros bouffon manifeste ici une infériorité intellectuelle.
Héraclès se croit en fait plus intelligent qu'il n'est puisqu'il remet en
cause les qualités poétiques d'un tragédien que Dionysos adore, tout
en présupposant que ce dernier est aussi de son avis. Or, l'ignorance
de son manque de sensibilité intellectuelle relève d'une ignorance de
soi, ce qui est ridicule. Rappelons-nous le Philèbe de Platon où le
personnage ridicule (yeXotov) est défini comme quelqu'un qui ignore ses

propres biens, ses caractéristiques physiques ou ses vertus morales.
De tels caractères sont régulièrement dépeints dans la comédie et
provoquent le rire16. C'est sans doute pour se moquer de cette infériorité
intellectuelle que Dionysos lui dit SeiTTveîv pe SibaoKe («apprends-
moi comme on dîne») en insinuant qu'Héraclès n'est capable que de

manger ou apprendre à manger aux autres17. Le dieu met le doigt sur
les capacités intellectuelles restreintes du héros et rappelle sa gloutonnerie

légendaire, thème comique par excellence18.

Contrairement à Héraclès, Dionysos trouve les paroles d'Euripide
excitantes au point de s'affoler (pafvopai). Son admiration est telle
qu'aux vers 307-11, il les répète pour les incarner. Jaune de peur
devant la perspective de devoir affronter Empousa, il se lamente sur son
sort et cherche l'origine des maux qu'il endure19:

16 Platon, Philèbe 48c2-49c6. Pour une analyse de ce passage, voir D. Schultess,
«Rire de l'ignorance?» p. 312.
17 À ce moment de la pièce, Dionysos s'éloigne du héros qu'il a voulu imiter.
La confrontation du dieu au héros dans le prologue des Grenouilles n'est qu'une
transposition au niveau de l'intrigue de l'expérience que le théâtre offrait aux
spectateurs, soit la confrontation avec soi-même et avec l'autre. A propos des
éléments qui rapprochent et éloignent Dionysos d'Héraclès cf. I. Lada-Richards,
Initiating Dionysos, p. 17-44.
18 Sur la gloutonnerie d'Héraclès cf. Aristophane, Grenouilles 62-63; Paix 741-
3; Guêpes 60. L'appétit excessif du héros est un des thèmes comiques du drame
satyrique. Voir à ce propos P. Voelke, «Formes et fonctions du risible dans le
drame satyrique», p. 103-04.
19 Sur cette créature issue de l'imagination populaire grecque, voir C. G.
Brown, «Empousa, Dionysus and the Mysteries». D'après ce dernier, le spectre
d'Empoussa constitue un passage spécifique des Mystères d'Eleusis. I. Lada-
Richards, Initiating Dionysus, p. 71, 90, souligne que Xanthias gruge Dionysos
quand il affirme avoir vu Empousa. Mais cette fausse vision provoquant la peur
constitue une étape importante dans le parcours initiatique de Dionysos. A propos

des phantasmata aux Mystères d'Eleusis, cf. R. Seaford «Dionysiac Drama
and the Dionysiac Mysteries», p. 25, et 259, n. 68.



104 ÉTUDES DE LETTRES

oïgoi TdXaç, w? wxpiacJ' aÙTT|v I8wv.

[-]
o'igoi, TTÔ0ev |jlol Ta Kaicà TauTi TTpoaÉTTeaev;

Tty' a'tTLdaopai 0eûv p' àTToXXùvai;

al0épa Aios- 8ü)gaTiov q Xpôvou TTÔ8a

Hélas, moi le malheureux, comme j'ai pâli à sa vue!
[...]
Hélas, d'où viennent ces maux qui m'assaillent? Lequel des dieux
accuserai-je de me perdre? L'Éther, chambre à coucher de Zeus, ou
le pied du temps?

Dans cette nouvelle citation de deux métaphores d'Euripide, le dieu
insinue que le tragédien est la vraie cause de ses malheurs. N'oublions
pas qu'il est descendu dans les Enfers à cause de lui. Nous assistons à

une nouvelle étape dans le processus interprétatif de la métaphore. Le
«pied du temps» et l'«Éther, chambre à coucher de Zeus» sont divinisés,

autrement dit ils sont incarnés. Mais c'est là le signe qu'il fabule,
qu'il crée de toutes pièces des dieux inexistants. Le dieu et, par son
intermédiaire, Aristophane se situent dans le sillage d'Euripide dont on
sait qu'il avait la tendance à créer des dieux nouveaux. Aux vers 889-
94 des Grenouilles, en effet, Euripide rejette les dieux traditionnels et
prie ses propres dieux qui ne sont autres que l'Éther, sa nourriture, la
tournure de sa langue, son intelligence et ses narines20. Dans cette
perspective, le terme yôuipoç, «fertile», des vers 96-97 réservé à Euripide
reçoit un nouvel éclairage. La fertilité du tragédien n'aurait pas le sens
de la créativité poétique ni de la richesse intellectuelle, mais plutôt celui
de la fécondité, de la capacité à engendrer des êtres nouveaux.

La fabulation du vers 311 débouche sur la construction du comique,

même si les paroles de Dionysos, agrémentées par des termes
tels que o'îpot TdXaç, Seidag et p.' crrToXXuyai ont un aspect tragique.

En divinisant des entités telles que l'Éther et le pied du Temps
qu'il tient capables cependant de lui faire du mal, Dionysos ne fait
que rabaisser sa nature divine. Or un tel rabaissement peut provoquer
le rire puisqu'il manque d'à-propos; il est donc inadapté au personnage

qui le subit. On le sait, l'incompatibilité génère le rire. Dans les

vers 1089-98 des Grenouilles, Dionysos rit aux éclats quand il voit
un homme petit et gros qui s'apprête à courir aux Panathénées. Il en
va de même dans le vers 559 de Lysistrata, lorsqu'un guerrier armé
fait son marché. La scène provoque le rire tellement elle est ridicule.

20 Voir aussi Aristophane, Nuées 264-65.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 105

Dans les Grenouilles (45-46), enfin, porter la peau de lion d'Héraclès
sur la crocote, vêtement de femme, fait rire aux éclats le héros
invincible21. De la même manière, c'est un spectacle inattendu que de voir
la peur de Dionysos face à des monstres qu'il ne voit pas et accuser

pour cela des dieux insolites comme la chambre à coucher de Zeus
et le pied du temps. En somme, l'exclamation de Dionysos et la peur
qu'il affiche dans les vers 307-11 font de lui un personnage burlesque,
un exemple représentatif de ce que la comédie ancienne était censée

faire, soit présenter des êtres bas dont les défauts, non préjudiciables,
sont risibles22.

Un tel rabaissement de Dionysos sert le projet comique d'Aristophane

dans les Grenouilles. Dans cette comédie en effet, le dieu tend
constamment vers une identité de mortel. Cette mobilité entre le divin
et l'humain atteint des proportions excessives et devient une véritable
quête d'identité23. Dionysos se déguise quatre fois de suite et teste des

identités différentes, il éprouve l'expérience de l'esclavage ainsi que
les punitions corporelles, affiche plusieurs fois la peur sur son visage
(307-08, 479-86), porte une peau de lion pour imiter Héraclès et se

présente comme le fils de Jarre (22). En outre, il jure par Poséidon
(664), prétend avoir participé à la bataille navale des Arginuses (48-
50) et précise qu'il a une femme et des enfants (587). Or aux vers
631, il affirme pour la première fois être «un immortel, Dionysos, fils
de Zeus (àOavaToc etval <f>i~|p.i, Alôvixjoç Aioc)24.

21 À propos de l'incompatibilité, source de rire voir D. Arnould, «Le ridicule
dans la littérature grecque archaïque et classique».
22 Voir la définition donnée chez Aristote, Poétique 5, 1449a31-33. Pour A.
Ballabriga, «Approche du burlesque divin dans l'Antiquité», la tendance dans

l'Antiquité de présenter les dieux sous un jour satirique et comique avait pour
fonction d'équilibrer la transcendance par une proximité et une familiarité rassurante

avec le divin.
23 Dionysos est, certes, le dieu qui traverse sans cesse les frontières entre les
deux natures. Voir par exemple les Bacchantes où la polarité divin/mortel se voit
atténuée. Cf. à ce propos A. Henrichs, «"He Has a God in Him"». A propos de
l'instabilité identitaire d'un Dionysos qui n'a pas atteint une conception unifiée de
lui-même et de sa tendance naturelle d'imiter autrui cf. C. P. Segal, «The character

and cults of Dionysus and the unity of the Frogs». Le port d'une peau d'animal

et le travestissement étaient des éléments constitutifs des cultes dionysiaques:
cf. à ce propos R. Seaford «Dionysiac Drama and the Dionysiac Mysteries», p.
258-59. Voir aussi E. Lapalus, «Le Dionysos et l'Héraclès des "Grenouilles"», qui
insiste sur l'aspect burlesque, ridicule et humain de Dionysos ainsi que sur
l'absence d'attributs divins chez le dieu. Cf. la scholie au vers 479 des Grenouilles,
qui met l'accent sur l'éloignement de Dionysos de sa nature divine.
24 Tout le parcours du dieu, de la descente aux Enfers au retour chez les vivants



106 ÉTUDES DE LETTRES

Les métaphores des vers 100-01 et 311 posent un problème de
fond. Elles montrent la filiation qui existe entre le discours comique
et le discours tragique tout en exhibant une différence fondamentale
entre les deux genres poétiques: celle d'un usage différent du trope
de la métaphore. Mais rien d'étonnant à cela. Comme l'a montré
François Rastier, le genre a la particularité d'instaurer un contrat
interprétatif des tropes, un contrat qui lui est propre. La conséquence est

que les régimes d'identification et de construction des tropes diffèrent
d'un genre à l'autre25. Dans leur contexte initial, celui de la tragédie,

les métaphores d'Euripide contribuent à renforcer l'aspect
tragique de l'instant. En effet, aux vers 98-100 de VHippolyte, le jeune
protagoniste laisse entendre qu'il pourrait révéler l'amour secret de
Phèdre pour lui, ce qui perturbe fortement la nourrice, saisie d'inquiétude:

«ô fils, que feras-tu? ruineras-tu tes proches?». Quant au chœur
des Bacchantes, il accentue par l'expression «la marche du temps»
l'aspect irréversible de la vengeance qui s'acharnera, sans détour,
contre Penthée. Coupées de leur contexte et re-formulées dans les
Grenouilles, ces métaphores semblent absurdes au bouffon Héraclès
qui ne retient — cela ne fait aucun doute — que leur sens littéral,
source d'incompréhension pour lui. Plus loin, ces mêmes expressions
sont incarnées par Dionysos qui ne voit aucune incompatibilité
sémantique entre les composantes des métaphores qu'il énonce.

3. L'évacuation du métaphorique: de la littéralité à la matérialité

Si Euripide donne au seul Dionysos l'idée de visualiser l'abstrait,

d'incarner l'indescriptible, cette aptitude se généralise dans la
deuxième partie de la pièce. En effet, elle est poussée à l'extrême et
se voit radicalisée à partir du moment où Euripide et Eschyle
apparaissent sur scène. Ainsi, des nombreuses entités abstraites tendent
à devenir des objets et chaque expression métaphorique est prise au
pied de la lettre. A l'image des métaphores d'Euripide et de celles

s'apparente à un rite d'initiation qui lui permet d'atteindre l'accomplissement
de sa nature divine: cf. à ce propos D. Konstan, «Poésie, politique et rituel dans
les Grenouilles d'Aristophane», qui met en exergue les trois étapes que franchit
Dionysos lors de parcours et qui correspondent aux trois moments des rites
d'initiation. Voir aussi A. M. Bowie, Aristophanes, p. 234-53, qui se penche surtout
sur la relation entre les Mystères d'Eleusis et l'imagerie de la pièce. Cf. enfin I.
Lada-Richards, Initiating Dionysus, p. 45-122, qui explore la structure du
parcours et cherche à identifier tant les éléments éleusiniens et bachiques que ceux
issus des rites d'initiation des éphèbes.
25 F. Rastier, Arts et sciences du texte, p. 162.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 107

reformulées par Dionysos, l'intellectuel et l'invisible sont ramenés au
visible et au banal. L'art poétique, les vers, les mots et les poètes sont
en effet présentés comme des animaux (804, 818, 821-25, 924-25,
929), des êtres humains qui consomment de la nourriture (898, 939-
43), ils sont apparentés à des instruments géométriques (799-801,
882, 902-4), des armes (818-25, 828, 854-55), des parties du corps
(862, 826-27) ou des objets (797, 882, 903).

De plus, l'apparition d'une fiole capable de détruire physiquement
les prologues d'Euripide (1198-1248)26 ainsi que l'entrée en scène
d'une balance sur laquelle sont «déposés» les vers poétiques (1365-7),
indique qu'on ne se situe plus au niveau du virtuel mais sur l'échelle
du visible et du concret27. En effet, ces ustensiles font des mots une
matière palpable dans la mesure où ces derniers peuvent être touchés,
attaqués et détruits. Tout tend à montrer que le régime métaphorique
est allégé. À l'image de ce qui se produit dans les genres merveilleux,
le monde hyperbolique représenté sur scène n'a rien de surprenant
aux yeux des protagonistes: ils comprennent toutes ces expressions
littéralement, de sorte que pour eux les vers et l'art poétique sont des
choses effectivement visibles et palpables28. C'est sans doute pour
cette raison qu'ils soulignent par une série de mots l'impact physique
de la fiole et de la balance sur les vers des deux tragédiens. Il en va
ainsi du verbe 8ta4>0epa>, «je ruinerai», (1200) qu'emploie Eschyle

26 La scène de la fiole a donné beaucoup de fil à retordre aux philologues. Sans
doute, comme le souligne S. Goldhill, The Poet's Voice, p. 215-17, il s'agit d'une
expression triviale qui vise à parodier la similitude et la monotonie des prologues

d'Euripide et comme le précise D. Sider, «At|kij0lov dTrüXeoev», de la
façon la plus vulgaire possible. Pour d'autres, il s'agit d'un symbole phallique.
L'hypothèse est peu probable vu l'absence de connotation sexuelle. Cf. à ce
sujet, D. Sider, «At)kû0iov dTTuiXeoev: Aristophanes' Limp Phallic Joke?».
27 Les philologues ont cherché à savoir si la fiole était uniquement un objet
linguistique sans essence extra-textuelle ou si elle était réellement apportée sur
scène. Pour une discussion sur ce sujet, voir A. H. Sommerstein, Frogs, p. 263-
65. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 337-39. Ce qu'il faut retenir c'est que
les protagonistes agissent comme si la fiole et la balance étaient présentes sur
scène. Pour s'en convaincre, il suffit de citer le verbe 8ei£w, «je montrerai»,
(1204), les deictiques toûto, «celui-ci», (1221, 1223), et L8où, «voici», (1205)
ou encore les verbes qui insinuent que ces accessoires peuvent être touchés: Xcr

ßopevo), «en tenant» (1379), èx6pe0a, «nous tenons» (1381), Xdßeofte, «prenez»
(1389), pe0eiTe, «lâchez» (1393).
28 F. Rastier, Arts et sciences du texte, p. 162, précise que dans les mondes que
construisent les genres merveilleux, «tout devient pour ainsi dire littéral, et par
exemple, dans le conte des Bottes de sept lieues n'ont rien d'hyperbolique et
permettent de franchir littéralement cette respectable et désuète distance».



108 ÉTUDES DE LETTRES

pour annoncer la destruction des prologues de son adversaire; de
l'infinitif Trpocrà^ai «attacher» (1216, 1231) utilisé par Euripide lorsqu'il
affirme que la fiole ne pourra pas s'attacher à ses prologues; de
l'expression verbale pf) StaKuaicrq (1228), «pour qu'elle n'abîme pas»,
enfin, que Dionysos emploie quand il conseille à Euripide d'acheter
la fiole pour qu'elle n'abîme plus ses prologues29.

Dans ce contexte, certaines expressions métaphoriques sont vidées
de leur sens vu que la distance entre le mot emprunté et le mot substitué

est réduite, voire abolie. Les vers 1386-88 sont éloquents à ce

propos:
ÖTi e'icjé9r|Ke TroTapôv, èpioTTwXiKÛs-

îrypôv Troquas* touttos coairep Tâpta,
au 8' e'iaé0T|Kas- touttos èTrrepwpévov

Parce qu'il (Eschyle) y a mis un fleuve, et qu'à la façon des
marchands de laine, il a mouillé son vers comme eux les toisons, tandis

que toi tu as mis un vers ailé.

L'expression ûypôv TToqaas* touttos* formulée par Dionysos ne
constitue plus un trope car le mot «vers» substitué au mot «fleuve»
devient un fleuve entendu dans sa matérialité, qu'on dépose sur la
balance. En d'autres termes, il n'y a plus de distance entre le mot
emprunté (parole) et le mot substitué (fleuve), entre le métaphorisé et
le métaphorisant. On assiste par conséquent à ce que Pascal Thiercy
appelle une image dramatisée, technique propre à la dramaturgie
d'Aristophane qui contribue à la création d'un univers grotesque,
affranchi des conventions et des valeurs traditionnelles30.

Qu'il s'agisse des métaphores prononcées par Euripide ou par
Eschyle, on assiste donc bel et bien ici à une évacuation du
métaphorique au profit d'une situation ambiguë et fantastique qui tourne
le dos au monde réel31. En d'autres termes, le fabuleux ne découle
pas uniquement des monstres infernaux, du chœur des initiés des
Champs-Élysées, mais il est aussi favorisé par le dispositif métaphorique

qui rend possible le mélange, l'entrelacement du monde réel avec
le monde irréel et l'invention d'une nouvelle réalité, toile de fond

29 Pour une analyse de la scène du lécythe sous cet angle, voir dans ce volume
la contribution de Frank Müller.
30 Sur la signification de la notion du grotesque, voir P. Thiercy, Aristophane,
p. 13-14.
31 Comme le précise M. S. Silk, Aristophanes and the Definition of Comedy,
p. 94, la comédie est par définition un genre qui tend vers le matériel et s'éloigne
du métaphysique.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 109

indispensable des pièces d'Aristophane32. La fonction de ce
procédé est double. D'une part, en brisant l'homogénéité sémantique du
discours, il permet de briser la cohérence du monde représenté dans
Yorchestra-, le spectateur est désormais invité à mettre ce monde à

distance.
Rendue possible par le détournement du langage, cette distanciation

est d'autant plus importante que l'univers présenté en scène
côtoie sans cesse un monde plus familier, proche de l'univers athénien.
Preuve en sont les nombreuses références faites à l'espace civique
ainsi qu'au monde politique, religieux et artistique athéniens33. Citons
simplement ici le Prytanée des Enfers (761-64) où Eschyle, hôte de

Pluton, consomme des repas gratuits. Nul ne manquera de voir ici une
référence à la sitisis, le repas aux frais de la cité, que les Athéniens
accordaient aux étrangers exemplaires, en signe de reconnaissance34.

Citons encore le Céramique (129), les ports, les boulangeries, les bordels

(112-15) et les fontaines, lieux familiers aux Athéniens35.

32 Sur cette nouvelle réalité qui échappe aux normes habituelles voir P. Thiercy,
Aristophane, p. 93-102. C'est sans doute ce mélange qui rend le monde représenté

fluide et incohérent. Voir à ce propos, O. Taplin, «Fifth-century tragédie
and comedy: a synkrisis», p. 165, et S. Said, «L'espace d'Athènes dans les
comédies d'Aristophane», p. 340-44. Comme le montre M. Trédé, «A propos
du "réalisme" d'Aristophane», le poète comique pratique l'art du pêle-mêle. Sur
la rupture de l'intrigue, fréquente dans les pièces d'Aristophane, cf. G. A. H.
Chapman, «Some Notes on Dramatic Illusion in Aristophanes».
33 Ce monde qui frise le non-sens et qui est décrit par le biais d'objets réalistes
tels la balance et la fiole est cher au théâtre d'Aristophane. Voir par exemple les
vers 187-99 des Acharniens où la trêve est représentée sur scène. Les trois tailles
des échantillons correspondent à trois périodes de paix que l'on peut déguster.
A propos de cette image, voir J. Taillardat, Les images d'Aristophane, p. 372,
M. Trédé, «À propos du "réalisme" d'Aristophane», p. 185-87, et P. Thiercy,
Aristophane, p. 103-20, qui analyse des multiples exemples d'images dramatisées

dans les comédies d'Aristophane.
34 Sur la sitisis, et les phases de l'octroi de ce privilège aux époques classique
et hellénistique, cf. P. Schmitt Pantel, La cité au banquet, p. 145-68. S. Said,
«L'espace d'Athènes dans les comédies d'Aristophane», s'attache à montrer que
chez Aristophane les lieux publics sont détournés de leur fonction propre. Ainsi
le Prytanée se situe aux Enfers et pas à Athènes. L'objectif d'un tel procédé est
de faire apparaître un miroir à la fois fidèle et déformant de l'Athènes réelle et de
faire ainsi une satire des institutions démocratiques de la cité.
35 L'itinéraire de Dionysos s'inscrit par ailleurs dans une topographie qui
rappelle celle d'Athènes. D'après M. Guarducci, «Le Rane di Aristophane e la
topografia ateniese», et J. T. Hooker, «The Topography of the Frogs», la pièce
fait vraisemblablement une allusion au temple du dieu (181, 216-17). La maison
d'Héraclès, point de départ de Dionysos, serait le sanctuaire d'Héraclès situé
dans le gymnase de Kynosarges et le point d'arrivée du dieu serait le sanctuaire



110 ÉTUDES DE LETTRES

Si le public s'identifie aux personnages de la pièce grâce à ces
références du quotidien, il s'en distancie donc sous l'action des procédés

qui transforment ce monde en un univers imaginaire. On pense
ici à l'allégement du régime métaphorique et à la matérialité de l'univers

abstrait. Il est ainsi rappelé au spectateur athénien que malgré les
similitudes ce qu'il voit n'est pas Athènes mais un monde nouveau
qui le conduit, par la mise à distance, à s'interroger sur la cité et ses
valeurs.

La lecture littérale des métaphores et la matérialisation de leurs
composantes ont une seconde fonction. Elles aboutissent à la
construction du comique puisqu'on a affaire, ici aussi, à des situations
improbables pour le spectateur de l'époque et même pour le lecteur/
spectateur moderne. Ce qui relève du champ de l'intellect est représenté

comme un objet palpable issu de la vie quotidienne. Le
processus est celui de la dégradation, mélange de simplification et de
banalisation, susceptible de provoquer le rire. Un détour par Sigmund
Freud nous permet de mieux comprendre la naissance du rire dans
le cas qui nous intéresse, où intervient la comparaison, comme dans

chaque métaphore:
La comparaison devient comique lorsque quelque chose de sérieux
et d'étranger, en particulier quelque chose de nature intellectuelle
ou morale, est comparé à quelque chose de banal et de bas... La
chose, difficile à saisir, qu'est l'étranger, l'abstrait, celle qui est, à

proprement parler, intellectuellement éminente, se trouve ainsi
démasquée, par la concordance qu'on affirme avec une chose basse

qui nous est familière, lors de la représentation de laquelle toute
dépense d'abstraction est absente, comme étant elle-même une chose
tout aussi basse. Le comique de comparaison se réduit donc à un
cas de dégradation.36

On ne trouve pas meilleure théorisation de ce qui se passe dans les
Grenouilles lorsqu'un vers poétique est pesé comme du fromage ou
mesuré avec des instruments de géométrie.

Or, Euripide apparaît justement comme l'instigateur d'une telle
démarche puisque, rappelons-le, la juxtaposition d'entités abstraites

d'Agrai où étaient célébrés les Petits Mystères en l'honneur de Déméter, de
Perséphone et de Iacchos. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 61-62, émet à

propos d'une telle lecture des doutes que S. Said, «L'espace'd'Athènes dans les
comédies d'Aristophane», p. 349-50, dissipe. C. Murphy, «Aristophanes, Athens
and Attica», a essayé, quant à lui, d'identifier les lieux mentionnés dans les
comédies d'Aristophane.
36 S. Freud, Le mot d'esprit et sa relation à l'inconscient, p. 368-70.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 111

avec des objets concrets et visibles est une qualité distinctive de ses

métaphores. Son penchant transparaît clairement dans les propos que
l'auteur tient aux vers 971-79 au sujet de sa contribution décisive au
bien-être des Athéniens:

ToiaÛTa [iév Toùyà) fypovelv
toutoictiv eiCTT]yriadpr|v,
Xoyiapöv èvQeis- *rij Téxvq
Kai OKéipiv, ôxtt' fjôri voëiv
änavTa rai SieiSévai
Ta t' aXXa Kai Tas- o'iKias-
o'iKeîv apeivov q npo toû
KavaaKouelv «Titos' tout' êxeC
Trou pot to81; tîs tout' eXaße;»

De telles facultés, c'est pourtant moi qui les inculquai à ceux-ci,
en introduisant dans l'art le raisonnement et l'examen; si bien que
désormais on sait concevoir toutes choses, distinguer, et notamment

tenir sa maison mieux qu'auparavant en y regardant bien:
«Comment va cette affaire? Où, dites, se trouve ceci? Qui a pris
cela?»

(Trad. H. Van Daele)

Euripide se présente ici comme celui qui a ramené l'art à l'entretien

d'un ménage. Il est celui qui a transformé l'espace du théâtre,
espace civique par excellence, en un espace domestique et plus
précisément en une cuisine! Or ce trait-là du discours tragique d'Euripide,
on le retrouve au cœur du discours comique d'Aristophane: que
représentent une fiole et une balance détruisant des vers poétiques si ce
n'est que ce sont des accessoires domestiques susceptibles de mettre
en péril l'art poétique lui-même? Dès lors on comprend mieux la portée

du fragment de Cratine qui souligne le lien étroit existant entre les
deux dramaturges. Il soutient qu'on se moquait d'Aristophane, tenu

pour un imitateur d'Euripide alors qu'il le critiquait37.
Les philologues qui se sont penchés sur Yagôn des Grenouilles

soulignent que les vers cités plus haut mettent en évidence une qualité

distinctive d'Euripide qu'Eschyle combat ardemment, celle qui
consiste à mettre en avant l'individualisme et le penchant de
certains citoyens athéniens pour leurs affaires privées. Le différend
entre les deux tragédiens incarne la polarité entre oikos et polis qui

37 Scholie à Platon, Apologie 19c. Voir aussi Cratinus, fr. 342 Kassel-Austin.
O. Taplin, «Fifth-century tragedy and comedy: a synkrisis», p. 173, souligne
qu'Euripide est le poète qui atténue le mieux les tensions opposées entre le
comique et le tragique.



112 ÉTUDES DE LETTRES

bouleversaient Athènes à l'époque et dont les dramaturges sont les

porte-paroles. À l'idéal défendu par Eschyle, celui d'un citoyen loyal,
intègre, courageux, assumant entièrement ses responsabilités envers
la cité, s'oppose celui d'Euripide38: un citoyen démagogue, au verbe
facile, qui est prêt à sacrifier la pérennité des institutions de la cité
pour échapper à ses responsabilités civiques et militaires.

Or, la lecture que je propose, sans écarter celle mentionnée à l'instant,

conduit à envisager ces vers aussi comme des révélateurs de la
poétique d'Euripide qui valorise le banal et le concret, ingrédients
incontournables du théâtre d'Aristophane. Le poète accorde à chaque

tragédien une place particulière. Eschyle, d'un côté, répond aux
besoins d'une cité en pleine déliquescence, il pourvoit aux qualités
didactiques et morales qu'un poète doit avoir s'il veut sauver la cité.
Le talent d'Euripide, de l'autre, s'avère nécessaire au projet comique
et à la construction d'un monde fabuleux qui combine les qualités
intellectuelles et les soucis quotidiens. Dans cette perspective, les deux
tragédiens ne sont que le transfert sur scène d'une tension propre au
discours comique d'Aristophane. Un discours qui cherche à créer un
monde agrémenté d'êtres imaginaires et d'objets concrets, mais qui
dispense aussi des conseils aux citoyens en œuvrant au maintien des
valeurs civiques et militaires sur lesquelles Athènes a bâti sa gloire39.

En guise de conclusion, arrêtons-nous sur la citation des vers
d'Euripide dans la scène finale de la comédie. Lorsque Dionysos
annonce qu'il ramènera Eschyle avec lui (1473), Euripide s'insurge
estimant qu'une telle décision a quelque chose d'infâme. Le dieu trahit

en effet son projet initial. Dionysos répond en citant le vers de

VHippolyte, celui auquel il se référait au vers 101 des Grenouilles,
à savoir f) yXûaa' ôpiopoicev f] Sè <f>pqu àv6jp.OTOS\ «l'esprit qui
ne veut pas jurer sur les victimes, mais la langue parjure à l'écart de

cet esprit». Contrairement à ce qu'il avait annoncé initialement, sa

pensée n'a pas juré et il s'octroie par conséquent le droit de surseoir
à son intention de départ. La citation du vers d'Euripide vise à remettre

le tragédien à sa place, mais elle montre en même temps à quel
point celui-ci joue un rôle déterminant dans l'intrigue de la comédie.
S'il est celui qui a incité Dionysos à descendre dans les Enfers, c'est

38 Voir à ce propos, J.-P. Vernant, «Greek Tragedy», p. 288, N. Loraux,
«L'interférence tragique», p. 911, K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, p. 10-37,
F. I. Zeitlin, Playing the Other, p. 366, R. Seaford, Euripides: Bacchae, p. 457-8,
et I. Lada-Richards, Initiating Dionysus, p. 268-77.
39 Cf. à ce propos, C. P. Segal, «The Character and Cults of Dionysus and the

Unity of the Frogs», p. 212.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 113

un de ses vers poétiques, une de ses métaphores, qui permet au dieu
de légitimer son choix final et de quitter le territoire infernal pour
toujours. Euripide apparaît dès lors comme l'instigateur du projet
comique d'Aristophane et la source d'inspiration de l'intrigue: ce sont
sa personne et sa poésie qui légitiment le passage d'un monde à un
autre.

Maria Vamvouri-Ruffy
Lausanne



114
%

ÉTUDES DE LETTRES

Ouvrages cités

Dominique Arnould, «Le ridicule dans la littérature grecque
archaïque et classique», in Le rire des anciens, éd. M. Trédé
& P. Hoffmann, Paris, Presses de l'école normale supérieure,
1998, p. 13-20.

Alain Ballabriga, «Approche du burlesque divin dans l'Antiquité»,
in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Grèce ancienne,
éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Million, 2000, p. 123-31.

Angus M. Bowie, Aristophanes. Myth, Ritual and Comedy,
Cambridge, University Press, 1993.

Jan Marteen Bremer, «Aristophanes on his own Poetry», in
Aristophane. Sept exposés suivis de discussions, (Vandœuvres-
Genève 14-24 août 1991), éd. O. Reverdin & B. Grange,
Genève, Fondation Hardt (Entretiens sur l'Antiquité
classique XXXVm), 1993, p. 125-65.

Christopher G. Brown, «Empousa, Dionysus and the Mysteries:
Aristophanes, Frogs 258ff», Classical Quarterly N. S., 41,
1991, p. 41-50.

G. A. H. Chapman, «Some Notes on Dramatic Illusion in
Aristophanes», American Journal of Philology, 104, 1983,
p. 1-23.

Maria Luisa Chirico, «Per una poetica di Aristofane», La Parola del
Passato, 45, 1990, p. 95-115.

Maria De Fatima Silva, «La comédie, l'art le plus difficile entre
tous», in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Grèce
ancienne, éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Millon, 2000,
p. 357-68.

Kenneth Dover, Aristophanes. Frogs, Oxford, Clarendon Press,
1993.

Albert Henrichs, «"He Has a God in Him": Human and Divine in
the Modern Perception of Dionysos», in Masks of Dionysus,
éd. T. H. Carpenter & C. A. Faraone, Ithaca/London, Cornell
University Press, 1993, p. 13-43.

Sigmund Freud, Le mot d'esprit et sa relation à l'inconscient, trad.
D. Messier, Paris, Gallimard, 1988.

Simon Goldhill, The Poet's Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, University Press, 1991.



INTERPRÉTATIONS COMIQUES 115

Margherita Guarducci, «Le Rane di Aristophane e la topografia
ateniese», in Studi in onore di Aristide Collonna, Perugia,
1982, p. 167-72.

Groupe p, Rhétorique générale, Paris, Seuil, 1982.
G. T. W. Hooker, «The Topography of the Frogs», Journal of

Hellenic Studies, 80, 1960, p. 112-17.
— «The Composition of the Frogs», Hermes, 108, 1980,
p. 169-82.

Bernard M. W. Knox, Word and Action. Essays on the Ancient
Theater, Baltimore/London, John Hopkins University Press,
1979.

David Konstan, «Poésie, politique et rituel dans les Grenouilles
d'Aristophane», Metis, 1, 1986, p. 291-308.

Ismene Lada-Richards, Initiating Dionysus. Ritual and Theatre in
Aristophanes' Frogs, Oxford, Clarendon Press, 1999.

André Laks, «Substitution et connaissance: une interprétation
unitaire (ou presque) de la théorie aristotélicienne de la
métaphore», in Aristotle's Rhetoric. Philosophical Essays,
éd. D. J. Furley & A. Nehamas, Princeton, University Press,
1994, p. 283-305.

Etienne Lapalus, «Le Dionysos et l'Héraclès des "Grenouilles"»,
Revue des études grecques, 47, 1934, p. 1-20.

Nicole Loraux, «L'interférence tragique», Critique, 317, 1973,
p. 908-25.

C. Murphy, «Aristophanes, Athens and Attica», Classical Journal,
59, 1964, p. 306-23.

Carlo F. Russo, Storia delle Rane di Aristofane, Padova, Antenore,
1961.

François Rastier, Arts et sciences du texte, Paris, PUF, 2001.
Paul Ricœur, La métaphore vive, Paris, Seuil, 1975.
Suzanne Saïd, «L'espace d'Athènes dans les comédies d'Aristo¬

phane», in Aristophane, la langue, la scène, la cité (Actes du

colloque de Toulouse 17-19 mars 1994), éd. P. Thiercy & M.
Menu, Bari, Levante, 1997, p. 339-59.

Daniel Schultess, «Rire de l'ignorance? (Platon, Philèbe 48a-50e)»,
in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Grèce
ancienne, éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Millon, 2000,
p. 309-18.

Pauline Schmitt-Pantel, La cité au banquet. Histoire des repas
publics dans les cités grecques, Rome, École française de

Rome, 1992.



116 ÉTUDES DE LETTRES

Richard Seaford, «Dionysiac Drama and the Dionysiac Mysteries»,
Classical Quarterly, 31, 1981, p. 252-75.

—, Euripides Bacchae (with an introduction, translation and

commentary), Warminster, Aris & Phillips, 1996.
Charles P. Segal, «The Character and Cults of Dionysus and the

Unity of the Frogs», Harvard Studies in Classical Philology,
66, 1962, p. 99-155.

David Sider, «AqKuBiou ctTTüjXeaev: Aristophanes' Limp Phallic
Joke?», Mnemosyne, IV. 45, 1992, p. 359-64.

Michael S. Silk, Aristophanes and the Definition ofComedy, Oxford,
Clarendon Press, 2000.

Alan H. Sommerstein, «Old Comedians on Old Comedy», Drama, 1,

1992,14-33.
Jean Taillardat, «Images et matrices métaphoriques», Bulletin de

l'Association Guillaume Budé, 36, 1977, p. 344-54.
— Les images d'Aristophane. Études de langue et de style,
Paris, Les Belles Lettres, 1962.

Oliver Taplin, «Fifth Century Tragedy and Comedy: a Synkrisis»,
Journal ofHellenic Studies, 106, 1986, p. 163-74.

Pascal Thiercy, Aristophane. Fiction et dramaturgie, Paris, Les
Belles Lettres, 1986.

Monique Trédé, «À propos du "réalisme" d'Aristophane», in
Aristophane. La langue, la scène, la cité (Actes du colloque

de Toulouse 17-19 mars 1994), éd. P. Thiercy & M.
Menu, Bari, Levante, 1997, p. 179-87.

Jean-Pierre Vernant, «Greek Tragedy: Problems of Interpretation»,
in The Languages of Criticism and the Sciences ofMan. The
Structuralist Controversy, éd. R. Macksey & E. Donato,
Baltimore/London, John Hopkins University Press, 1970,
p. 273-95.

Pierre Voelke, «Formes et fonctions du risible dans le drame satyrique»,
in Le rire des Grecs. Anthropologie du rire en Grèce ancienne,
éd. M.-L. Desclos, Grenoble, J. Millon, 2000, p. 94-108.

George B. Walsh, The Varieties ofEnchantment. Early Greek Views

of the Nature and Function of Poetry, Chapel Hill/London,
University of North Carolina Press, 1984.

Reginald P. Winnington-Ingram, «Euripides: poiêtês sophos»,
Arethusa, 2, 1969, p. 127-42.

Froma I. Zeitlin, Playing the Other. Gender and Society in Classical
Greek Literature, Chicago/London, University of Chicago
Press, 1996.


	Interprétations comiques des métaphores d'Euripide dans les Grenouilles d'Aristophane

