Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 4

Artikel: Comment déjouer la tragédie? : Marques tragiques et travestissements
comiques dans I'Amphitryon de Plaute et les Acharniens d'Aristophane

Autor: Thévenaz, Olivier

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE?
MARQUES TRAGIQUES ET TRAVESTISSEMENTS COMIQUES
DANS L’AMPHITRYON DE PLAUTE
ET LES ACHARNIENS D’ ARISTOPHANE

Malgré I’absence de lien direct entre comédie ancienne et comédie latine,
comparer la «tragédie de Plaute» a la «tragédie d’ Aristophane» permet de dis-
tinguer des spécificités de leurs poétiques respectives. Dans la comédie a sujet
tragique qu’est I’Amphitryon de Plaute, Mercure affirme qu’il pourrait certes
transformer la tragédie en comédie sans changer un seul vers, mais que les dif-
férents statuts sociaux des acteurs en font nécessairement une pi¢ce hybride, une
«tragi-comédie». En prenant ces explications au mot, on constate que 1’ambi-
guité du genre se reflete dans des stratégies de dédoublement et de travestis-
sement que 1’on peut comparer a celles qui sont a I’ceuvre dans les Acharniens
d’ Aristophane, définis par le protagoniste comme une «trugédie». Méme si leur
étude révele, au niveau des formes et des déguisements, des dialectiques assez
différentes dans les piéces latine et grecque, les jeux avec I'illusion, instruments
de la déconstruction comique du tragique d’Euripide en particulier, apparaissent
comme des éléments constitutifs de I’art dramatique de ces deux auteurs.

Pour qui s’intéresse de maniere générale aux relations que la co-
médie antique entretient avec la tragédie, une piece est d’un intérét
tout particulier en raison de la réflexion qu’elle propose sur sa pro-
pre appartenance générique: I’Amphitryon de Plaute. Naturellement,
1’éclairage que son étude peut apporter a notre appréciation de 1’ceu-
vre d’ Aristophane est indirect. En effet, si la comédie latine reprend
notamment ses formes, ses intrigues et ses caracteres a Ménandre et
a la comédie nouvelle, elle ne doit pour ainsi dire rien aux poétes de
la comédie ancienne. On doute méme que les pi¢ces de ces derniers
aient jamais été représentées apres 1’époque de leur production, voire
que Plaute, Térence et les comiques latins aient eu accés au texte



72 ETUDES DE LETTRES

d’ Aristophane'. Il vaut néanmoins la peine, me semble-t-il, de com-
parer les deux auteurs principaux des canons comiques grec et latin,
car leurs différences mémes permettent de distinguer des spécifici-
tés de leurs poétiques respectives. Et s’il est une chose qui rappro-
che Aristophane et Plaute, c’est la dimension métadramatique de leur
théatre, qui va constituer 1’axe de ma comparaison.

L’ Amphitryon de Plaute n’est pas une comédie latine comme les
autres: méme si certains themes, procédés comiques ou jeux d’acteurs
y sont typiques de la comédie nouvelle, son contexte mythologique
et I’intervention de personnages divins dans 1’action la distinguent
des intrigues habituelles. On lui a donc cherché des sources différen-
tes, dans la comédie moyenne, dans 1’ «hilarotragédie» de Rhinthon
ou dans la tragédie — (une adaptation romaine de) 1’Alcméne
d’Euripide, voire ses Bacchantes pour leur caractére métadramatique?.
Mon but n’est en aucun cas de proposer ici un modele aristophanien
a I’Amphitryon de Plaute. Je ne veux d’ailleurs pas m’attarder sur la
question des sources, qui est secondaire 2 mon propos. Ce qui m’im-
porte ici est le rapport au genre tragique tel qu’il est formulé dans le
prologue, c’est-a-dire plus en tant que référence générique qu’en tant
que modele possible. Le critére déterminant pour le choix de cette
comédie comme point de comparaison a Aristophane n’est donc pas
la représentativité a I’intérieur du corpus plautinien, mais le parallé-
lisme de la confrontation explicite a la tragédie, plut6t exceptionnelle
chez Plaute’.

I Cf. p. ex. J. K. Dover, Aristophanic Comedy, p. 223: «It is doubtful, in fact,

whether Aristophanes and the other poets of Old Comedy received the honours
of performance at any time after their own deaths.» N. W. Slater, Plautus in
Performance, p. 54 n. 20: «In light of the fact that Aristophanes did not survive
in the repertoire of the hellenistic Artists of Dionysos, the source of most of
Plautus’ exemplars [...], a direct influence seems unfortunately most unlikely.»
2 Dans son trés utile commentaire, D. M. Christenson, Plautus: Amphitruo,
p. 50-55, passe en revue les principales théories relatives aux sources de
I’Amphitryon. G. Chiarini, «Compresenza e conflittualita», plaide en faveur
d’une influence du burlesque tragique de Grande Gréce, en particulier de
I’ Amphitryon (perdu) de Rhinthon. E. Lefévre, Maccus Vortit Barbare, penche
plutdt pour ’adaptation directe, sans intermédiaire comique, d’une tragédie,
probablement une version romaine de I’Alcmeéne (perdue) d’Euripide, a laquelle
Plaute fait allusion au vers 86 du Rudens. N. W. Slater, «xAmphitruo, Bacchae,
and Metatheatre», voit la picce de Plaute comme «a comic response to the me-
tatragic possibilities he saw in the Bacchae» (p. 123).

3 On trouve chez Plaute deux autres références au tragique, 1’une fugitive dans
le Pseudolus, ou I’esclave «parodie le ton tragique» (707: paratragoedat) pour
saluer son maitre, I’autre plus complexe: le prologue des Captifs précise que les



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 73

Comme second terme de la comparaison, j’ai choisi parmi les co-
médies d’ Aristophane la premiere en date a nous étre parvenue, les
Acharniens. Se présentant de la premiere a la derniere scéne comme
un débat entre comédie et tragédie, cette piece s’articule autour d’une
parodie importante et bien connue du Téléphe d’Euripide*. Dans ce
contexte, je me concentrerai sur les aspects extérieurs — tant les for-
mes de I’écriture dramatique que les déguisements de 1’acteur — qui
déterminent la dimension métathéitrale de la piece. La piece de
Plaute servira de révélateur, en ce qu’elle articule un jeu semblable
sur les formes avec, en marge de la piece, une réflexion sur le contrat
générique, dans le prologue prononcé par le dieu Mercure, qui joue
les Hermes face au public du théatre.

1. Le prologue de I’ Amphitryon de Plaute

A comédie extraordinaire, prologue extraordinaire: alors que dans
les autres pieces de Plaute, c’est soit une divinité omnisciente exté-
rieure a I’intrigue, soit 1’un des personnages qui prononce le prolo-
gue, ce role est ici assumé par un dieu certes, mais qui sera acteur du
drame. A quelques détails prés, dont 1’absence d’indications quant a
la source grecque de cette comédie, ce prologue a cependant la fonc-
tion habituelle d’information des spectateurs. Il s’agit en particulier
d’exposer le sujet de la piece (97-141): la scene est a Thebes, cité en
guerre contre les Téléboens; le chef thébain Amphitryon est parti au
combat en laissant son épouse Alcmene enceinte; preés de neuf mois
plus tard, dans la nuit précédant le retour d’ Amphitryon, Jupiter, qui
a profité de son absence pour séduire Alcmene et la féconder a son
tour, a emprunté les traits du mari et raconte a sa femme ses exploits
militaires; quant a Mercure, il a pris 1’aspect de I’esclave Sosie. Voila
qui promet une comédie riche en jeux de doubles et en quiproquos.
Mais ce qui fait I’'importance exceptionnelle du prologue intervient

combats auront lieu hors de la scéne, «car ce serait vraiment déplacé de vouloir,
avec une troupe comique, [se] mettre tout a coup a jouer la tragédie» (60-62: nam
hoc paene iniquomst, comico choragio/ conari desubito agere nos tragoediam);
mais I’intrigue comique elle-méme a des aspects plus tragiques encore que son
contexte guerrier. Sur les éléments tragiques euripidéens de certaines pieces de
Plaute, dont les Captifs et I’Amphitryon, voir J.-Chr. Dumont, «Plaute lecteur
d’Euripide».

4 Pour le cadre général et le détail de la parodie du Téléphe d’Euripide, voir
entre autres 1’introduction et le commentaire de S. D. Olson, Aristophanes:
Acharnians, respectivement p. LIV-LXI et passim; cf. également P. Rau,
Paratragodia, p. 19-42, et H. P. Foley, «Tragedy and Politics».



74 ETUDES DE LETTRES

avant cette présentation: aprés quelques propos d’entrée en matiere
en guise de captatio beneuolentiae, Mercure se prononce sur le genre
dramatique de la piece qui va étre représentée (50-63):

nunc quam rem oratum huc ueni primum proloquar;
post argumentum huius eloquar tragoediae.

quid? contraxistis frontem quia tragoediam

dixi futuram hanc? deu’ sum, commutauero.
eandem hanc, si uoltis, faciam iam ex tragoedia
comoedia ut sit omnibus isdem uorsibus.

utrum sit an non uoltis? sed ego stultior,

quasi nesciam uos uelle, qui diuos siem.

teneo quid animi uostri super hac re siet:

Sfaciam ut commixta sit; sit tragicomoedia;

nam me perpetuo facere ut sit comoedia,

reges quo ueniant et di, non par arbitror.

quid igitur? quoniam hic seruos quoque partes habet,
faciam sit, proinde ut dixi, tragicomoedia.

Maintenant je vais d’abord vous dire I’objet de mon ambassade; en-
suite, je vous exposerai le sujet de cette tragédie. Pourquoi ce front
soudain ridé? Parce que j’ai parlé de tragédie? Je suis dieu; j’aurai
vite fait de la transformer. Cette méme piece, si vous le voulez, je
la ferai passer de tragédie en comédie, sans en changer un seul vers.
Le voulez-vous, oui ou non? Mais je suis bien sot. Comme si je ne
savais pas que vous le voulez, moi qui suis un dieu! Je n’ignore pas
quel est la-dessus votre sentiment. J’en ferai donc une piéce mixte,
une tragi-comédie. Car faire d’un bout a I’autre une comédie d’une
piece ou paraissent des rois et des dieux, c’est chose, a mon avis,
malséante. Alors, que faire? puisqu’un esclave y tient aussi son role,
j’en ferai, comme je viens de le dire, une tragi-comédie.’

Déclenchée par les froncements de sourcils que Mercure projette
comme la réaction des spectateurs au mot «tragédie», cette discussion
générique aux apparences spontanées est toutefois soigneusement
préparée dans les premiers vers du prologue®. Ce n’est pas un hasard

5 Pour I’Amphitryon de Plaute, j’utilise I’édition de W. M. Lindsay (Oxford,
Clarendon Press, 1909) et la traduction d’A. Ernout (Paris: Les Belles Lettres,
1930); pour les Acharniens d’ Aristophane, je reprends le texte de S. D. Olson
(Oxford, Clarendon Press, 2002) et la traduction d’H. Van Daele (Paris: Les
Belles Lettres, 1923).

¢ U. Auhagen, «Elemente des Stegreifspiels», étudie le prologue de I’Am-
phitryon de Plaute et ses apparences improvisées, qu’elle compare entre autres
avec celles des comédies d’ Aristophane pour conclure a une influence de formes
contemporaines de théatre populaire indigene chez les deux auteurs.



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 75

si Mercure, en demandant aux spectateurs de faire silence et de se
montrer des arbitres équitables et justes, commencait par utiliser le
terme neutre de «piece» (15: fabulae): 1l fallait ménager les attentes
du public, venu assister & une comédie. Et juste avant le passage pro-
grammatique qui nous intéresse ici, le dieu médiateur prépare le ter-
rain en introduisant une comparaison avec les tragédies: il va de soi
que les spectateurs doivent conformer leur volonté a celle de Jupiter
et de son fils interprete, et il n’est pas nécessaire pour cela de rappe-
ler leurs bienfaits envers eux, comme le font tant de dieux tragiques
(39-45). Par la forme de la prétérition, il s’agit déja bien de situer
la piece dans un entre-deux, de jouer sur la limite entre tragédie et
comédie. Quant a la volonté divine que veut imposer Jupiter par la
voix de Mercure, elle est d’ordre métathéatral: elle consiste a faire
accepter aux spectateurs un curieux hybride tragi-comique, produit de
la discussion qui suit a propos du genre.

On est donc ici dans une configuration tres particulieére, ou les
dieux omniscients, face au public plus ou moins naif, jouent avec
leur double rdle d’acteurs (actores) et d’autorités (auctores). Ce pro-
logue est certes présenté par un dieu personnage de la piéce, mais
depuis une position extérieure a 1’intrigue, «herméneutique», voire
auctoriale: d’emblée, le rapport de forces qui sera biaisé€ entre les ac-
teurs divins et humains du drame 1’est également dans la conclusion
du contrat générique entre le public de la piece — dont nous avons
pris la place — et ce Mercure porte-parole d’un Jupiter architecte
(45: architectus) qui controle la réception de 1’intrigue et s’apparente
sinon a son auteur, du moins a son metteur en scéne.

Toutefois, méme si le jeu est faussé, il vaut la peine de s’intéresser
a la discussion métathéatrale proprement dite, en étant conscients des
manipulations qui s’y trament. On y distingue clairement deux pha-
ses. La premiere, marquée par le verbe commutare, est caractérisée
par I’apparente interchangeabilité des étiquettes de «tragédie» et de
«comédie», I’une pouvant dans ce cas, du point de vue de la forme,
étre transformée en 1’autre «sans en changer un seul vers» (omnibus
isdem uorsibus). Mais cette premiére idée de métamorphose généri-
que, véritable tour de prestidigitation, est vite abandonnée au profit
de la voie médiane, caractérisée par le verbe commiscere, celle de la
«tragi-comédie», genre hybride désigné par un composé néologique
typiquement plautinien (tragicomoedia) — lequel, soit dit en passant,
n’est pas sans rappeler les créations lexicales aristophaniennes. Cette
solution est clairement une échappatoire comique a I’aporie du genre
dramatique, et en méme temps la seule issue possible dans le cadre



76 ETUDES DE LETTRES

d’une représentation comique — et non tragique. De fait, dans la suite
du prologue, c’est le terme comoedia qui prendra le dessus’.

Mais voyons les raisons de 1’aporie générique. Elle découle tout
d’abord des attentes des spectateurs, que décevra un argument de tra-
gédie (argumentum. .. tragoediae). Ensuite, I’1dentité formelle abso-
lue de cette tragédie avec une comédie, que Mercure pourrait certes
obtenir, est écartée par un autre probléme de convenance, qui semble
principalement affecter — dans son role herméneutique, voire auc-
torial — le locuteur Mercure (non par arbitror), lequel feint cepen-
dant de reconnaitre la méme exigence de la part du public (teneo quid
animi uostri super hac re siet): s’il ne faut pas en faire une comédie
pure, mais un hybride tragi-comique, c’est que les acteurs de la piece
sont des personnages royaux et divins (reges... et di). On est ici en
présence d’une norme qui remonte a la Poétique d’ Aristote (et qui
évoluera en 1’une des regles du théatre classique), selon laquelle la
tragédie imite les actions de héros meilleurs, la comédie celles d’hom-
mes moins bons que dans la réalité (1448a). Comme dieux et esclaves
se cotoient dans I’ Amphitryon comique, le genre sera nécessairement
mixte.

En résumé, dans le prologue de 1I’Amphitryon, I’interpréte Mercure
laisse entendre que la comédie se distingue de la tragédie non pas
tellement du point de vue formel, mais plutét du point de vue des
personnages: les formes étant interchangeables (on pourrait faire une
tragédie ou une comédie avec les mémes vers), I’hybridité de la piece
serait le fait des acteurs. J’aimerais dans un premier temps suivre
naivement dans 1’action de 1’Amphitryon de Plaute ces deux pistes
ouvertes par Mercure, 1’interchangeabilité des formes et I’hybridité
des acteurs, pour tenter de voir si elles sont susceptibles d’éclairer les
éléments de dialogue entre comédie et tragédie que 1’on trouve chez
Aristophane. Je reviendrai en conclusion avec un peu plus de distance

7 Plaute, Amphitryon 88 et 96; dans le reste de la piéce, comoedia apparait

dans deux des intermédes ou Jupiter puis Mercure reprennent une position exté-
rieure a I’intrigue pour s’assurer I’attention des spectateurs (868 et 987). Sinon,
le prologue présente aussi le terme histrionia (90 et 152), qui désigne le métier
d’acteur (69, 75, 82, 87, 91: histrio) que les dieux s’abaissent ici a pratiquer.
A coté de cela, on trouve encore une fois fabula (94), juste apreés la mention
d’une intervention de Jupiter I’année d’avant comme deus ex machina dans une
tragédie; le vers 93, qui précise que «d’autre part, il est certain qu’il parait dans
les tragédies» (praeterea certo prodit in tragoedia), est certainement une glose
interpolée témoignant d’une mauvaise compréhension de ladite mention; cf. D.
M. Christenson, Plautus: Amphitruo, p. 156-57.



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 717

critique sur les stratégies employées par la comédie pour «dé-jouer»
la tragédie. Mais je commencerai par exposer de manicre générale la
dynamique métathéatrale qui traverse les Acharniens.

2. Le cadre métadramatique des Acharniens d’Aristophane

Les Acharniens d’ Aristophane présentent une dimension métathéa-
trale assez différente de celle que 1’on a vue a I’ceuvre chez Plaute.
Ce n’est pas ici I’argument qui se préterait mieux a une tragédie: si
grave que soit le theme de la paix annoncé des le monologue initial
du héros comique (26, 32, 39: elprivn), il n’a rien d’incompatible avec
’univers humble de la comédie; au contraire, c’est une préoccupation
quotidienne de la cité en guerre, et nous apprendrons plus loin de la
bouche du protagoniste Dicéopolis que la comédie, au méme titre que
la tragédie, revendique aussi un discours sérieux. On est donc bien
loin de la constellation mythologique de 1’ Amphitryon, qui nécessite
en marge de la piece I’intervention médiatrice d’un dieu aupres des
spectateurs pour leur faire accepter un theme de comédie si inattendu.
Chez Aristophane, c’est tout le contraire qui se passe: les acteurs du
drame ne sont ni divins ni royaux, et ¢’est le héros comique lui-méme
qui, a I’intérieur de 1’intrigue, introduit la référence a la tragédie en
empruntant au 7éléphe d’Euripide une partie de son jeu d’acteur, de
son déguisement et de ses paroles pour les superposer a 1’action co-
mique. En schématisant grossieérement, on pourrait dire que si la piece
latine est une tragédie qui se fait passer pour une comédie, la piéce
grecque est une comédie qui se donne par moments des allures de
tragédie.

Voyons d’un peu plus pres le tout début de la piece, qui en fixe
le cadre métathéatral. Dicéopolis est seul face aux spectateurs dans
un lieu encore indéterminé et passe en revue ses joies (2: fjofnv)
et ses peines (3: wduvvribnv). Son plus grand bonheur (5-8) a été de
voir Cléon vomir cinq talents au spectacle de 1’année précédente®
— plaisir comique et politique que Dicéopolis ponctue de ce que
les scholies identifient comme la premiere citation du Téléphe

8 11 doit s’agir d’une scéne des Babyloniens d’ Aristophane, représentés aux

Grandes Dionysies de 426, une comédie a laquelle il sera de nouveau fait allu-
sion plus loin (377-82, 502-03, 630-31): d’apres les scholies au vers 378, elle
aurait valu a son auteur d’étre trainé au tribunal par sa victime pour avoir dit du
mal de la cité en présence d’étrangers; sur ce contexte poético-politique, cf. S. D.
Olson, Aristophanes: Acharnians, p. XXIX-XXXI, XL-LII et ad loc., ainsi que H. P.
Foley, «Tragedy and Politics», en particulier p. 33-34 et 37-38.



78 ETUDES DE LETTRES

d’Euripide dans la piéce: «Quel bonheur pour I’'Hellade!» (8: &Eiov yap
‘EMN\d8L). Quant a sa douleur la plus tragique (9: oduvmfnv... Tpayw-
SLkdév), elle a été, alors qu’il s’attendait béatement (10: [€ ke x1ivn
mpoodok@V) a un spectacle d’Eschyle, de voir le froid Théognis faire
entrer son cheeur au théatre (9-12). D’emblée, on est plongé dans un
débat entre comédie et tragédie, genres qui s’opposent certes, mais
se completent aussi: une exclamation tragique peut souligner une ju-
bilation comique, et il pourrait aussi y avoir avec Eschyle un plaisir
tragique. Le public, seul vis-a-vis du héros, semble €tre pris a parti, si
bien qu’on pourrait initialement croire que la scéne est au théatre. Le
second couple joie/peine ne s’en €loigne d’ailleurs que trés peu: on
est transporté du théatre a 1’odéon, ou la satisfaction a été de voir en-
trer en scene 1’excellent citharede Dexithéos apres le pietre Moschos,
et la souffrance de voir arriver le mauvais aulete Chéris pour jouer
I’hymne orthien (13-16). Ce n’est qu’au vers 20 que des déictiques
viennent déterminer le lieu de la scéne, au moment ou est introduite
la douleur la plus intense: cette douleur politique — phase de manque
initial nécessaire au déclenchement de 1’action comique — n’est autre
que le désintérét général pour la question de la paix, et elle frappe le
héros au moment méme ou il parle (19: vv), en ce jour d’assemblée,
dans la Pnyx déserte que le public a sous les yeux (20: épnpos 1
muE atTnt). Le théitre est donc littéralement transporté a 1’assem-
blée, et vice versa; les spectateurs assistent a (et sont impliqués dans)
une superposition des espaces dramatique et civique qui annonce la
dimension politique que prendra le débat entre comédie et tragédie
dans la piece’.

La référence explicite au tragique ne reparait cependant qu’apres
I’entrée du chceur. Cherchant a exposer les raisons de sa tréve per-
sonnelle avec les Péloponnésiens aux charbonniers d’Acharnes qui
le frappent a coup de pierres comme un traitre, Dicéopolis con-
sent tout d’abord a parler la téte sur le billot (317-18), puis prend
un panier de charbon en otage (326-46) — deux actions parodiant le
Téléphe d’Euripide!?. Puis, aprés avoir enfin obtenu qu’on 1’écoute,

® D. Lanza, «<Entrelacement des espaces», montre comment le protagoniste dé-

finit les espaces en fonction de 1’action comique qu’il met en place. L. Edmunds,
«Aristophanes’ Acharnians», p. 26 et 33, observe que le monologue initial a la
forme d’une priamel, 1’alternance de joies et de peines poético-politiques étant
destinée a introduire et a faire ressortir a la fin la douleur la plus vive. Sur cette
scene initiale, cf. N. W. Slater, Spectator Politics, p. 42-45.

10 Le roi de Mysie Télephe, blessé lors d’un raid des Achéens contre sa cité
qu’ils prennent pour Troie, apprend d’un oracle qu’il ne peut étre soigné que par



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 79

il demande au chceur de le laisser, avant de parler, «revétir le cos-
tume le plus propre a exciter la pitié» (384: évokevdoaobar p' olov
abhwTaTtor). Ce costume qui lui procurera une «adme forte» (393:
kapTepav Yuxnv), il va le chercher chez Euripide: ce seront les
haillons de Télephe (430). Je reviendrai plus loin sur cette scéne; ce
qui m’importe ici est la raison de ce déguisement. Dicéopolis doit,
comme il ’explique a Euripide, dire au chceur une «longue tirade»
(416: pfiowv pakpdv) qui peut lui valoir la mort s’il la dit mal. C’est
donc une question de rhétorique. Or, parmi les sources de persuasion
les plus efficaces, il y a les affects, et parmi eux en particulier la pitié
tragique (€\eos, cf. 413: éaOfT €éAleLvriv). Téléphe est ’homme de
la situation: plus misérable encore (422: dOALWTEpOS) que tous les
autres héros tragiques d’Euripide, il est «terrible parleur» (429: 8eLvos
Aéyewrv). Une fois équipé par Euripide, aprés une adresse a son cceur
hésitant parodiant Euripide (480-88) et la question tragique du cheeur
«Que vas-tu faire? Que vas-tu dire?» (489: Tl 8pdoeis; Tl dMoels;),
Dicéopolis commence sa tirade paratragique en ces termes (497-501):

iU ot ¢pbovmonT, dvdpes ol Bewpevol,

€l TTuxds v émelT €v ’Afnvalols Aéyew

LEMNW Tepl THs TOAews, Tpuywdlav mody:

TO vap Slkaitov olde kal Tpuywdla.

¢yw 8¢ MEw Bewa pév, Slkata 8é.

Ne vous irritez pas, messieurs les spectateurs, si, pauvre mendiant,
devant les... Athéniens je vais parler de la Cité, dans une comédie;
car ce qui est juste est du ressort aussi de la Comédie. Or je ne dirai,

au risque d’étre désagréable, que des choses justes.

Les deux vers initiaux de cette tirade sont aussi adaptés du Téléphe
d’Euripide, et les scholies nous en donnent 1’original (fr. 703 Nauck?).
Or, les quelques éléments qui différent sont significatifs. Au second
de ces deux vers, alors que chez Euripide le mendiant Téléphe se ris-
quait a parler au milieu des nobles (€v éoflolowv), le héros d’ Aristo-
phane s’appréte a le faire au milieu des Athéniens (év 'ABnvalols).
Passer de la tragédie a la comédie implique donc que I’interlocuteur
du mendiant déguisé change, et en particulier change de statut social:

celui qui I’a blessé; guéri par Achille, il deviendra le guide de ses anciens enne-
mis dans leur expédition troyenne. Dans la piece d’Euripide, Télephe plaide sa
cause devant les chefs grecs déguisé en mendiant, affirme & Agamemnon ne pas
vouloir taire ce qu’il a de juste (Slkata) & dire méme si I’on menagait sa nuque
d’une hache (fr. 706 Nauck?) et finit par prendre en otage le petit Oreste pour se
faire entendre; cf. P. Rau, Paratragodia, p. 19-42, en particulier p. 27-28 pour
cette scene.



80 ETUDES DE LETTRES

des nobles chefs grecs, on passe au peuple d’ Athénes entier. Mais ce
n’est pas tout: on change surtout de niveau d’énonciation. En effet, si
les nobles auxquels Télephe s’adresse sont des acteurs du drame, le
discours de Dicéopolis ne vise pas seulement le chceur de vieillards
du déeme d’Acharnes qu’il a aux trousses, mais au-dela 1’ensemble
des Athéniens réunis au théatre. Et cela est confirmé par I’autre dif-
férence principale. Au premier des deux vers, si dans le contexte tra-
gique original 1’apostrophe était dirigée a «messieurs les haut placés
parmi les Grecs» (dv8pes ‘EAMvov dkpot), dans le contexte comi-
que nouveau, elle prend a parti «messieurs les spectateurs» (Avdpes
ol Bewpevor). De méme que 1’action du protagoniste crée 1’espace
dans lequel il évolue, sa citation tragique lui donne donc une voix
métadramatique qui lui permet de s’adresser aux spectateurs.

Ainsi, alors que dans 1I’Amphitryon de Plaute ce sont les dieux qui,
tout en jouant un role dans I’intrigue, contrdlent sa réception par les
spectateurs, dans les Acharniens d’ Aristophane, c’est le protagoniste
qui dirige tout, jusqu’a la portée générique de la piece. 1l finit en effet
par se présenter dans une position auctoriale, «en train de composer
une “trugédie”» (499: Tpuywdlar modv). Attesté ici pour la premiére
fois, le probable néologisme «trugédie» — qui évoque la vendange,
le vin nouveau ou la lie — est un équivalent de «comédie», mais fait
bien sir allusion a la tragédie!'. Et comme chez Plaute, le terme gé-
nérique hybride est accompagné d’une discussion programmatique.
Par la voix du protagoniste-compositeur, qui s’appréte a prononcer
a propos de la cité des paroles «terribles mais justes» (501: Sewva
pév, Bikata &¢€), la comédie revendique pour elle aussi la prétention
de la tragédie a savoir ce qui est juste (500: TO vap Slkaitov olde
kal Tpuywdia). Cette dimension éducative de la comédie réapparai-
tra d’ailleurs dans I’intermede métadramatique qu’est la parabase:
convaincu par le discours pacifiste du héros comique, le chceur, en
faisant I’éloge des services rendus a la cité par le poete, y déclarera
que «toujours ses comédies défendront la cause de la justice» (655:
KouwdnoeL Ta Slkaia) en «enseignant ce qui est le mieux» (658: Ta
BéNTLOTA OLBACKWY).

11" Q. Taplin, «Tragedy and Trugedy», contre I’interprétation qui voit en Tpuy-
8la un terme ancien dérivant soit du verbe vendanger (Tpuydv) évoquant la
saison des spectacles originels, soit de la lie (Tp0&) barbouillant le visage des
acteurs primitifs, passe en revue ses rares attestations (aristophaniennes a une
exception plus tardive prés) pour conclure & un néologisme destiné a faire
calembour avec «tragédie».



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 81

Apres avoir fixé le cadre métadramatique des deux pieces, regar-
dons maintenant a 1’aide de quelques exemples comment le dialogue
entre comédie et tragédie s’y articule, au niveau de 1’expression tout
d’abord, puis dans le jeu des costumes.

3. Marques tragiques et travestissements comiques

Par «marques tragiques», j’entends autant les styles que les for-
mes, bref: ce qui releve de I’expression. Cette précision apportée, je
rappelle la premiere hypothése tirée du prologue de I’Amphitryon
de Plaute: si les acteurs du drame n’étaient pas divins ou royaux, on
pourrait transformer la tragédie en comédie «sans en changer un seul
vers» (omnibus isdem uorsibus). Mon but est ici de chercher dans
la pi¢ce proprement dite ce qui reste de cette premiere idée — vite
abandonnée pour une solution hybride —, qui postule I’interchan-
geabilité absolue des formes; j’appliquerai ensuite la méme recher-
che aux Acharniens. Faute de place et d’intérét, je restreindrai mon
champ d’investigation aux formes: il serait long et fastidieux de re-
lever ne serait-ce que quelques-uns des nombreux éléments de style
tragique (exclamations, questions tragiques, grandiloquence, etc.) qui
émaillent le discours comique de Plaute et d’Aristophane, soit pour
signaler une situation désespérée, soit dans une intention ironique ou
parodique. Je me limiterai donc a la récurrence de certaines formes
typiques de la tragédie, pour examiner la mani¢ére dont la comédie
tente de les déjouer.

Je me concentrerai en particulier sur la forme du récit de messa-
ger, qui intervient dans les deux piéces et s’y articule avec d’autres
€léments a connotation tragique. Dans I’Amphitryon de Plaute, on en
trouve deux, I’un au début et I’autre a la fin de 1’action dramatique,
le premier rapportant des événements extérieurs et antérieurs au hic
et nunc, le second les miracles advenus a I’intérieur du palais et mar-
quant le dénouement du drame'?. Le premier consiste dans le récit de
la bataille contre les Téléboens que Sosie, sur ordre d’ Amphitryon,
est censé faire a Alcméne. Ce récit (203-61), de facture sérieuse, ne
déparerait presque pas dans une tragédie, s’il n’était en fait la simple
répétition du role de messager de tragédie que 1’esclave doit assu-
mer bien que, par lacheté, il n’ait pas pris part au combat (197-202).

12 G. Manuwald, «Tragddienelemente», étudie non seulement ces deux récits
(respectivement p. 187-93 et 195-97), mais aussi (p. 193-95) le canticum de la
vertueuse Alcmene sur les plaisirs et les chagrins (Plaute, Amphitryon 633-53),
que je laisse ici de coté.



82 ETUDES DE LETTRES

Méme si le témoignage oculaire n’est que simulé et la narration faite
par oui-dire (200: uerum quasi adfuerim tamen simulabo atque audita
eloquar), ce récit n’en garde pas moins sa fonction d’information des
spectateurs: Mercure, foi de dieu omniscient, certifie en aparté son
exactitude (248-49), alors qu’il serait dans les habitudes de 1’esclave
de comédie de mentir (198). Récit pseudo-tragique donc, dont on si-
gnale le caractere simulé et décalé.

Quel usage la comédie fait-elle donc de ce récit? Il n’arrivera ja-
mais a destination: Mercure est 1a, déguisé en Sosie, pour retenir
le vrai Sosie de délivrer son message. Mais ce récit n’en reste pas
moins un ingrédient essentiel de toute la premiere partie de la piece,
ou il sera déconstruit successivement par Mercure et par Alcmene.
Mercure, pour prouver a Sosie qu’il est lui-méme Sosie, lui résume
non seulement la «version officielle», tragique, de la bataille (412-
24), mais aussi la version comique, celle de 1’esclave en fuite occupé
a boire seul sous sa tente (425-32). Quant a Alcmene, qui tient tout
de Jupiter qu’elle croit étre Amphitryon, non seulement elle résume
le combat a son vrai mari et a Sosie (744-46), mais elle apporte
méme comme preuve la coupe du roi Téléboen Ptérélas que le faux
Amphitryon lui a remise en cadeau (760-98). Cette coupe cristallise a
elle seule toute I’action et aide a saisir la dimension métadramatique
de la piece. En effet, au moment d’ouvrir le coffret censé contenir la
coupe, I’esclave dit a son maitre (785-86):

tu peperisti Amphitruonem alium, alium ego peperi Sosiam;
nunc si patera pateram peperit, omnes congeminauimus.

Tu as accouché d’un autre Amphitryon, moi d’un autre Sosie: si
la coupe a accouché d’une autre coupe, nous voila tous avec un
Jjumeau.

Mais le coffret, quoique cacheté, sera miraculeusement vide. Ces vers
tout en répétitions donnent a cette coupe une valeur symbolique: tout est
dédoublé, mais la piece reste unique; et il se pourrait bien que ces dédou-
blements soient liés aux dimensions comique et tragique du drame'?.

13 Pour une présentation synthétique des jeux de doubles dans I’Amphitryon de
Plaute et une importance analogue accordée a ces deux vers, qui annoncent aussi
le double accouchement d’Alcméne a la fin de la piece, voir D. M. Christenson,
Plautus: Amphitruo, p. 15-18; F. Dupont, «Signification théatrale...», voit dans
le théme des doubles une réflexion sur la théatralité qui renvoie plutot au tra-
vestissement humain de I’acteur. Sur le r6le sémiotique et dramatique des ob-
jets dans la tragédie, je signale le travail de thése en cours de Frank Miiller sur
Sophocle et renvoie a sa contribution au présent volume, qui étudie les échanges
tragi-comiques de mots et d’objets chez Aristophane.



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 83

En tout cas, si le premier récit de messager marque le début de ces
jeux de doubles, le second amene leur résolution. Il prend place juste
aprés le moment ot Amphitryon, suite a sa confrontation avec son
double divin, se retrouve seul sur scéne, privé de son identité par le
jeu comique de Jupiter: «Y a-t-il a Thébes un mortel plus malheureux
que moi? Que faire maintenant?» (1046: qui me Thebis alter uiuit
miserior? quid nunc agam?). En proie a ces questions qui sont celles
de la tragédie grecque (T 8p®d;, «que faire?»), Amphitryon prend la
résolution extréme d’entrer dans le palais pour égorger tout le monde,
mais est arrété par un coup de tonnerre qui le jette a terre. La servante
Bromie sort alors de 1a maison pour faire le récit des événements ad-
venus a I’intérieur. Dans une excitation de Bacchante, elle commence
par une série d’exclamations et d’interrogations tragiques: «Pauvre de
moi! que faire? Je ne sais...» (1056: me miseram! quid agam nescio),
«Y a-t-il au monde, peut-il y avoir plus misérable que moi?» (1060:
nec me miserior femina est neque ulla uideatur magis). Ensuite,
Bromie fait en deux temps — d’abord sous la forme d’un monologue
agité (1061-75), puis dans un dialogue apaisé avec son maitre qu’elle
vient de trouver a terre (1091-130) — le récit de la naissance des ju-
meaux, de I’intervention de Jupiter et des premiers exploits d’Hercule,
avant I’apparition finale de Jupiter &8 Amphitryon lui-méme. Ainsi, les
Jeux de doubles comiques débouchent sur une crise tragique qui sera
résolue comme une tragédie a fin heureuse, par ’artifice du deus ex
machina. Quant a la servante qui délivre le récit, dont le nom rappelle
Dionysos Bromios, elle apparait comme une sorte d’incarnation du
dieu du théétre sur scene: elle scelle par cette conclusion tragique mais
heureuse la dimension hybride de la comédie'*.

Qu’en est-il dans les Acharniens d’ Aristophane? Dans la seconde
partie de la piece interviennent aussi deux scénes de messagers. Dans
la premicre, il s’agit plus exactement d’un couple de messagers, dont
I’un s’adresse au pacifiste héros comique Dicéopolis et 1’autre au

14 Sur le nom de Bromie, qui évoque non seulement 1’appellatif dionysiaque,
mais aussi le tonnerre (Bpdpos en grec) que Jupiter vient de faire retentir, voir
D. M. Christenson, Plautus: Amphitruo, p. 309, ainsi que E. Lefévre, Maccus
Vortit Barbare, p. 36-7. N. W. Slater, «Amphitruo, Bacchae, and Metatheatre»,
voit dans I’intervention de Bromie le dernier des nombreux éléments de la piéce
signifiant le réve, I’ivresse, la folie ou la magie, a 1’appui d’un rapprochement
avec les Bacchantes d’Euripide; il précise que dans la tragédie grecque comme
dans la comédie latine, une divinité crée une piéce dans la piéce, mais que «in
the Bacchae outer and inner plays finally collapse into one; in the Amphitruo,
they remain separate» (p. 124).



84 ETUDES DE LETTRES

belliqueux général Lamachos. Mon hypothese est que ce dédouble-
ment, qui sera repris dans I’exodos introduite par la seconde scene de
messager, correspond également au débat entre tragédie et comédie
qui traverse la piece. Le dédoublement se dessine en réalité déja avant
la parabase: a2 moitié convaincu par la longue tirade de Dicéopolis, le
chceur se scinde en deux (557-71), et le demi-chceur opposé a la paix
appelle a 1’aide le matamore Lamachos. Ridiculisé par le héros comi-
que, qui finit par persuader le choeur entier, Lamachos n’en persiste
pas moins dans son rdle: la scéne se termine ainsi par deux couplets
paralleles de trois vers chacun, ou le général déclare son intention de
faire une guerre éternelle aux Péloponnésiens (620-22), tandis que le
héros comique proclame son marché privé ouvert a ces derniers seuls
(623-25).

C’est apres la scene du marché qu’intervient le couple de mes-
sagers. Le cheeur voit arriver le premier «frongant les sourcils [...]
comme s’il apportait une grave nouvelle» (1069-70: Tas o¢pis
AveoTakws/ HoTep TL BELOV dyYeAOV); son message tragique est
destiné a Lamachos, appelé par les strateges a aller garder sous la
neige la frontiere béotienne (1073-77). S’ensuit une lamentation du
général malheureux (1083a-b: «Ah! ah! quelle nouvelle aussi le hé-
raut m’a apportée!», alal'/ olav 6 kfjpvE dyyerlav fyveldé pot),
reprise ironiquement par Dicéopolis (1084: «Ah! ah! quelle nou-
velle m’apporte ce messager qui accourt?», alal- Tiva & ab 'wol
TPOOTPEXEL TLS dAYYEADV;), qu'un envoyé du prétre de Dionysos
vient inviter au banquet de la féte des Conges (1085-94). Cette dou-
ble indroduction débouche sur une scene ou le héros et 1’anti-héros
s’équipent pour leurs missions respectives (1097-142): reprenant la
forme tragique de la stichomythie, elle est une «par-odie» au sens
étymologique du terme, ou chaque vers prononcé par Lamachos est
repris et déformé juste a coté par le héros comique qui 1’adapte a sa
situation pour tourner en dérision son vis-a-vis!>. Souhaitant aux deux
hommes une heureuse expédition (1143: {Te 0on xalpovtes émi
oTpaTLdv), le cheeur résume cette scéne par 1’expression suivante:
«Quelles routes différentes vous allez suivre!» (1144: s dvopolav
€pxecbor 086v). Cette «voie dissemblable» (avopola 086s), au sin-
gulier, me parait une belle image de I’alternative métadramatique pro-
posée par la piece: on peut suivre soit Lamachos sur sa voie tragique
caricaturale, soit Dicéopolis sur la voie comique.

I3 Sur cette scéne et ses différents niveaux de parodie, voir R. Harriott,
«Words and Actions»; pour la double entrée en scéne de messagers, cf. P. Rau,
Paratragodia, p. 137-8.



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 85

Cette bifurcation ne meénera pas bien loin: apres un bref intermede
choral, le second récit de messager en apporte la résolution (1174-89).
Parodiant un finale tragique comme celui de 1’Hippolyte d’Euripide,
ce récit précede le retour sur scene du «héros tragique» — ou plutdt
de I’anti-héros comique — apres la catastrophe: en sautant un fossé,
Lamachos s’est blessé contre un échalas, tordu la cheville, fracassé la
téte, a fait bondir la Gorgone de son bouclier (1178-81), puis, s’étant
relevé pour poursuivre les pillards, a fini par recevoir un coup de lance
(1186-88)'. Dans le thréne qui suit, Lamachos se lamente sur ses pei-
nes, redoutant surtout 1’infortune supréme que Dicéopolis ne vienne,
comme avant son départ, se moquer de son sort (1194-97). Cela ne
manque évidemment pas: de retour de la féte des Conges, Dicéopolis,
dans toute la fin de la piece, singe les exclamations de Lamachos pour
célébrer sarcastiquement sa victoire au concours de boisson et son
triomphe de héros comique sur son antagoniste tragique.

Mais cela signifie-t-il pour autant la victoire de la comédie sur
la tragédie? Outre que I’enjeu n’est pas de faire triompher un genre
dramatique sur 1’autre, ce n’est bien siir pas si simple. D’une part,
Lamachos ne représente la tragédie que de maniere trés caricaturale:
si I’on pense au prologue et a sa gradation de joies et de peines poé-
tiques et politiques, il incarne surtout la voie belliqueuse, celle qui
cause la pire des souffrances politiques; envoyé garder la frontiere
sous la neige, il n’est peut-€tre pas non plus sans lien avec les drames
de Théognis «la Neige», sources de douleur tragique, par opposition
a la jubilation que suscite la comédie pacifiste d’ Aristophane. D’autre
part, la tragédie n’apparait pas seulement pour la comédie comme un
genre opposé, mais aussi — et peut-€tre surtout — comme un genre
allié, source premiere d’accessoires parodiques, ce qu’illustre bien le
jeu des déguisements.

De ce point de vue, la scéne d’équipement du protagoniste en
Télephe, a laquelle fera écho a la fin de la piéce la préparation du
héros et de ’anti-héros pour leurs expéditions respectives, occupe
une place centrale. Le choix de cette figure d’Euripide est significatif:
outre le fait qu’il est le plus apte a susciter la force de persuasion de
la pitié tragique, Télephe est surtout déja dans le drame d’Euripide

16 Pour une analyse détaillée du caractére paratragique de ce récit de messager
et du thréne qui suit, voir P. Rau, Paratragodia, p. 139-44; on notera que d’apres
les scholies, le dernier vers du récit de messager (1188) est aussi emprunté au
Télephe d’Euripide et met finalement le grotesque Lamachos dans la situation
initiale de la tragédie, soulignant par contraste la réussite de Dicéopolis & repren-
dre les artifices du héros pour la renverser.



86 ETUDES DE LETTRES

un héros déguisé; personnage noble travesti en humble mendiant, le
Télephe tragique a des apparences comiques!’. En choisissant ce dou-
ble déguisement, Dicéopolis cherche certes a obtenir une part du cré-
dit dont bénéficie la tragédie, mais met aussi sur un pied d’égalité la
comédie et une forme de tragédie qui lui ressemble: Euripide, privé
de tous ses accessoires par le protagoniste, finira d’ailleurs par s’écrier
«C’en est fait de mes drames!» (470: ¢ppobdd poL Ta SpdpaTta).
Entre parodie moqueuse et reprise d'un genre de discours sérieux, la
relation complexe de la comédie a la tragédie dans les Acharniens
d’ Aristophane réside en définitive dans le probléme de I’illusion, posé
par Dicéopolis quand il s’habille en Télephe (440-44):

8el vdp pe 86Eal TTwyOV €lval THuepov,

elvar pév domep elpl, paivecbar 8¢ pn-

ToUs pev Beatas eldéval P Os elp évw,

ToUs & al xopeuTds NABlovus mapecTdvar,

OTws dv alTols PNUATIOLS OKLLAAOw.

Car je dois aujourd’hui me faire mendiant, étre bien qui je suis et
ne point le paraitre. Le public peut me connaitre, mais le Cheeur,
présent & mon discours, doit étre assez sot pour se laisser faire la
figue par mes... «petites phrases».

Les deux premiers vers de ce passage, nous apprennent les scho-
lies, sont repris eux aussi du Téléphe d’Euripide: dans un monologue
(le prologue?) adressé implicitement au public du théatre, le héros
annongait qu’il allait jouer un réle face a ses interlocuteurs de la fic-
tion tragique. Par sa citation, le héros comique reléve précisément ce
jeu de rdle, apparente rupture de I’illusion dramatique, qu’il explicite
ensuite dans le cadre de la comédie: les spectateurs peuvent connaitre
sa véritable identité, mais son auditoire interne — les choreutes, qu’il
a pourtant préalablement informés de son déguisement — est censé
I’ignorer et se laisser tromper!®. Il y a cependant une différence impor-

17" Cf. p. ex. L. Edmunds, «Aristophanes’ Acharnians», p. 12: «The nobleman
disguised as beggar is the fitting image for comedy»; H. P. Foley, «Tragedy and
Politics», p. 37: «[Telephus’] manipulation of a humble disguise makes his role
particularly attractive to a poet who aims to defend the justice of comedy through
the mouth of his comic hero.»

18 Sur les jeux de travestissement, qui empruntent a la tragédie une illusion seu-
lement «interne» (et non «externe») permettant ici & Dicéopolis d’abuser son
auditoire, tout en apparaissant au public en Aristophane masqué se défendant
de ses contradicteurs et ridiculisant la tragédie, cf. H. P. Foley, «Tragedy and
Politics», en particulier p. 39-44, ainsi que N. W. Slater, Spectator Politics, en
particulier p. 50-52, 56-58 et 60-61. Sur les jeux de masques permettant distance
et regard critique, voir C. Calame, «Démasquer par le masque»; sur les différentes



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 87

tante entre les contextes tragique et comique. La tragédie d’Euripide
en particulier maintient de maniere générale 1’illusion dramatique: le
monde mis sous les yeux des spectateurs est relativement fermé, et la
remarque de Télephe est probablement un indice du fait que la piece
délimite clairement deux niveaux d’énonciation, 1’un interne, entre
les acteurs et dans ’espace-temps de ’intrigue, I’autre externe, face
aux spectateurs dans le hic et nunc du théatre. La comédie d’ Aristo-
phane, a I’inverse, est par essence non-illusoire: le protagoniste inte-
ragit avec le public du théatre et I’implique dans la construction de
I’action comique, sans qu’il y ait de frontiere énonciative, temporelle
ou spatiale entre la scene et les gradins.

Dés lors, on peut se demander si, en reprenant avec le costume
de mendiant de Télephe précisément cette réplique signalant son tra-
vestissement, Dicéopolis — et donc Aristophane — ne cherche pas
par ce double déguisement (qui s’annule?) un moyen pour la comédie
de parler a visage découvert. En tout cas, la tirade pacifiste qui suit
est adressée aux spectateurs (496: dvdpes ol Oewpevol), extérieurs
a toute illusion. Quant aux dupes de 1’illusion «interne», ils sont de
deux ordres: si un demi-chceur est persuadé par le discours «juste»
de Dicéopolis renforcé par la pitié que suscite 1’habit de mendiant,
’autre, outré de voir un mendiant tenir pareil langage, appelle a ’aide
Lamachos, qui sera la vraie et seule victime de I’illusion. Mais cette
illusion est instaurée par le protagoniste qui, loin de tromper les spec-
tateurs, se joue des autres acteurs du drame avec la complicité du pu-
blic: devant Lamachos indigné qu’il lui tienne téte tout mendiant qu’il
est (MTwxos ov), Dicéopolis — et Aristophane avec lui — dévoilera
son identité d’«honnéte citoyen» (595: moAlTns xpnoTds), par op-
position au général injustement bien payé. Ainsi, en mettant le dégui-
sement de mendiant d’un roi tragique pour se démasquer ensuite, le
protagoniste se sert de 1’illusion dramatique pour mystifier les autres
acteurs, mais la désamorce aupres des spectateurs pour leur transmet-
tre au nom d’Aristophane, de citoyen a citoyens d’Athénes, un dis-
cours juste revendiquant pour la comédie ses lettres de noblesse.

Plaute aussi utilise les déguisements pour manipuler I’illusion
dramatique. Je conclurai donc mon analyse sur ce point, qui permet
de mettre en lumiére des évolutions intéressantes dans la tradition
du théatre antique, entre Aristophane et Plaute et en relation avec la
tragédie. La comédie nouvelle, au contraire de la comédie ancienne,

voix qui s’imbriquent ici dans celle du protagoniste, et en particulier celle du
poete, voir S. Goldhill, The Poet’s Voice, p. 188-201.



88 ETUDES DE LETTRES

compose en effet avec I’illusion dramatique, ce qui est généralement
considéré comme une influence de la tragédie d’Euripide en particu-
lier. Mais s1 Ménandre maintient généralement cette illusion de fagon
continue, Plaute, alors qu’il reprend de la comédie nouvelle la plu-
part de ses arguments, prend le contre-pied de ce principe théatral et
laisse ses personnages, en général des esclaves rusés, créer face au
public I’action comique, en jouant parfois avec 1’illusion'®. Or, dans
la comédie a sujet tragique qu’est I’Amphitryon, cela semble étre plus
encore le cas que dans les intrigues habituelles, méme si le contexte
mythologique, bien éloigné du monde des spectateurs, ferait plut6t at-
tendre un univers fermé. En définitive, c¢’est peut-€tre quand elle cher-
che a se définir explicitement par rapport a la tragédie que la comédie
de Plaute se distingue le plus nettement de Ménandre et se rapproche
d’ Aristophane.

Repartons du prologue de I’Amphitryon de Plaute. Les références
métathéatrales y sont nombreuses, entre autres a propos des dieux qui
s’abaissent a faire métier d’acteurs (86-95), mais qui sont en réalité
des esclaves nés de parents mortels et craignant la bastonnade en cas
de pietre performance (26-31); et a ’intérieur de 1’intrigue, le dégui-
sement des dieux est bien siir le ressort essentiel de 1’action?’. Mais
si Jupiter est dans la mythologie assez coutumier du fait pour étre dit
«habile a changer de peau» (123: uorsipellem), la nouveauté de cette
pi¢ce au genre travesti vient explicitement de ce que Mercure s’y ha-
bille en esclave (116-19):

nunc ne hunc ornatum uos meum admiremini,

quod ego huc processi sic cum seruili schema:
ueteram atque antiquam rem nouam ad uos proferam,
propterea ornatus in nouom incessi modum.

Quant a moi, ne vous étonnez pas de mon accoutrement, et de cette
tenue d’esclave sous laquelle je me présente. C’est une vieille,
vieille histoire que nous vous présenterons rajeunie; voila pourquoi
je parais sous ce nouveau costume.

19 Sur ce point, voir N. W. Slater, Plautus in Performance, en particulier p. 9-
11, 147-48, 166-68.

20 F. Dupont, «Signification théatrale», p. 135, met les dédoublements en rela-
tion avec ces deux niveaux de métathéatralité: «Plaute fait parler simultanément
le personnage et le comédien, et le dieu travesti devient alors un acteur qui a
changé de costume. L’action est vécue a la fois sur le plan tragique et comique.
Mais elle est vécue aussi, a la fois de I’intérieur et de I’extérieur, par le comédien
et le personnage.»



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 89

Comme dans les Acharniens d’Aristophane, le public est averti
du déguisement, et donc extérieur a 1’illusion créée par le costume
des dieux: Mercure signale méme les indices les distinguant de Sosie
et d’Amphitryon, un plumet sous le chapeau de Mercure et une tor-
sade sous celui de Jupiter, que seuls les spectateurs pourront voir
(142-45). Ainsi, les victimes de 1’1llusion seront les acteurs humains
du drame. J’ai déja évoqué, avant le dénouement du drame, le dé-
sespoir d’ Amphitryon, privé de son identité (et cocufié) par Jupiter.
Quant a Alcmene, que son vrai mari accuse d’adultere et a qui le faux
Amphitryon dit qu’elle aurait tort de prendre au sérieux cette mise a
I’épreuve «pour rire» (917: ridiculi causa), elle «sai[t] pourtant com-
bien [s]on cceur en a souffert» (922: ego illum scio quam doluerit
cordi meo). Si ces deux personnages royaux sont mis dans une situa-
tion tragique par le jeu comique de Jupiter, I’esclave Sosie lui, mys-
tifié et rossé par Mercure dés la premiére scéne, reste un personnage
de comédie?!. Or, d’un point de vue métathéatral, ’action de Mercure
est ici particulierement intéressante. Par son déguisement, il usurpe a
Sosie non seulement son image, mais aussi son role méme d’esclave
de comédie (265-69):

quando imago est huiius in me, certum est hominem eludere.
et enim uero quoniam formam cepi huius in med et statum,
decet et facta moresque huius habere me similis item.

itaque me malum esse oportet, callidum, astutum admodum,
atque hunc telo suo sibi, malitia, a foribus pellere.

Puisque j’ai pris son image, je suis bien décidé a I’évincer. En vé-
rité, du moment que j’ai pris sa forme et son maintien, ne convient-
il pas que j’aie aussi ses fagons et son caractere? Il me faut donc
étre malicieux, roué, fourbe en tout point, et m’armer de ses propres
armes, et par la malice le chasser de cette porte.

C’est bien une illusion d’ordre comique que Mercure cherche a
produire sur son vis-a-vis en reprenant non seulement son aspect,
mais aussi son role: il veut se jouer de lui et le mettre hors jeu (elu-
dere). Pour ce faire, il compose avec la peur de I’esclave qui, dés qu’il
I’apercoit, est stir qu’il va le rouer de coups. Or Sosie exprime deux

21 Je ne crois pas que 1’on puisse qualifier de tragique la «souffrance» de

Sosie au méme titre que celle d’Alcmeéne ou d’Amphitryon, comme tend a le
faire (malgré la gradation qu’il introduit) E. A. Schmidt, «Die Tragikomédie
Amphitruo», p. 96-99; en revanche, on lira avec intérét ses réflexions sur le ca-
ractére euripidéen du tragique résultant de 1’action comique (et nullement résolu
par le deus ex machina), en particulier sa comparaison avec 1’lon d’Euripide
(p. 99-103).



90 ETUDES DE LETTRES

fois cette crainte de maniere imagée: «il veut me rebattre aujourd’hui
mon manteau» (294: illic homo hodie hoc denuo uolt pallium
detexere) et «il va me retaper, me refaire la figure a neuf» (317: illic
homo me interpolabit meumque os finget denuo). Ces métaphores me
semblent renvoyer au role métadramatique de Mercure, qui va litté-
ralement «retisser entierement» (detexere) le manteau de la comédie
(pallium), «donner une nouvelle forme» (interpolare, verbe désignant
a I’origine le foulage des tissus) et «faconner» (fingere) I’esclave de
comédie a neuf (denuo). Dans le passage cité plus haut, Mercure as-
sume pour la premiere scene le role conventionnel de 1’esclave rusé
(seruus callidus); mais quand Sosie lui décline son identité, il n’hésite
pas a I’accuser de sa propre fourberie: d’avoir composé un tissu de
mensonges (366: compositis mendaciis) et cousu ensemble des ruses
(367: consutis dolis) — ce a quoi Sosie répond que c’est sa tunique
qu’il a cousue, non des ruses (368: tunicis consutis..., non dolis). Ces
nouvelles métaphores textiles montrent bien que le travestissement de
Mercure coincide avec la recréation du genre dramatique et permet au
dieu de diriger la trame comique de 1’intérieur par son jeu d’acteur.
Ainsi, tout au long de la piece, pour servir les desseins de Jupiter au
gré des situations, Mercure testera les différentes facettes possibles
de son role, du parasite au bon serviteur et a I’ivrogne, en passant par
le seruus currens, avec une conscience métadramatique qui pourrait
bien faire de ce dieu esclave une sorte de héros comique aristopha-
nien??.

Comme la comédie ancienne, le théatre de Plaute est donc en
grande partie non-illusoire. Mais ou la comparaison s’arréte-t-elle?
La différence tient en grande partie aux contextes socio-culturels. La
scéne d’ Aristophane est le lieu d’une action imaginaire, mais I’ utopie
transcende 1’enceinte du théitre, se superposant dans les Acharniens
a I’espace de la cité (assemblée et agora). Le protagoniste s’y pré-
sente comme un honnéte citoyen (ToAlTns xpnoTos) s’adressant
aux spectateurs de la cité d’Athénes, que le cadre non-illusoire en-
traine dans ce nouvel espace politique. Quant aux jeux avec 1’illusion

22 Sur le personnage de Mercure qui, en jouant un large éventail de rdles, no-

tamment d’esclaves, illustre la théatralité consciente des comédies de Plaute,
voir D. M. Christenson, Plautus: Amphitruo, p. 24-27; sur I’esclave créateur de
I’action comique et ses affinités avec le héros comique aristophanien, voir N. W.
Slater, Plautus in Performance, en particulier p. 52-54 et 168-78; sur le renver-
sement partiel des jeux d’autorité (sociale et théatrale) entre esclaves et maitres,
voir K. McCarthy, Slaves, Masters, and the Art of Authority in Plautine Comedy,
en particulier p. 3-34.



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 91

dramatique, tragique en particulier, ils sont des outils de persuasion,
mais aussi d’exclusion des anti-héros, qui n’ont pas place dans cette
utopie. En revanche, la scéne de Plaute est un espace ludique dans
lequel les spectateurs sont invités a entrer, mais qui est clos et ne sort
pas des limites du théatre. Il est en effet le lieu d’une inversion des
jeux d’autorité qui, un peu comme celle des Saturnales, doit rester
circonscrite pour préserver I’ordre social: dans le monde domestique
neutre des intrigues habituelles, c’est généralement I’esclave qui, par
ses artifices, dirige I’action dramatique pour son maitre. La configu-
ration mythologique de 1’Amphitryon n’en apporte en fait que la con-
firmation, Mercure jouant justement 1’esclave pour servir les intéréts
de son maitre et pere divin Jupiter. Les dieux y sont maitres de 1’illu-
sion dramatique, controlant la progression interne de I’intrigue et sa
réception par les spectateurs. Mais ce qui en fait une comédie plutdt
qu’une tragédie, c’est précisément son caractere non-illusoire et hy-
bride du point de vue du genre: le public y voit des esclaves incarner
des dieux, des dieux faire métier d’acteurs, et en particulier Mercure
choisir un réle d’esclave. On est donc en présence de deux formes
de métathéatralité différentes, que Niall Slater résume ainsi: «A la
différence de I’univers imaginaire d’ Aristophane qui a pour scéne le
monde, le réve est chez Plaute explicitement théétral: son monde est
la scéne?.»

Comment déjouer la tragédie? Dans ces deux pieces que presque
tout oppose, mais que rapproche leur caractére métadramatique et non-
illusoire, on a pu voir a I’ceuvre des stratégies analogues de traves-
tissement et de dédoublement qui refletent 1’ambiguité de leur genre
dramatique — «trugédie» ou «tragi-comédie». Dans les Acharniens
d’ Aristophane, la situation de manque initial est définie dans le pro-
logue par opposition & un plaisir politique et comique intense et en
relation avec d’autres souffrances «tragiques» ou plus généralement
poétiques. C’est cette situation politique douloureuse que la piece va
s’attacher a déjouer, par une fantaisie comique ou la tragédie sert tant
a la persuasion qu’a la moquerie. En superposant la tragédie Téleéphe
d’Euripide a I’action comique, le protagoniste la «dé-joue» en ce qu’il
la déconstruit pour n’en garder que ce qui sert au héros comique:
I’habit pitoyable du héros renforcant le crédit de son discours juste.
Pour le reste, les dédoublements tragi-comiques sont des instruments

2 N. W. Slater, Plautus in Performance, p. 177: «Unlike the fantasy world of
Aristophanes which has the world for a stage, the dream in Plautus is explicitly
theatrical [...]. The stage is his world.»



92 ETUDES DE LETTRES

de parodie et de caricature. Dans I’Amphitryon de Plaute, la tragédie
fournit I’argument du drame: malgré ses apparences comiques, le jeu
de Jupiter entraine les figures d’ Alcmeéne et d’ Amphitryon dans une
crise tragique dont le dénouement, méme s’il est heureux, advient par
I’artifice tragique du deus ex machina. Mais a I’'inverse de la tragédie
a fin heureuse qu’est la tragi-comédie classique, 1’Amphitryon — et
le néologisme qui le désigne — est un hybride comique. La tragédie
n’est donc pas déjouée, mais travestie en comédie; a la rigueur, le role
d’esclave de Mercure, incarnation de cette hybridité, serait plutét de
déjouer la comédie, de défaire son manteau, d’en montrer les ficelles;
signes de la déconstruction comique poussés a I’absurde, les dédou-
blements n’empéchent pas la tragédie.

En définitive, il n’est peut-Etre pas si naif de prendre au sérieux
le Mercure du prologue de I’Amphitryon de Plaute quand il affirme,
avant d’y renoncer, pouvoir transformer une tragédie en comédie sans
en changer un seul vers: cela nous aura montré qu’une méme intrigue
peut étre vue sous un jour tragique ou comique, nous évitant la nai-
veté plus grande encore de croire que I’hybridité du genre se résume
a la présence de personnages nobles dans la comédie ou humbles
dans la tragédie, alors que le travestissement n’est que 1’instrument
d’une telle ambiguité. Dans ce contexte, le détour par la tragédie,
euripidéenne en particulier, est peut-étre ce qui permet le mieux de
rapprocher Aristophane et Plaute: que le protagoniste d’ Aristophane
superpose le Téléphe d’Euripide a son action comique pour persuader
du sérieux de son discours et tourner en dérision 1’anti-héros comique
qu’est le général pseudo-tragique, ou que Mercure se déguise en es-
clave pour mieux travestir la tragédie mise en sceéne par Jupiter «pour
rire», les jeux avec 1’illusion dramatique sont déterminants. Donnée
de base de la comédie ancienne chez Aristophane, qui trouve en
Euripide son meilleur ennemi, ou réaction face a 1’illusionnisme post-
euripidéen de la comédie nouvelle chez Plaute, et peut-€tre a celui de
1I’Alcméne ou des Bacchantes d’Euripide dans I’ Amphitryon, I’illusion
absente ou déconstruite est le signe distinctif de ces deux formes de
comédie également virtuoses.

Olivier THEVENAZ
Université de Lausanne



COMMENT DEJOUER LA TRAGEDIE? 93

OUVRAGES CITES

Ulrike AUHAGEN, «Elemente des Stegreifspiels im Amphitruo-
Prolog», in Studien zu Plautus’ Amphitruo, éd. Th. Baier,
Tiibingen, Narr, 1999, p. 111-29.

Gioachino CHIARINI, «Compresenza e conflittualita dei generi nel
teatro latino arcaico (per una rilettura dell’Amphitruo)»,
Materiali e discussioni per I’analisi dei testi classici, 5, 1980,
p. 87-124.

Claude CALAME, «Démasquer par le masque. Effets énonciatifs dans
la comédie ancienne», Revue de [’histoire des religions, 206,
1989, p. 357-76.

David M. CHRISTENSON, Plautus: Amphitruo, Cambridge, University
Press, 2000.

Kenneth J. DOVER, Aristophanic Comedy, Berkeley/Los Angeles,
University of California Press, 1972.

Jean-Christian DUMONT, «Plaute lecteur d’Euripide», in Le rire
des anciens. Actes du colloque international (Université de
Rouen, Ecole normale supérieure, 11-13 janvier 1995), éd. M.
Trédé et Ph. Hoffmann, Paris, Presses de I’Ecole Normale
Supérieure, 1998, p. 113-22.

Florence DUPONT, «Signification théatrale du double dans
I’Amphitryon de Plaute», Revue des études latines, 54, 1976,
p. 129-41.

Lowell EDMUNDS, «Aristophanes’ Acharnians», in Aristophanes.
Essays in Interpretation, éd. J. Henderson (Yale Classical
Studies, 26), Cambridge/London, Cambridge University
Press, 1980, p. 1-41.

Helene P. FOLEY, «Tragedy and Politics in Aristophanes’ Acharnians»,
Journal of Hellenic Studies, 108, 1988, p. 33-47.

Simon GOLDHILL, The Poet’s Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, University Press, 1991.

Rosemary HARRIOTT, «Acharnians 1095-1142: Words and Actions»,
Bulletin of the Institute of Classical Studies of the University
of London, 26, 1979, p. 95-98.

Diego LANzA, «Entrelacement des espaces chez Aristophane
(I’exemple des Acharniens)», Pallas, 54, 2000, p. 133-39.



94 ETUDES DE LETTRES

Eckard LEFEVRE, Maccus Vortit Barbare. Vom tragischen Amphitryon
zum tragikomischen Amphitruo, Mainz/Wiesbaden, Akademie
der Wissenschaften und der Literatur/F. Steiner, 1982.

Kathleen MCCARTHY, Slaves, Masters, and the Art of Authority in
Plautine Comedy, Princeton, University Press, 2000.

Gesine MANUWALD, «Tragddienelemente in Plautus’ Amphitruo —
Zeichen von Tragddienparodie oder Tragikomédie?», in
Studien zu Plautus’ Amphitruo, éd. Th. Baier, Tiibingen, Narr,
1999, p. 177-202.

Stuart Douglas OLSON, Aristophanes: Acharnians, edited with intro-
duction and commentary, Oxford, Clarendon Press, 2002.

Peter RAU, Paratragodia. Untersuchung einer komischen Form des
Aristophanes, Miinchen, Beck, 1967.

Ernst A. SCHMIDT, «Die Tragikomddie Amphitruo des Plautus als
Tragddie und Komddie», Museum Helveticum, 60, 2003,
p. 80-104.

Niall W. SLATER, Plautus in Performance. The Theatre of the Mind,
Princeton, University Press, 1985.

—, «Amphitruo, Bacchae and Metatheatre», Lexis, 6, 1990,
p. 101-25.

—, Spectator Politics. Metatheatre and Performance in
Aristophanes, Philadelphia, University of Pennsylvania Press,
2002 («Euripides’ Rag and Bone Shop: Acharnians», p. 42-67).

Oliver TAPLIN, «Tragedy and Trugedy», Classical Quarterly, 33,
1983, p. 331-33.



	Comment déjouer la tragédie? : Marques tragiques et travestissements comiques dans l'Amphitryon de Plaute et les Acharniens d'Aristophane

