
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 4

Artikel: Vers armés et "perte de fiole" : transactions tragi-comiques de mots et
d'objets dans les Grenouilles d'Aristophane

Autor: Müller, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870166

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» :

TRANSACTIONS TRAGI-COMIQUES DE MOTS ET D'OBJETS
DANS LES GRENOUILLES D'ARISTOPHANE

Dans le cadre de Vagôn entre deux poètes tragiques intervenant comme des
figures comiques dans les Grenouilles d'Aristophane, les mots constituent les
armes proprement dites de la joute verbale et acquièrent un poids métaphorique.
Les vers tragiques cités, parodiés, commentés, jouent ainsi le rôle d'armes comiques.

Inversement, dans la fameuse scène du lécythe, Eschyle exerce sa critique
sur les prologues d'Euripide en interrompant et en adaptant tout à la fois les vers
de ce dernier au moyen d'un objet qui acquiert par ce biais une substance
verbale. Un jeu s'opère ainsi entre les mots et les objets, le verbal et le matériel, et
ce dans le prisme de la superposition des registres comique et tragique.

1. Introduction

Comme cela a souvent été observé, l'une des principales ressources

du comique chez Aristophane réside dans le brouillage de la
cohérence du réel tel que le connaissent les spectateurs. Ce que l'on
pourrait appeler les différents «niveaux référentiels» des paroles
prononcées sur scène (et, pour nous, des mots du texte) sont juxtaposés,

superposés, interchangés. Que l'on songe, par exemple, au jeu
de mots sur aTTouSod dans les Acharniens, où le jeu porte précisément
sur le lien métonymique entre le signifié «abstrait» et le signifié «concret»

du même mot (178-88):
Amphithéos Je venais ici t'apporter ((pépoiv) une trêve (arroySdç) en

hâte; mais eux ont flairé la chose: les vieillards, vrais
Acharniens, de vieux racornis, en cœur de chêne, des durs
à cuire, des Marathonomaques, durs comme de l'érable.
Puis ils se sont mis à crier tous: «Ah! canaille, tu es



28 ÉTUDES DE LETTRES

porteur d'une trêve (oTTOuSas' cfrépeiç), quand nos
vignes sont coupées?» Et moi de fuir; et eux de me
poursuivre en poussant des cris.

Dicéopolis Laisse-les donc crier. Eh bien, tu m'apportes la trêve (tù?
aTTouSà? 4>épets")?

Amphithéos Mais certainement: trois échantillons à goûter, que voici.
Celle-ci est de cinq ans. Prends et goûte (yeCoai
Xaßwv)...1

Le substantif abstrait oTrovSod («trêve») dérive du verbe crrréubto,

«verser, faire une libation»; au singulier, ottovSti signifie «libation»,
acte rituel par lequel on scelle une trêve, une alliance. Aristophane
créée, sur la base de cet état de langue, un nouveau signifié au mot
(iTTOfSai, qui matérialise de manière comique et absurde une idée
abstraite. Dans ce passage des Acharniens, crrrovSai signifie bien la trêve,
mais à travers un vase à libation, et le vin qu'il contient, vin que l'on
goûte et boit pour activer la trêve. Par l'intermédiaire de la métonymie
concrétisée sur scène, le spectateur est naturellement à même de
décoder tout seul le mot-objet que l'acteur comique manipule. Si, dans
le contexte, le mot auouSai intervient de manière cohérente dans son
acception abstraite, la création d'un objet désigné par un mot déjà
existant permet à Aristophane d'introduire un registre sémantique
supplémentaire (celui de la boisson) et d'en exploiter le ressort
comique. L'objet vient alors cristalliser sur scène plusieurs dimensions
distinctes, dont la superposition provoque un effet comique, par la
création momentanée d'un univers absurde et irréaliste, un univers où
l'on signifie la trêve par l'objet rituel qui la rend possible2.

Dans le cadre du présent volume consacré à Aristophane, je
m'attacherai particulièrement à Vagôn des Grenouilles, dans lequel nous
avons affaire à une situation bien particulière, celle d'une joute
verbale qui évoque, sur le mode comique, non seulement l'atmosphère

1 La traduction est tirée d'Aristophane, Les Acharniens, Les Cavaliers, Les
Nuées, éd. V. Coulon, trad. Hilaire Van Daele, Paris, Les Belles Lettres, 1952.
2 Cf. Aristophane, Acharniens 178-202, 208, 216. Je choisis cet exemple,
car nous aurons également affaire à un vase dans les Grenouilles, mais dans
le contexte fort différent (cf. § 3). Sur cet aspect, voir également M. Trédé, «A
propos du "réalisme" d'Aristophane», p. 85-87, P. Thiercy, Aristophane, fiction et
dramaturgie, p. 93-119 (104-05 sur cnTovôal), qui parle d'«images dramatisées»,
ainsi que, ce le présent volume, la contribution de Maria Vamvouri-Ruffy, que
je tiens à remercier pour son aide précieuse et indispensable aux réflexions
présentes. Mes remerciements s'adressent également à Olivier Thévenaz, qui a
bien voulu me faire part de ses conseils.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 29

des concours tragiques, où les poètes rivalisent par tragédies
interposées, mais aussi la dispute entre Homère et Hésiode. Le motif de

Vagôn dans les Enfers ne constitue d'ailleurs pas une innovation
d'Aristophane3. Dans ce cadre, le statut des mots tragiques qu'Euripide

et Eschyle s'échangent dans un contexte comique, de même que
la manière dont ces mots tragiques produisent un effet comique, vont
retenir notre attention. Plus loin, cela nous permettra de nous interroger

sur le brouillage des contextes tragique et comique, et sur la
perméabilité du statut de ces contextes. L'étanchéité de la séparation
entre genres tragique, comique et satyrique, ainsi que les interférences
entre ces trois genres ont certes été déjà démontrées à plusieurs reprises.

Néanmoins, le cas particulier des Grenouilles — où des auteurs
tragiques investissent des rôles comiques et citent des vers tragiques
pour créer des effets comiques — permet à mon sens d'interroger le
texte en utilisant les catégories du «comique» et du «tragique»4. Cette
question nous amènera finalement à mettre en perspective le projet

fictionnel de la pièce, celui de la recherche d'un poète «fécond»
(yöpip.os", 96), capable de produire une «parole généreuse» (pfjqa
vevvaïov, 97), c'est-à-dire sachant recourir aux ressources de la langue

de la manière la plus «risquée» (TrapaKeKivôuveupévov, 99)5.

2. Les mots armés comme métaphores guerrières de /'agôn

2.1. Le portrait aristophanien d'Eschyle et d'Euripide
Le personnage d'Eschyle tel qu'il apparaît dans la comédie

d'Aristophane est caractérisé par une analogie entre la description de son
apparence physique et celle des personnages qu'il met en scène6. Le

3 Sur les antécédents de Vagôn entre poètes aux Enfers dans la comédie, cf.
K. J. Dover, «The Language of Criticism», p. 2-4, M. Cavalli, «Le Rane di
Aristofane», p. 90-91, qui relève l'allusion au Certamen Homeri et Hesiodi.
4 Sur la porosité entre genre tragique et comique (notamment entre Euripide et
Aristophane), voir O. Taplin, «Fifth-Century Tragedy and Comedy: A Syncrisis»,
et, ici même, la contribution de Maria Vamvouri-Ruffy, ainsi que les références
bibliographiques qu'elle mentionne (n. 2).
5 Le cas échéant, j'ai modifié les traductions proposées par H. Van Daele:
Aristophane, Les Thesmophories, Les Grenouilles, éd. V. Coulon, Paris, Les
Belles Lettres, 1952.
6 Ce procédé comique n'est pas unique chez Aristophane. On le retrouve dans
les Femmes aux Thesmophories (148-70), ainsi que dans les Acharniens, où non
seulement Euripide est présenté comme faiseur de mendiants lui-même déguisé
en mendiant, mais où Dicéopolis vient supplier Euripide de lui fournir les costumes

et les accessoires du personnage de Télèphe, dans le but d'acquérir la
crédibilité du personnage, par le simple geste d'en revêtir le déguisement (412-65);



30 ÉTUDES DE LETTRES

poète tragique semble sortir de l'une de ses propres pièces, ou du
moins de l'une de ses tragédies telles qu'Aristophane les laisse entrevoir

dans l'intrigue des Grenouilles, à savoir d'un univers fictif guerrier

et violent, mais aussi proche du grotesque. Il est «le poète à la
voix grondante» (814)7, «qui rugit» (823); il est colérique et terrifiant:
«il sentira en lui une violente colère» (814); «pris d'une violente
fureur il fera rouler ses yeux» (816-17); il apparaît «fronçant un terrible
sourcil» (823); il est décrit comme une créature guerrière: «hérissant
l'épaisse crinière de son échine velue» (822), monstrueuse: «extirpant

[les mots] comme des planches de bois dans un grondement de

géant» (824-25). Cette image technique fait écho à l'expression du
vers 820: «l'architecte de la pensée»8. Plus loin (894-906), le chœur
décrit la production verbale du poète lors de Vagôn à venir comme le
fait de «fondre sur les discours jusqu'à leur racines en les arrachant»
(àvaCTTrcùuT' aÙTOTipf pyotç tolç XôyotcrLU, 904-05) et de «disperser
de nombreux déroulements de vers» (aixjKeôâv TToXXàs- àXif8f|0paç
èmov, 906)9.

Dans son invective contre Eschyle, Euripide, outre la description de

l'organe buccal de son adversaire, utilise à nouveau un terme exprimant
la lourdeur et la sonorité des mots (icopTrocjxxKeXoppfipova, «fagoteur de

mots pompeux», 839). Puis c'est au tour de Dionysos de le décrire,
toujours dans le registre sonore, «criant à la manière du chêne qui brûle»
(ov 8' eùGuç mcnre p Trpîvo? èpTrpqaôeiç ßocis", 859).

Lorsqu'il s'agit de décrire le personnage d'Euripide, l'attention se

porte bien plutôt et presque exclusivement sur son activité poétique.
Si les métaphores sont bien guerrières, l'image est celle de la langue

du poète et de son action sur les vers, et ce sous l'angle
technique de leur fabrication: «son rival aiguisant ses dents volubiles»
(815-16); «ouvrière de la bouche, éprouvant les vers, une langue
aiguisée, se déroulant, brandissant le mords de l'envie, disséquant les

mots, pulvérisera par ses raffinements ce qui aux poumons coûta un si

grand effort» (826-29)10. La langue fait d'ailleurs partie des divinités

cf. S. Goldhill, The Poet's Voice, p. 192-93. Voir aussi la contribution de Pierre
Voelke ici même.
7 Pour ce passage, voir le texte grec et la traduction donnés en annexe.
8 Eschyle est doté ici d'un trait métaphorique plus technique que guerrier, qui
pourrait aisément s'appliquer à la figure d'Euripide (voir plus loin). Cela montre
que la répartition des domaines métaphoriques est poreuse.
9 Dans les Nuées (32), le verbe éÇaXidvSto désigne l'action de faire se rouler
un cheval dans la poussière.
10 Sur ce passage (et Motto?) en particulier, voir K. J. Dover, Aristophanes.
Frogs, ad v. 826, qui fait la liste des parallèles.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE; 31

invoquées par Euripide (yXcoTTris" crrp6(f>iy£, «pivot de la langue»,
892); l'expression met en avant la qualité d'instrument technique de

l'organe buccal". Cette description s'apparente à un autre groupe de

métaphores techniques appliquées à Yagôn dans son ensemble, au
moment où il s'agit d'évaluer les vers au moyen d'une balance (TaXdvTw

powiicq crra0|j.f)(jeTcu, 797), de règles (Kavôvaç, 799), d'équerres à vers
(TTrixei? èucop, 799), de cadres (ttXguctio. ^ûpnqKTa, 800), de diamètres

et de coins (ôiapéTpous- Kal ac^fjuas", 801). Cette démarche est
d'ailleurs l'initiative d'Euripide: «car Euripide se targue de mettre à

l'épreuve les tragédies vers par vers» (ô yap EùpiTr'iSqs- kqt' 6ttoç
ßaCTauieiv <f>qoL tù? TpaywS'ias-, 801; cf. 826).

Observés attentivement lors de la présentation de Yagôn, les deux
adversaires figurent donc dans deux registres métaphoriques
différents12. Eschyle occupe une position offensive et militaire, alors
qu'Euripide apparaît plutôt sur la défensive (dpwopéuou, 820), une
position que reflètent les images techniques qui le décrivent.

2.2. Les vers comme armes tragiques de l'agôn comique et le poids
comique des mots tragiques
De manière cohérente par rapport à la description des protagonistes
de Yagôn comique, les vers tragiques sont bien envisagés comme

les armes très concrètes de cet agôn. Ce phénomène est observable
aussi bien dans la présentation de Yagôn par le chœur que dans la
critique narquoise du poète plus ancien par le plus récent. La
production verbale des deux poètes tragiques apparaît ainsi logiquement
tantôt comme une armée de mots, tantôt comme le résultat matériel
d'un travail artisanal. Tout au long de la comédie, ce jeu métaphorique

sur les mots comme armes et comme objets artisanaux permet à

Aristophane de thématiser de manière plus ou moins explicite la
confusion entre les vers envisagés comme signifiants comiques et comme
signifiés tragiques. Ce jeu constitue évidemment l'un des ressorts
comiques propres à la pièce. Je me propose de parcourir ici les passages
où ce phénomène peut être observé.

11 Sur la métaphore du pivot pour décrire la langue dès Homère, voir R. D.
Griffith, «A Homeric Metaphor Cluster».
12 Cf. G. W. Dickerson, «Aristophanes' Ranae», p. 179, qui délimite également
le champ métaphorique d'Eschyle (langage guerrier frontal, faisant référence
à Homère) et d'Euripide (organe buccal, stratagèmes verbaux). Cette dichotomie

est parfois rompue. Outre l'exemple cité plus haut, voir les vers 824-25, où
Eschyle intervient dans le domaine métaphorique propre à Euripide, et 875-84,
où Yagôn est envisagé de manière globale.



32 ÉTUDES DE LETTRES

Lors de la présentation de Yagôn, ce sont les mots (pr||J.aTa) qui
sont directement qualifiés au moyen d'adjectifs issus du vocabulaire
militaire ou technique exprimant souvent des qualités sonores. C'est
ici l'occasion de revenir une nouvelle fois sur le passage du chœur
évoqué plus haut (814-29), en particulier la deuxième strophe (818-
21). En effet, si Eschyle y apparaît bien comme un personnage guerrier

agitant sa crinière, il en va de même pour les mots qu'il s'apprête
à lancer contre son adversaire: «des querelles de discours empanachés

agitant la crinière de leur casque» (818)13. L'effet de ressemblance

entre le poète et les discours tenus par les personnages de ses

tragédies est cette fois-ci explicitement créé par le biais d'une métaphore

qui opère une superposition entre les vers et le contenu auquel
ils renvoient. L'effet obtenu est celui de la personnification des mots
prononcés. Les vers d'Eschyle sont comme des guerriers «qui s'avancent

au galop» (pf|p.a0' ittttoßdpova, 821)14. Notons que la structure
même de ce passage chanté par le chœur exprime à elle seule l'idée de

Vagôn. Les deux premières strophes présentent la lutte entre les deux
adversaires: dans la première strophe, les vers 814, 816 et 817 décrivent

Eschyle, et encadrent un vers sur Euripide (815). La deuxième
strophe (818-21) exprime par sa structure l'enchevêtrement des vers
des poètes et de leurs auteurs. Les deux dernières strophes reprennent

chacune la description d'un poète, la première étant consacrée à

Eschyle (822-25), la seconde à Euripide (826-29).
Il convient de mentionner en écho à ces expressions une série de

passages dans la première moitié des Sept contre Thèbes d'Eschyle,

13 Ces deux dernières expressions sont peu aisées à traduire, tant les termes
redondants relatifs à la chevelure sont nombreux: aÙTÔKopoç («naturellement
velu»), Xocpiâ («cou garni d'une crinière», «crinière»), Xdoio? («à la toison
abondante, velu, touffu»), xoltt) («cheveux flottants, chevelure épaisse,
crinière d'un casque»). Certains de ces termes désignent des qualités à la frontière
entre l'humain et l'animal ou sont également utilisés dans un contexte guerrier:
ainsi cppi^as" eu Xo4>if|v désigne un porc «secouant sa crinière» dans Y Odyssée
(19, 446); Xdaioç désigne le pelage d'une bête sauvage dans le Philoctète de
Sophocle (184), la crinière des chevaux chez Xénophon (De l'équitation 2, 4);
ai>xf|v désigne à la fois le cou des hommes et celui des animaux; xiltti décrit
la chevelure (Iliade 23, 141), mais aussi la crinière (Iliade 6, 509) et, plus tard,
la crinière d'un casque (Plutarque, Alexandre 16). L'expression ittttoXocJxjjv re
Xôywv KopuGatoXa veÎKT| est comparable: on y retrouve entremêlées les idées
de crinière et de casque, associées aux notions abstraites de discours et de querelle

(cf. ttttôXocfjos*, 818).
14 Cf. Eschyle, Suppliantes 284: LTrnoßdpoCTLV («qui s'avance rapide comme un
cheval», en parlant de chameaux).



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 33

qui présentent des similitudes frappantes avec la description d'Eschyle
et de ses vers par Aristophane.

L'effroi des armes guerrières (dpeiwv öttXcov)! Entre les mâchoires
des chevaux les mors font retentir, gémissant, le massacre (8ià 8é

toi yeviW 'nnriojv KivûpovTai <j>övov xa^lv°0- (121-23)
Je frémis en entendant le fracas, le fracas des chars sonores (tôv
otppiaTOKTUTTov ÖToßov oToßov), lorsque les moyeux qui font
tourner les roues retentirent bruyamment (cnjpiyyes- i<Xdy£av
éXiTpoxoL), lorsque retentirent les freins dans les bouches des
chevaux (lttttikoL t' cittuov Trr|8aXicuv 8ià oTÖpia TTupiyeveTâv
XaXivoi). (203-08)

Il secoue trois aigrettes ombreuses (Tpeîç KaTaoKtous- Xôfiovç),
crinière de son casque (xpavous- xa(TWM-'). et sous son bouclier,
des cloches de bronze sonnent l'épouvante. (384-86)
Pareil au coursier qui, renâclant sur son frein Clttttoç xoXlvojv ûç
KfXTaaQpaîvwv), attend et agite dans son esprit l'appel de la trompette.

(393-94)

Le texte d'Eschyle a ceci de commun avec celui d'Aristophane
qu'il met en scène les armes (lances, boucliers, casques, chars,
harnachement des chevaux) de façon à ce qu'elles décrivent métonymique-
ment les guerriers qui les portent. Ce sont elles qui tiennent le premier
rang de la description. Comme chez Aristophane, on note la présence
insistante d'éléments sonores et équestres15.

Lorsqu'il s'agit de décrire des vers d'Euripide, les mots acquièrent

une matérialité toute technique: «des copeaux de clavettes et
des entailles d'ouvrages» (819)16. L'expression du vers 824 (pf|p.aTa

15 Voir aussi les vers 100, 113-14, 153, 161, 459. Notons la synesthésie du vers
103 (ktûttov SéSopica, «je vois ce bruit»), ainsi que les vers 441-43, où Capanée
«exerçant sa bouche d'une joie insolente, simple mortel, envoie à Zeus en direction

du ciel des mots sonores et houleux» (yeywvà [...] KupaivovT' ëirr|); voir
également le prologue des Perses. Sur les métaphores et les néologismes chez
Eschyle, voir V. Citti, Eschilo e la lexis tragica, p. 3-5,107-08, qui insiste sur le fait
qu'Aristophane se fonde sur le goût d'Eschyle pour la création de néologismes
expressifs. Toutefois le reste de l'ouvrage ne tient pas compte des Sept contre Thèbes,

pour se concentrer exclusivement sur les Perses et YAgamemnon, ainsi que sur les

emprunts chez Sophocle et Euripide. Les traductions sont celles de R Mazon, modifiées

le cas échéant (Eschyle, Les Suppliantes, Les Perses, Les Sept contre Thèbes,
Prométhée enchaîné, éd. P. Mazon, Paris, Les Belles Lettres, 1931).
16 Sur le vers 819 et le problème de texte qu'il présente, voir, K. J. Dover,
Aristophanes. Frogs, ad. v. 819, ainsi que E. K. Borthwick, «Aeschylus vs
Euripides», p. 623-24, qui suggère de manière séduisante de remplacer épyûv
par yéppuv («bouclier perse»), ce qui ferait de ce vers la description de mots
plutôt eschyléens.



34 ÉTUDES DE LETTRES

yop4>OTTayfj, «des mots chevillés»), qui décrit cette fois la production
verbale d'Eschyle, relève du vocabulaire technique maritime et pourrait

également s'appliquer aux vers d'Euripide; mais cette description
s'inscrit bien dans la description effrayante du personnage d'Eschyle
(cf. § 2.1). Quant à l'étrange expression du vers 881 (pripaTCt Kai
napaTTp[(j|iaT' èiTÛu, «des mots et des copeaux de vers»), où l'abstrait

pqpaTa («mots») est placé sur le même plan syntaxique que le
concret TTapaTTpiapaTa («copeaux») pour qualifier les vers (èTifj) des
deux adversaires, elle laisse apparaître les mots comme issus d'une
production tout artisanale17.

Envisagé une nouvelle fois par le chœur aux vers 875-84, Yagôn
est encore décrit par des métaphores techniques et anatomiques:
«les esprits légers et avisés des hommes forgeant les pensées»
(XeTTToXoyouç £wcTàç tfipévaç àvSpûn yntopoTuucau, 876-7),
où la légèreté des esprits contraste avec les pensées forgées (et donc
probablement en bronze) et la force des bouches qui les produisent
(«la puissance de leurs bouches si terribles», Sunaqiv SeiuoTaTOiv

aTopaToiv, 879-80). L'éventail métaphorique s'élargit avec la lutte
sportive: «ils entrent en discussion au moyen de manœuvres subtiles

et tordues» (ô£upepL|_ivoLS' eXGioat OTpeßXoiCTi TraXaiapaaiu
ài>TLXoyoùwes", 877-78).

Dans Yagôn proprement dit, et tout d'abord dans la partie didactique,

c'est-à-dire lorsque les deux adversaires comparent leurs
apports respectifs à la tragédie, avant même de confronter leurs vers,
les poètes critiquent mutuellement leur production littéraire. Des
métaphores analogues sont utilisées dans un but parodique. L'effet produit

de manière de plus en plus insistante est celui de la confusion
entre le signifié tragique et le signifiant comique. C'est la critique
d'Eschyle par Euripide qui nous intéresse ici tout particulièrement.
Celui-ci décrit les vers de son adversaire au moyen de métaphores qui
expriment leur contenu signifié de manière parodique. On retrouve
ici des images utilisées par le chœur pour décrire également la figure

17 II est inutile de revenir sur les expressions des vers 824-25 et 906, où les
métaphores mobilisées dans la description terrifiante du personnage d'Eschyle insistent

sur l'aspect matériel des mots qu'il crée et laissent apparaître cette création
poétique comme la production sinon d'armes, en tout cas d'objets peu civilisés
(voir infra § 2). L'interprétation du scholiaste est divergente sur ce point: selon
ce dernier, pripaTa ferait référence au style élevé d'Eschyle et TrapairpiopaTa
au style plein de rouages d'Euripide; cf. M. Cavalli, «Le Rane di Aristofane», p.
96 (et n. 24), 99, qui propose une autre interprétation en référence aux différents
types de défis que se lancent les protagonistes du Certamen Homeri et Hesiodi.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 35

même d'Eschyle. Ces images sont grotesques ou monstrueuses: «des

mots bovins [...], des figures d'épouvante, inconnues aux spectateurs»

(pripcrra ßoeia [...]8efv' <rrra poppopurrrà ayvorra tolç
Secopevois", 924-26), ou à nouveau guerrières: «pourvus de sourcils
et de crinières» (ôcfrpûç ex0VTa Xôcpovç, 925). On se souvient
de la description par le chœur d'Eschyle fronçant le sourcil (823), et
hérissant sa crinière (822). Au moyen de métaphores concrètes
qualifiant les «vers», une confusion entre signifié et signifiant est créée,
confusion par le truchement de laquelle ceux-ci peuvent être ainsi
envisagés comme des créatures issues du monde fictif tel qu'Eschyle
le représente, du moins dans le double prisme parodique d'Euripide
héros comique et d'Aristophane, poète comique.

Le glissement se poursuit aux vers 928-30 où Euripide juxtapose
sur le même plan des expressions comportant une nouvelle métaphore
équestre (pf|p.0' iTnTÖKpr|p.va: «des mots perchés sur des chevaux»),
et certains éléments du signifié tragique parodié: f| iKapduSpouç fj
Tampon? f) 'it' àamSwv èiTouTas- ypuna té tous- xa^KTI^TOuç;
cette formulation sous-entend que les vers d'Eschyle peuvent être
résumés à «des Scamandres, des fossés, des aigles-griffons forgés en
airain sur des boucliers». Ces expressions sont grammaticalement
le complément d'objet direct du verbe «dire» (eluev) dans la réplique

précédente d'Euripide. Ainsi, en utilisant l'expression «dire des

Scamandres...», et en juxtaposant des éléments naturels énormes, des

armes, sur le même plan que les «mots perchés sur des chevaux»,
Euripide crée ainsi l'illusion que ce sont à la fois les signifiés —

gigantesques — et les signifiants des mots qui sortent directement de
la bouche d'Eschyle. Il s'agit bien pour lui de montrer l'obscurité et
l'incongruité propre à Eschyle: l'énumération est constituée par des

[choses] «qui ne sont pas faciles à saisir» (ä ^upßaXeTu où pdbiojç
f)V, 930). En outre, la présence du Scamandre prolonge l'ambiance
guerrière, et construit presque un paysage diadique tout à fait approprié

au contexte agonistique de la comédie.
Dionysos rebondit d'ailleurs sur ces mots «chevalins» en ouvrant

un débat sur la représentation par Eschyle d'aigles-griffons forgés en
airain et sur leur nature (930-37)18. Le point d'achoppement met en

18 On ne peut s'empêcher de penser à la description des emblèmes sur les
boucliers dans les Sept contre Thèbes d'Eschyle, où les scènes représentées
font littéralement parler les boucliers et établissent un lien entre les objets et
la position qu'occupent les guerriers autour de Thèbes. Il y a ici une parenté
frappante entre le glissement entre signifié et signifiant chez Aristophane, et les
scènes qui prennent vie sur les boucliers «parlants» dans les Sept. Il convient



36 ÉTUDES DE LETTRES

évidence un ressort du comique aristophanien: Dionysos affirme qu'il
n'a jamais compris quel oiseau était un «cheval-coq doré» (^ouOôç
LTTTTaXetcTputou). Son embarras naît de l'invraisemblance typologique

d'un animal à la fois mammifère et oiseau. Eschyle se moque
de Dionysos en rétorquant qu'il s'agissait d'un emblème gravé sur
un navire (aripeîou èv tclïç uauoiu eveyeypomro): la rectification
porte sur le niveau référentiel supposant l'existence d'un tel animal
peu vraisemblable. Le comique surgit lors de la mise en évidence de
la confusion entre deux interrogations sur la réalité: la question de la
possibilité de l'existence d'un animal hybride (question posée tout à

la fois par Dionysos et Euripide, qui entendent mettre en évidence
le côté farfelu de l'univers représenté par Eschyle) et celle du statut

ontologique de l'oiseau représenté. En effet, il ne s'agit pas de

reproduire un élément du réel mais un emblème, c'est-à-dire la
représentation d'une représentation (permettant ainsi d'introduire un
élément invraisemblable)19. Eschyle apparaît ainsi comme le poète
capable du plus haut degré d'abstraction: la non-vraisemblance de ce

qu'il représente n'est pas attribuable à son art, mais bien à la nature
de l'objet représenté. Ainsi, un premier niveau comique est créé par
la volonté de mettre en évidence l'incohérence de la fiction eschy-
léenne. Mais ce premier niveau est désamorcé par Eschyle qui met en
évidence l'incapacité de Dionysos (en tant que personnage comique)
et d'Euripide (en tant que poète tragique investissant un rôle comique
dans un contexte de critique parodique) à déchiffrer correctement les
différents degrés de représentation et de fictionnalité. De ce point de

vue, Eschyle argumente au niveau de la représentation, alors que
l'essentiel de la critique d'Euripide (dans ce passage) porte sur le choix

d'insister sur le fait que la description de la scène, toute vivante qu'elle est,
insiste sur son caractère représenté (matériau utilisé, mention d'une inscription
«parlante»); en outre, ces représentations figurent toujours un aspect belliqueux
ou monstrueux auquel font écho les vers d'Eschyle dans la pièce d'Aristophane.
Voir Eschyle, Les Sept contre Thèbes, 387-94 et 400-06 (la nuit), 432-34 (un
soldat une torche à la main), 456-69 (un soldat gravissant le mur ennemi), 492-
98 (un Typhée monstrueux), 512-14 (Zeus avec des traits en feu dans sa main),
539-44 (la Sphinge maintenant à terre un Cadméen), 642-48 (un guerrier guidé
par la Justice). Pour une étude sémiotique des Sept contre Thèbes, voir l'étude
désormais classique de F. I. Zeitlin, Under the Sign of the Shield.
19 Plus loin, Euripide reproche aussi à Eschyle d'avoir représenté des «boucs-
cerfs tels qu'on les voit figurés sur les tentures Perses» (TpayeXdcjjouç, cmep
au, àv toîctl uapaTTeTdapciCTiv toîç Mt|8lkoîs' ypd<f>ouCTiv, 937-8), où l'on
retrouve l'animal invraisemblable et le support permettant de représenter quelque

chose d'imaginaire.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 37

de ce qui est représenté20. Dionysos riposte à son tour dans le registre
comique en affirmant qu'il avait confondu le coq en question avec
un personnage historique bien réel (que l'on tourne en dérision par la
même occasion), détournant ainsi l'argument d'Eschyle sur un autre
plan, celui de l'erreur (feinte) d'interprétation. On se situe maintenant
au niveau des effets de la tragédie sur le spectateur, avec de surcroît,
comme souvent chez Aristophane, une référence comique extra-théâtrale

à la réalité socio-historique du spectateur.
Cet argument en introduit un autre, celui de l'amaigrissement de

la tragédie par Eschyle. Là encore, la discussion est ponctuée de
métaphores conférant un poids physique aux mots qui subsument toutes
les métaphores mises en œuvre dans Yagôn. Si Euripide a pu opérer
un amaigrissement de la tragédie, c'est qu'Eschyle la lui a transmise
«gonflée de termes emphatiques et de mots pesants» (oiSoücrau ûttô

KopTraapaTcov rat pppaTwu èTTaxôûv, 939-40). À nouveau, le contenu

signifié par les vers est transposé métaphoriquement sur le signifiant

lui-même: les vers sont alourdis, et par extension tout le genre
tragique (réxvr]v). Il convient par conséquent de l'alléger: «l'ayant
tout d'abord asséchée, j'en ai retiré le poids» (941). Paradoxalement,
l'action opérée par Euripide sur la tragédie consiste en un ajout
d'éléments petits et anodins, dont on ignore s'ils décrivent un signifié ou
un signifiant: «au moyen de vers minuscules (èTTuXXtotç), de bavardages

de promenade, de bettes livides, en y ajoutant un suc de verbiages
que je filtrerai à partir de livres» (942-43)21.

La critique se poursuit aux vers 959-67, où Euripide reproche
à Eschyle son style pompeux (è KopiTToXaKouv), mais

surtout de «créer des Kyknos et des Mémnons dont les chevaux ont
des grelots attachés aux harnais» (Kûkvouç ttolûv rai Mépvova?
Ktoôwuoc^aXapoTrcoXous', 963), utilisant un néologisme qui rappelle
les métaphores équestres qualifiant directement les vers. Et lors-
qu'Euripide mentionne les maîtres d'Eschyle, c'est pour évoquer des

personnages grotesques (965-6): des aaXmyyoXoyxuTTqvdSai («des

20 Dans la partie didactique de Vagôn, il semble logique que l'ensemble de
l'argumentation se situe au niveau du représenté. A ce sujet, voir, dans le présent

volume, les remarques de David Bouvier, qui interroge le poiein comme un
«créer» en écartant la notion de représentation.
21 On retrouve les vers minuscules dans les Acharniens, où Euripide est
présenté comme recueillant des «versiculets» (èTTÙXXia, 398) et où Dicéopolis, ayant
à peine revêtu les haillons de Télèphe, commence à se remplir de «petites phrases»

(pripaTtcov, 447). Sur ce point, cf. C. W. MacLeod, «Euripides' Rags», p.
221-22, pour qui les haillons de Télèphe se substituent à une copie de la pièce.



38 ÉTUDES DE LETTRES

hommes à grandes barbes munis de trompettes et de lances») et des
aapKaapoTTLTuoKdpTTTaL («des hâbleurs dont les propos sont tellement

extravagants qu'ils font courber les pins»)22. La forme même
de ces deux néologismes exprime le grotesque en entremêlant de
manière très synthétique plusieurs caractéristiques très diverses. En
effet, les personnages évoqués sont dotés de traits physiques hauts
en couleurs. Ils sont armés; ainsi peuvent-ils sortir de l'univers
tragique eschyléen tel qu'Euripide le parodie. À leur qualité de maîtres
d'Eschyle s'ajoute le fait qu'ils sont dotés d'instruments produisant
des sons stridents; tout en faisant partie de l'attirail guerrier, les
trompettes figurent les armes parodiées du poète. Enfin, leurs mots ont
un pouvoir démesuré; ce dernier trait exprime de manière synthétique

deux idées à la fois: celle d'un personnage doué d'une force hors
du commun (comme ceux que l'on trouve dans la tragédie), et celle
des mots qui, chargés de leur contenu tragique alors parodié, sont les
armes de Vagôn comique. On observe ainsi, à travers deux mots
seulement, le glissement entre tous les niveaux référentiels que l'on a

déjà repérés ici.
Toujours dans ce mouvement crescendo vers la confusion entre

signifié et signifiant, le chœur utilise une expression métaphorique pour
décrire la production poétique d'Eschyle: l'image, toujours militaire,
est celle de la «fortification de mots vénérables» (TTupytoaa? pqpaTa
aepvd, 1004-05), comme si mettre des fortifications dans l'intrigue
de ses pièces revenait à en affubler les vers. Plus loin encore, aux vers
1056-57, Euripide reproche à son adversaire sa grandiloquence. Selon
lui, Eschyle «nous dit la grandeur des Lycabettes et des Parnasses»

(f|v ow où Xéyqs- AuKaßqTTotis- Kai Tlapvaaatüv qpîv peyé0r|).
Le pluriel exprime l'idée qu'à chaque fois que l'on prononce le signifiant,

c'est le signifié qui apparaît (cf. 963). De surcroît, le fait de dire
littéralement leur grandeur crée un raccourci entre le signifiant et le
signifié des mots. Eschyle répond à Euripide en explicitant le raccourci:
«il faut créer des vers égaux à de grandes sentences et pensées»
(dudyKT| peydXtov yuoopwv Kai StauoLwu loa Kai Ta pf|paTa
TLKT61V, 1058-59). Le terme Laos- établit la correspondance entre les
mots et ce qu'ils signifient. Les mots doivent être à la hauteur de ce à

quoi ils font référence. Pour autant Eschyle ne pousse pas le raccourci

22 On peut voir peut-être ici une allusion à Sinis, ce brigand tué par Thésée, que
l'on surnommait «courbeur de pins», parce qu'il avait coutume de plier des pins
entre lesquels il attachait un homme; puis il libérait les arbres, qui se redressaient
violemment et déchiraient ainsi le malheureux; cf. Plutarque, Vie de Thésée 8, 2,
Apollodore, 3, 16, 2, Pausanias, 2, 1,4.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 39

jusqu'au bout: il ne s'agit que de pensées (yvwp.ai). Une fois de plus,
le plus ancien des tragiques apparaît doué d'une faculté de discernement

plus nuancée, donnant l'impression de se situer en retrait de la
sphère comique dans laquelle Aristophane laisse apparaître Euripide
et Dionysos. Par le biais du commentaire d'Eschyle, l'expression
«dire la grandeur des Lycabettes et des Parnasses» est explicitée: si ce

que l'on décrit est grand, ce que l'on conçoit est grand, et donc ce que
l'on dit l'est aussi23. Ce procédé comique trouve son couronnement
dans la fameuse scène de la balance où ce sont des mots que l'on
pèse et où c'est le signifié des vers tragiques qui fera pencher les
plateaux de la balance (1365-1410). Eschyle ira même jusqu'à suggérer
qu'Euripide aille lui-même avec sa femme, ses enfants et ses livres
sur un plateau de la balance pour rivaliser avec le poids de ses seuls

vers. On a ici un exemple parfait de ce que P. Thiercy appelle une
«image dramatisée» et S. Goldhill «literalization of metaphor»24.

2. 3. L'effet physique des vers tragiques sur les protagonistes
comiques

Conséquence logique (et comique) de l'armement verbal
d'Eschyle, les pruicrra de ce dernier ont, dans Yagôn proprement dit,
un impact bien concret sur son adversaire. Aristophane met en scène
les métaphores qu'il y a introduites. Le phénomène est analogue à

celui observé dans la scène de la balance, mais dans un contexte
proprement agonistique. Euripide, conformément à la position défensive
qu'il occupe dans la description que fait de lui le chœur (820), devra
en effet préserver son intégrité physique face aux assauts d'Eschyle.
Cette attitude défensive constitue de surcroît une dérision de l'attaque

militaire sérieuse entreprise par Eschyle dans Yagôn. D'autres
images, non militaires celles-ci, sont mobilisées. Des métaphores
météorologiques: «car un ouragan se prépare à éclater» (Tucjxos" yàp
eKßatveiv TrapacnceudCeTai, 848); «attention aux grêlons!» (duo
twv xa\af&v, 852-5): les vers armés se transforment ainsi en
grêlons qui sortent de la bouche d'Eschyle. Dans le même passage, on
observe un jeu comique sur les significations concrète et abstraite
d'une même expression: c'est un «mot capital» (pfjpa KecjxiXaLOv,
854) contre lequel Dionysos met en garde Euripide. L'expression
peut être entendue à la fois dans son sens figuré (un mot «crucial»,

23 Voir à ce sujet la théorie sémantique développée dans le Cratyle de Platon
(notamment 387c5-d9, 390d9e4, 391e4-392a2).
24 P. Thiercy, Aristophane. Fiction et dramaturgie, p. 95-119; S. Goldhill, The
Poet's Voice, p. 217.



40 ÉTUDES DE LETTRES

«décisif») ou dans son sens propre (un mot qui touche la tête, la tempe:
KpÔTacf)ov, 854), et ce d'autant plus que de la blessure occasionnée par
un tel mot ne surgit pas un morceau de la cervelle euripidéenne, mais
son Télèphe. Ce nouveau raccourci suggère que la matière organique
de l'esprit d'Euripide peut être confondue avec l'une de ses pièces, et
non des moindres dans la perspective d'Aristophane25.

Aux vers 860-64, c'est l'image de la morsure (SdKueiv, 8âKvea0ou)
qui est mobilisée par l'excellent ouvrier de la langue qu'est Euripide,
lorsque celui-ci se déclare prêt au combat. Notons que la métaphore
anatomique se prolonge au vers suivant, puisque les vers (TCtTrq) et
les chants (tù peXq) de la tragédie sont mis sur le même plan que
ses nerfs (tù veûpa)26. Au vers 999, c'est cette fois à Eschyle que
le chœur conseille le repli en usant d'une métaphore navale que l'on
retrouvera dans la scène du lécythe: auGTeiXaç, «cargue les voiles!».
Les vers 1016-17 explicitent un glissement supplémentaire entre les
différents niveaux référentiels, un glissement sous-jacent à toutes les

métaphores militaires appliquées au langage tragique d'Eschyle. Le
contexte est celui du pouvoir mimétique et didactique de la tragédie
sur le public. C'est l'occasion pour Eschyle de se vanter d'avoir
représenté des hommes valeureux et guerriers. C'est une nouvelle
métaphore, cette fois-ci interne à la fiction tragique telle que la présente
lui-même Eschyle, qui permet ce nouveau glissement. En effet, ce
dernier présente ses personnages comme «respirant lances,
javelines, casques à blancs panaches, heaumes, jambières, cœurs à sept
peaux de bœuf» (TTuéovTaç 86pu rat Xôyyaç Kai Xe vKoXôtpovç
Tpu^aXeias" Kai. TnjXqKas- Kai Kvp^iiSas- Kai Bup.oùs'
kTTTaßoclouç). L'illusion créée est celle des guerriers ne vivant, ne
respirant littéralement qu'à travers leurs armes. Si l'on songe aux
mots-armes de Vagôn, il vient très rapidement à l'esprit du spectateur

25 Le Télèphe, pièce pour nous fragmentaire, constitue l'une des principales

sources de parodie du personnage d'Euripide et de son théâtre par
Aristophane; voir en effet Aristophane, Acharniens 407-79 et passim, Femmes
aux Thesmophories 689 ss.; sur ce point, voir la contribution de Pierre Voelke
dans le présent volume, ainsi que G. W. Dickerson, «Aristophanes' Ranae»,
p. 179, n. 7, qui donne des parallèles dans l'Iliade pour le mot KpoTa^oç, comme
cible privilégiée des guerriers pour faire sortir des morceaux de cervelle du crâne
(èvKécpaXoç).
26 Sans oublier la double signification de tù péXq («les membres» et «les
chants»), la possible allusion aux organes génitaux masculins avec t<ïttt| (cf.
tù ttéq) et les titres cités ensuite, qui correspondent tous à des noms de héros
masculins, interprétation proposée par G. W. Dickerson, «Aristophanes' Ranae»,
p. 180-83; cf. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, ad v. 862.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 41

que ces objets peuvent constituer des armes pour Eschyle lui-même;
c'est ce que démontre d'ailleurs la réaction d'Euripide au vers
suivant: «Et voici venir le fléau. Le faiseur de casques va encore
m'assommer» (Kai 8f) xwPeî tout! tô kclkôv KpauoTTOiwu au p.'
émTpîiJjei, 1018), une phrase que l'on peut comprendre comme «il
va m'assommer en fabriquant des mots-casques». Par conséquent,
Euripide, jouant le jeu de Yagôn métaphorique, réplique en créant une
confusion entre les personnages tout en armures créés (le verbe est
TToiéw) par Eschyle et les armes de Yagôn. Deux niveaux référentiels
sont donc entremêlés, celui des personnages de la fiction tragique
qui se battent entre eux dans une bataille toute militaire, et celui des

personnages comiques d'Aristophane qui se battent entre eux dans
un agôn dont les mots sont envisagés métaphoriquement comme des

armes.
Juste avant la seconde partie de Yagôn, au moment où les poètes

vont littéralement se lancer mutuellement leurs vers, le chœur intervient

une dernière fois pour présenter la joute à venir. Je ne m'arrêterai

ici que sur les vers 1102-03, qui décrivent la lutte proprement
dite, cette fois au moyen de termes guerriers. Il s'agit bien ici d'un
TïôXepos-, et la joute est résumée par trois expressions verbales
concrètes (tclvt) ßiaicos", «pousser avec violence», èTTauaaTpé^eiv,
«faire demi-tour», KcrrrepeiSeabat Topojç, «enfoncer violemment»).

Brouillant les deux registres référentiels tragique et comique,
Aristophane crée l'illusion que ce sont les personnages de la fiction
tragique mobilisée par Eschyle, ou du moins leurs armes, qui viennent

directement frapper l'un des personnages de la fiction comique.
Le personnage d'Euripide, que ce soit en sa qualité de défenseur
essuyant les assauts d'Eschyle ou dans son rôle de technicien spécialiste
de la fabrication et de l'évaluation des vers tragiques, permet ainsi à

Aristophane de dramatiser les métaphores qu'il met en place tout au
long de Yagôn des Grenouilles21.

3. La scène du «\t|kù0loe dirojXeexeu» ou la verbalisation comique
d'un objet

La fameuse scène du «Xt|ku0loe àTTojXeaev» («perdit une fiole»)
constitue un cas particulier, intéressant sous bien des aspects. En

27 Sur les métaphores dramatisées, voir dans ce volume la contribution de Maria
Vamvouri-Ruffy, qui montre bien le mécanisme du glissement entre littéralité et
matérialité, ainsi que le fonctionnement du «régime métaphorique allégé» dont
parle F. Rastier, Arts et sciences du texte, p. 162.



42 ÉTUDES DE LETTRES

témoigne le débat sur l'interprétation du lécythe lui-même, tel qu'il
a eu lieu depuis des décennies par articles interposés28. Sans entrer
dans le détail de cette contreverse, il s'agit pour ma part d'interroger
son statut d'objet dans le texte et sur sa fonction comique à la fois à

l'intérieur du contexte mobilisé par les prologues auxquels l'objet se

trouve intégré, et à l'échelle plus large de Yagôn. Dans ce cadre,
observons tout d'abord la manière dont l'objet «lécythe» est appréhendé
par les protagonistes, et en premier lieu, la manière dont Eschyle
présente lui-même sa riposte aux prologues d'Euripide:

Esch. Eh bien, par Zeus, je n'ai pas l'intention d'écorcher
(kvictùj) un à un (kgit' erroç) chacun de tes mots (tô pfjp'
ËKaaTov); mais, avec l'aide des dieux, c'est au moyen
d'une petite fiole (œttô Xt)ku0lou) que je détruirai
(8iacj)0ep<3) tes prologues.

Eur. Avec une petite fiole (duo XqKuOTou)? Toi? Mes prolo¬
gues?

Esch. Avec une seule (eno? pôvou). Car tu composes de telle
manière que l'on adapte (èvappoCeiv) tout, une petite toison

(KwSapiov), une petite fiole (Xr|KÛ0iov), un petit sac
(OuXdiciov), à tes iambes. Je m'en vais de ce pas en faire la
démonstration.

Eur. Allons donc! Toi? La démonstration?

Esch. Certes!

Dion. Eh bien, il faut réciter maintenant.

Dans cette partie introductive (1197-1205), où Eschyle annonce
comment il entend riposter aux prologues d'Euripide, le vieux tragé-

28 Voir (dans l'ordre chronologique) C. P. Bill, «Lecythizing», J. H. Quincey,
«The Metaphorical Sense of AHKY0OZ and AMPULLA», Z. P. Ambrose,
«The Lekythion and the Anagram of Frogs 1203», J. Taillardat, Les images
d'Aristophane, p. 297-98, J. Henderson, «The Lekythos and Frogs 1200-
1248», C. H. Whitman, «AHKY0ION AIIQAEZEN», J. Penella, «KQIAAPION
in Aristophanes' Frogs» et «KQIAAPION: A Comment», J. Henderson,
«KQIAAPION: A Reply», J. G. Griffith, «AHKT0ION ATTQAEZEN:
A Postscript», G. W. Dickerson, «Aristophanes' Ranae», n. 27, B. Snell,
«Lekythion», R. Guido & A. Filippo, «AHKT0I ON ATTQAEZEN», G. Anderson,
«AHKY0YION and AYTOAHKY0OZ», W. Beck, «AHKY0ION ATTQAEZEN»,
M. Robertson, «AHKY01 ON and AYTOAHKY0OZ», D. Bain, «AHKY0ION
ATTQAEZEN: Some Reservations», M. Cavalli, «Le Rane di Aristofane», p. 100-
101 (avec la note 29). Ces articles constituent par leur ton souvent polémique un
véritable agôn philologique! Pour un bon résumé des principales positions, voir
A. H. Sommerstein, The Comedies ofAristophanes, p. 263-65, ainsi que la mise
au point de D. Sider, «Ar|KÛ0iov dTTcäXeaev: Aristophanes' Limp Phallic Joke?».



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 43

dien ne se contente pas littéralement de «gratter», de «racler» (kvlûw)
les vers de son adversaire, mais son intention est de «détruire», de
«ruiner» (ôiacf)0£ pû) les prologues qu'Euripide lui lance. Le vocabulaire

est toujours très concret et métaphorique. En outre, l'action
destructrice s'opère paradoxalement par l'intermédiaire de Inadaptation»
(èvapp.6£eiv) aux vers d'un objet incongru. Ainsi, on n'adapte pas un
mot, mais directement un objet à des vers. L'opération est différente
du phénomène observé précédemment. D'une part en effet le mot en
soi n'a rien d'armé. Il s'agit d'un objet anodin, de la vie courante.
D'autre part — et surtout — sa qualité de mot n'est pas thématisée.
Au contraire, c'est sa qualité d'objet qui est mise en avant. Pourtant,
dans le contexte de Vagôn, nous avons bien affaire ici à un mot armé,
et qui plus est en action. C'est bien à coup de «perdit une fiole»
qu'Eschyle désamorce la production verbale d'Euripide29.

L'effet produit par l'insertion du demi-vers iambique est de l'ordre

du parodique: Eschyle tente de ridiculiser Euripide en montrant
qu'une caractéristique tout euripidéenne, un objet aussi banal et anodin

qu'un petit lécythe, ruine la dimension proprement tragique des

vers d'Euripide, alors même que ce dernier se vantait ailleurs d'avoir
introduit des préoccupations quotidiennes dans ses drames (cf. 971 -
91). Dans ce passage, Dionysos renchérissait de manière parodique
en citant comme exemples des objets tels qu'une marmite (xuTpa,
983), une assiette (TpußXLov, 985), ou des denrées culinaires
quotidiennes. Dans la scène du lécythe, Eschyle affirme de surcroît qu'il
sera capable de ruiner les prologues d'Euripide par n'importe quel
objet (cmau). D'ailleurs, les trois exemples métriquement compatibles
mentionnés (rai. KcoÔdpiov rai Xqio)0Lov rai OuXdKiov, «une petite
toison, un petit lécythe, un petit sac»), avec leur probable connotation
triviale, voire sexuelle, sont véritablement des éléments comiques,
tels qu'Aristophane les utilise couramment30. Lorsqu'Euripide veut

29 S'il est vrai que, au sens strict et du point de vue métrique, ce n'est pas un
seul mot-objet qui est lancé par Eschyle, mais bien une expression verbale,
l'intention d'Eschyle et bien d'utiliser un objet et c'est cet objet auquel font
référence Dionysos et Euripide dans leurs réactions. Pour une argumentation centrée
sur le contexte métrique, voir Martin Steinrück dans ce volume, dont il convient
de confronter les remarques aux arguments présentés ici même. Sur la question
de savoir si le lécythe était figuré sur scène sous la forme d'un accessoire, voir la
note 27 de la contribution de Maria Vamvouri-Ruffy dans ce volume.
30 Pour ce qui concerne l'interprétation phallique du lécythe, voir C.
H. Whitman, «AHKY01ON ATTQAEZEN», J. Penella, «KQ1AAP10N in
Aristophanes' Frogs», B. Snell, «Lekythion», G. Anderson, «AHKY0Y1ON
and AYTOAHKY0O2» et D. Sider, «AqKÛ0Lov dmökeaev: Aristophanes' Limp



44 ÉTUDES DE LETTRES

montrer la redondance du langage eschyléen, en l'occurrence la
comparaison entre deux verbes signifiant «venir» dans un contexte tragique,

il introduit une comparaison à un niveau trivial, où le comique
naît du transfert entre les deux registres: «Oui, par Zeus, c'est comme
si on disait au voisin: "prête-moi ton pétrin, ou, si tu veux, ta huche"»
(1158-59). Dans un contexte indépendant de la description parodique
du théâtre d'Euripide, citons encore un passage où Aristophane joue
sur le détournement d'une situation par le biais de la matérialisation
et de la confrontation avec le banal. Dans la partie finale de la pièce
(1477-78), Dionysos établit une série d'équivalences entre la situation
d'Euripide (rester aux enfers, c'est-à-dire être mort) et des éléments
triviaux, où la gradation introduite conduit à un objet que l'on
retrouve dans la scène du lécythe: "t'iç 8' olôev e'i to £fjv \iév ècm
KaT0aueîu," to ttvcIv 8è SeiTTveîu, tô 8è Ka0eù8eiv kw8loe;
(«"Qui sait si vivre est autre chose qu'être mort", respirer que dîner?
dormir qu'une toison?»)31.

Revenons à la scène du lécythe proprement dite et passons en
revue les lancés de fioles successifs, en tentant de distinguer ce
faisant deux niveaux; d'une part celui le la cohérence sémantique
entre la séquence \qKÙ0iov dmoXeaev («perdit une fiole») et les

prologues entamés par Euripide, et d'autre part entre le jeu s'opé-
rant entre cette éventuelle cohérence (ou dysharmonie) et l'action
comique qu'elle suscite.

Phallic Joke?». Cette interprétation semble défendable pour une autre raison.
Outre l'allusion aux différentes parties des organes génitaux masculin suggérée
par les trois termes en question, le fait que les personnages perdant une fiole
perdraient par la même occasion leur virilité constitue une dimension comique
supplémentaire. Ce sont d'ailleurs tous des héros masculins.
31 Les exemples sont évidemment nombreux dans le théâtre d'Aristophane
(voir l'exemple cité au début de cette même contribution). Citons encore dans
les Grenouilles la scène où Dionysos fait le compte des répétitions eschyléennes
parodiées par Euripide au moyen de cailloux (ipr)(f>Lôv). Aristophane y introduit
une correspondance entre le vers qu'Euripide insère lui-même dans ses parodies
de chants d'Eschyle, une partie de son contenu (le labeur, la peine, kotos') et les
cailloux que Dionysos amasse, comme si les labeurs des vers se matérialisaient
dans les cailloux de l'intrigue comique. A la fin de l'échange, Dionysos croule
ainsi sous le poids des cailloux-labeurs. Sur un mode un peu différent, le jeu sur
les chemins géographique et «métaphorique» (c'est-à-dire les moyens de se
suicider) vers les Enfers mériterait d'être analysé dans le même sens (116-35). Sur
la présence d'éléments anodins chez Aristophane, mais aussi chez Euripide, cf.
M. Trédé, «A propos du "réalisme" d'Aristophane», ainsi que les réflexions de
Maria Vamvouri-Ruffy dans le présent volume.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 45

3.1. Premier assaut (1206-09)32
Eù. "Alvutttos', wç ô TïXeîottos' êcrrrapTat Xôyoç,

£ùv TTaiCTi TTeyTT|KovTa vairrtXq) ttXcitti
"Apyoç KaTaoxwy..."

Ai. ...Xr|KÙ0iov amuXecrev.

Al. tout! tl rjv tô XqKÙOtov; où KXaùcreTat;

Eur. «Egyptos, selon le récit le plus répandu, avec cinquante
fils, abordant au rivage d'Argos...»

Esch. perdit une fiole.
Dion. Qu'est-ce que cette fiole? Gare à elle!33

Au niveau de la cohérence sémantique, le contraste entre l'ampleur

de l'action décrite dans les vers tragiques (l'arrivée d'un grand
nombre de personnages dans un contexte guerrier, l'importance de la
figure d'Egyptos) et l'action isolée et anodine de la perte de la fiole
constitue au premier abord le moteur de l'effet comique. Ici, tout le
contexte des récits autour de la ville d'Argos suggéré par Vincipit que
cite Euripide est interrompu abruptement par la perte de la fiole. Du
point de vue grammatical, cette impression de surprise est renforcée

par le fait que le verbe dtTTuiXeaev vient couronner une phrase encore
incomplète: c'est le verbe principal que l'on attend depuis le début du
premier vers.

Pour ce qui concerne l'action comique, c'est d'abord la surprise
face à l'irruption du lécythe qui est exprimée ici. Notons que cette
réaction est mise dans la bouche de Dionysos, dont la fonction est ici
d'exploiter et d'expliciter la dimension comique mise en scène.

3.2. Deuxième assaut (1210-14)34

Ai. Xéy' eTepov aùrâ upôXoyov, iva Kai yviû TrâXiv.
Eù. "Aiôvuaos', os- Oùpcroicri Kai veßpüv Sopaîs"

rafiaTTTÖs" èv TTeÙKqcn TTapvacrcrov KàTa
TTT|8â x°peùcov..."

Ai. ...Xr|KÙ0iov àTTOjXeaev.

32 Le prologue cité est controversé: il s'agirait du prologue de VArchelaos,
une pièce perdue d'Euripide (cf. fr. 846 Nauck2). Mais Aristarque nie que ces
vers aient pu figurer dans le corpus euripidéen. Il s'agirait alors soit d'une autre
version en circulation à l'époque ou d'une modification due à Aristophane lui-
même. Cf. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs, ad v. 1206-09.
33 II pourrait aussi s'agir d'Eschyle (on aurait alors «Gare à lui!»). Je choisis la
solution, plus drôle, d'une adresse directe à la fiole, ce qui permet de conserver
un seul sujet pour les deux verbes du vers; cf. K. J. Dover, Aristophanes. Frogs,
et A. H. Sommerstein, The Comedies ofAristophanes, ad v. 1209.
34 Le prologue cité ici est celui de YHypsipyle, une pièce également perdue
d'Euripide (cf. fr. 752 Nauck2).



46 ÉTUDES DE LETTRES

AL. oljj.01 TreTTXr|Y|j.e0' duOts UTTO Tfjç XT|KÛ0OU.

Dion. Dis-lui un autre prologue, pour que je puisse me rendre
compte encore une fois.

Eur. «Dionysos, qui, le thyrse à la main, enveloppé de peaux
de faon, parmi les feux des torches, bondit sur le Parnasse
à la tête d'un chœur...»

Esch. perdit une fiole.
Dion. Malheur! Nous voilà à nouveau frappés par le lécythe.

C'est la figure de Dionysos, personnage principal de l'intrigue
comique, qui est sollicitée ici. Et la perte de la fiole est insérée dans une
situation bachique où les objets sont loin d'être absents. Le geste y
apparaît peut-être comme moins incongru, mais demeure comique,
puisqu'un petit vase ne fait pas à proprement parler partie de la
panoplie du parfait bacchant. Le comique naît ici non seulement du
décalage entre les deux contextes, mais aussi de la superposition de ces
contextes appliquée à la figure même de Dionysos. En effet, si c'est
bien le Dionysos tragique évoqué par Euripide qui «perd une fiole», le

spectateur a vite fait d'imaginer le Dionysos comique des Grenouilles
dans cette situation ridicule. La superposition entre les contextes
tragique et comique est donc fort subtile, car c'est un transfuge qui
l'incarne. De là l'impression d'une absence de clarté sur la question de
savoir si c'est le Dionysos tragique qui se retrouve dans un contexte
comique ou l'inverse35.

Cette confusion est confirmée par la réaction du Dionysos comique,

qui constate le «coup de fiole» de manière toute physique. De
surcroît, ce dernier parle à la première personne du pluriel. Or, ce
pluriel, qui au premier abord désigne surtout Dionysos et Euripide
qui font face à Eschyle, pourrait bien signaler cette confusion. La
première personne du pluriel désignerait alors tout à la fois le Dionysos
comique et le Dionysos tragique cité par Euripide. Par conséquent, si
le jeu comique sur l'inadéquation entre les contextes est présent, cela
reste encore implicite36.

35 On pourrait aller jusqu'à parler ici d'un Dionysos plus «fictif» (le Dionysos
tragique cité par Euripide) que l'autre (le Dionysos comique d'Aristophane).
Cela dit, il convient peut-être d'ajouter ici une réserve au sujet de la confusion
entre les niveaux tragique et comique, si l'on songe que le théâtre euripidéen que
nous décrit Aristophane dans les Grenouilles comporte de manière flagrante des
traits comiques, que l'on retrouve chez Aristophane lui-même. Sur ce point, voir
dans ce volume les contributions de Maria Vamvouri-Ruffy et de Pierre Voelke.
36 Par ailleurs, comme le remarquent Dover et Sommerstein dans leurs
commentaires respectifs, l'expression oïpoi TreTrXfiypeS' auSt? constitue une
allusion aux vers 1343 et 1345 de 1 'Agamemnon d'Eschyle (dipoi TTeTTXryvpaL



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 47

3.3. Troisième assaut (1215-24)37
Eù. àXX' oùSev ê errai TTpaypcr tipo? yàp toutoiA

tov TTpôXoyou oùx ë£ei TTpocràiJiai Xf|KU0ov.
"oùk eoTiv ôcjtiç ttclvt' àvf]p eù8aip.oveî"
q yàp TrecfwKÙs' èoOXoç oùk ëxei- ßL°y.

q Sixryevqs- cou..."

Al. ...XqKÛ0iov àmiXeaev.
Ai. Eùpim8q,
Eù. tî ècmv;
Ai. vipécrOai pioi SoKeî.

tô XqKÙ0iov yàp toûto TTveiKjeiTai ttoXù.
Eù. où8' âv |ià ttiv AripriTpa (JipoyTicraiiil ye.

vvvi yàp aÙToû toûto y' èKKeKÔi/ieTai.
Ai. L0i 8f) Xéy' ëTepoy KàTTéxou rrjs- Xr|KÙ0ou.

Eur. Mais ce n'est rien; car au prologue que voici il ne pourra
pas adapter de fiole: «Il n'y a pas d'homme heureux en
toute chose. En effet, l'un, de nature excellente, n'aura pas
de quoi vivre, l'autre, malchanceux de naissance,...»

Esch. .perdit une fiole.
Dion. Euripide!
Eur. Qu'y a-t-il?
Dion. Il me semble qu'il faut carguer les voiles. Car cette fiole va

souffler bien fort.
Eur. Il n'en est pas question, par Déméter, je ne saurais m'en

inquiéter. Car c'est maintenant qu'elle va lui sauter des
mains.

Dion. Alors vas-y, dis-en un autre, et prends garde à la fiole!

Le contraste entre l'action tragique mobilisée et la perte du lécy-
the est ici saisissant. En effet, au niveau sémantique, on ne se trouve
pas dans le contexte d'une action narrative mettant en scène un
personnage héroïque ou divin; il s'agit d'une sentence générale. D'autre
part, les vers tragiques sont au présent atemporel, et la perte de la
fiole, à l'aoriste, intervient dans la progression narrative d'une action.
Par conséquent, le contraste dépasse la simple incongruité des deux
contextes (tragique et comique) dans le cadre d'une action. On ne
peut même pas vraiment se représenter le sujet grammatical des vers
tragiques dans la situation concrète de «perdre une fiole». D'ailleurs,

Kaiplav TTXiyyfiv ëaw, 1343; wpoL pàX' aûQiç..., 1345), et c'est tout le contexte
tragique de la mort de Cassandre devinée par Agamemnon qui serait évoqué ici
dans un jeu parodique d'un autre ordre. Voir aussi S. Goldhill, The Poet's Voice,
p. 216-17.
37 II s'agit du prologue de la Sthénébée (Euripide fr. 661 Nauck2).



48 ÉTUDES DE LETTRES

c'est le seul prologue cité par Euripide où un verbe principal apparaît
avant l'interruption par Eschyle.

Lors de la réaction à ce troisième assaut, une métaphore navale
est introduite (vifjéoOai, cf. 999). La métaphore est même filée, puisque

c'est le lécythe lui-même qui souffle littéralement sur l'adversaire
(nwuaeiTai ttoXù). Le choix de l'image est ici tout à fait approprié
puisqu'on assiste à de véritables rafales. Euripide, quant à lui, entend
poursuivre son intention tout aussi métaphorique de détruire le lécythe

en le frappant, d'en amputer Eschyle (èioceKo^eTou). Et Dionysos
d'utiliser une expression défensive similaire à celle que l'on avait
déjà rencontrée à propos des vers armés, entendus comme des
grêlons: KotTTéxou rfjs" XqKÙGou (cf. üttö Tcou xa^aCé>v, 852). Notons
encore le verbe TTpoaa^ai («joindre», «attacher») dans la bouche
d'Euripide, pour décrire l'action opérée par Eschyle sur ses propres
vers au moyen du lécythe.

3.4. Quatrième et cinquième assauts (1225-36)38
Eù. "Ziôwviov ttot' aero; KdSgoç ckXlttcüv

'Ayf|vopo? TTaîs1--."

Ai. ...Xr|KÙ0iov cxtTwXeaev.

Ai. (L 8aip.6v' àv8pwv, aTTOirpica Tqv Xf|KU0ov,
ïva pq SiaKvaiaq tous TTpoXôyous f|pûv.

Eù. to T'I;

èyci) TTpiwpai tû8';
Ai. èàv nei0q y' ègoi.
Eù. où 8fjT', ènei ttoXXoùs upoXoyous Xéyeiv

iv' oÙtos oùx ë£ei Trpoodi^ai Xf|Ki>0ov.

"TTéXoiji ô TarraXeios- eiç ITîcrav poXûv
0oaîai îttttois..."

Ai. ...Xr|KÙ0iov dmoXecjev.

Ai. ôpâs, npocrriiltev uù Tqv Xf|Ki>0ov.
àXX', wya0', cti Kai vvv àir68os TTdoq t^x^TT
Xr|ipei yàp oßoXou Trdvu KaXï]v Te Kàya0f|v.

Eur. «Quittant autrefois la ville de Sidon, Cadmos, fils
d'Agénor...»

Esch. .perdit une fiole.
Dion. Diantre d'homme, achète la fiole, pour qu'elle ne déchire

plus nos prologues.
Eur. Quoi? Moi? La lui acheter?
Dion. Si tu m'en crois.

38 Ce sont les prologues du Phrixos (Euripide fr. 819 Nauck2) et de Ylphigénie
en Tauride.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 49

Eur. Certainement pas, car je pourrai citer de nombreux prolo¬
gues, où il ne pourra pas attacher de fiole: «Pélops, fils de

Tantale, allant à Pise avec ses chevaux rapides...»
Esch. .perdit une fiole.
Dion. Tu vois, il a encore une fois attaché la fiole. Voyons, mon

cher, paie encore maintenant, par tous les moyens. Pour
une obole, tu en auras une excellente en tout point.

L'attention se porte ici plutôt sur la réaction de Dionysos et d'Euripide

face à la riposte imperturbable d'Eschyle. Les deux prologues
ressemblent au premier. Le contraste est déjà connu, celui d'une
action tragique d'envergure désamorcée par la perte d'une fiole. Il s'agit
maintenant de retourner la situation. Après la métaphore marine et
météorologique, Dionysos introduit une métaphore tentant de déjouer
l'aspect proprement agonistique et militaire de l'échange, en
dédramatisant ainsi l'action. Dans ce cas, on exploite une autre dimension
de l'objet «lécythe»: il ne s'agit plus d'un mot appréhendé comme
arme, un objet détourné de son usage premier dans un but militaire
métaphorique, mais celui-ci retrouve sa qualité de simple objet
quotidien. Cette situation concrète est donc exploitée dans le but de créer
un double décalage entre l'objet lécythe et la situation agonistique: on
part d'une situation absurde à la base (un objet anodin qui vient
s'insérer dans un contexte tragique). Puis, une fois la situation agonistique

mise en place, à partir du moment où le spectateur s'est habitué
à avoir sous les yeux — ou plutôt entendre — un objet qui n'est pas
une arme intervenant dans une situation militaire, le retour dans le
cadre de l'action comique à la dimension anodine de l'objet crée un
effet de redoublement dans l'absurde, notamment par la mention tout
à fait concrète et précise de l'obole.

3.5. Sixième assaut (1237-42)39
Eù. pà tov Al' outtw y'- ëtl yàp elcrl poi cruxvoL

"O'iveùs- ttot' èk vfis-..."
Al. ...Xr|KÙ0iov aTTwXeaev.

Eù. ëacrou eiueîv Trpw0' öXou pe tôv crrixoy.
"OLveûs- ttot' èK yfj? TraXùpeTpou Xaßwv oxaxw
0ÙÛLV ÙTTapXCLS'..."

Al. ...Xr|KÙ0ioy àiTOjXeaev.

Ai. peTa^ù 0ùtov; Kai tIç aù0' ù4>elAeTO;

Eur. Par Zeus, pas encore. Car j'ai encore d'innombrables pro¬
logues.
«Un jour, Oenée, sur ses terres...»

39 II s'agit du prologue du Méléagre (Euripide fr. 516 Nauck2).



50 ÉTUDES DE LETTRES

Esch. perdit une fiole.
Eur. Laisse-moi d'abord dire le vers en entier.

«Oenée un jour aux champs, après avoir fait une abondante
moisson, sacrifiant en prémices...»

Esch. perdit une fiole.
Dion. En plein sacrifice? Et qui la lui subtilisa?

La réaction au sixième assaut est toute différente des précédentes,
dans la mesure où nous n'avons plus ici affaire à une réaction comique

au niveau superficiel de la situation agonistique, mais, et c'est la
seule fois, précisément au niveau de l'inadéquation sémantique entre
les vers tragiques et comiques. Dionysos se place sur le plan de la
situation dramatique mobilisée par Euripide, pour expliciter le décalage
introduit par la perte de lécythe. Ceci constitue un pas supplémentaire

dans l'appréhension comique de l'objet «lécythe». Si lors des
deux derniers assauts on envisageait le lécythe comme tel, c'est-à-
dire comme objet anodin, au niveau de Yagôn proprement dit, la réaction

de Dionysos fait ici de même au niveau de la fiction tragique par
le biais de la subversion. De manière à la fois conséquente et
paradoxale, l'action opérée par le lécythe sur les vers tragiques n'est plus
envisagée comme un lancer, un mouvement offensif, mais comme
une perte, à l'intérieur même de la fiction mobilisée par le prologue.
Dionysos se place au niveau de la cohérence fictionnelle et envisage
explicitement que la situation tragique se transforme en situation
comique. Son exclamation sonne tout à la fois comme la prise au
sérieux et la mise en évidence de la confusion des contextes tragique
et comique. Ainsi l'absurdité de la situation, mais aussi la subversion
comique des vers tragiques, n'est plus laissée à la seule appréciation
du spectateur. Elle est maintenant explicitée sur scène. Quant au
contraste entre l'action tragique et la perte de la fiole, si l'on envisage la
première interruption par Eschyle, on atteint le paroxysme de
l'absurde, puisque la cohérence de l'action est nulle dès le départ. Lors de

la deuxième interruption, la perte de la fiole intervient de manière tout
à fait incongrue lors d'un geste sacrificiel.

3.6. Septième et dernier assaut (1243-47)40
Eù. eaoov, ai tûv TTpôs- to81 yàp eiTTcmo.

"Zevç, à)? XéXeKTai Tfjs- àXr)0e[as" ütto"
Al. àTToXéis" cpéi yàp "Xt|kû0iov ÙTTwXeaev"

to Xt)ku0iov yàp tout' ètt! toîs" TTpoXôyoïcjl oou
(jjcjTTep Tà ctûk' ètri toTolv ôcJjOaXpoIs" ecf)v.

40 Prologue de Mélanippé la Philosophe (Euripide fr. 481 Nauek2).



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 51

Eur. Laisse tomber, mon ami. Qu'il essaie donc avec celui-ci:
«Zeus, ainsi qu'il est dit par la vérité même...»

Dion. Tu veux ma mort! Il va dire: «perdit une fiole». Car cette
fiole adhère à tes prologues comme le fie aux yeux.

Cet ultime assaut est interrompu par Dionysos lui-même. Le dieu
ne laisse même pas le temps à Euripide d'entamer le deuxième vers
où pourrait venir s'enchâsser «\t|k:ù0lov àméXeaev»41. Dionysos
insiste sur l'impossibilité de se sortir de cette situation en utilisant une
dernière métaphore qui exprimerait l'adhérence inextricable entre les

prologues d'Euripide et la petite phrase d'Eschyle. On sous-entend
d'une part que le lécythe s'intègre ne manière organique (êcf>u) aux
prologues du premier, de l'autre la métaphore est suffisamment
triviale pour ridiculiser le procédé d'Eschyle.

Par conséquent, dans le cas de la scène du lécythe, les vers d'Euripide

tels qu'ils figurent dans Vagôn ne sont considérés véritablement
comme des armes que de manière indirecte. C'est la contre-attaque
d'Eschyle qui les fait apparaître comme tels. Nous n'avons plus
affaire ici à une métaphore militaire qualifiant un mot (prjpa) mais à

un trait propre au théâtre d'Euripide, du moins tel que le revendique

l'Euripide des Grenouilles — et tel qu'on le trouve aussi chez
Aristophane—, utilisé par Eschyle pour la retourner contre lui.
Somme toute, la victoire d'Eschyle sur les prologues d'Euripide
repose sur l'usage d'une arme typiquement euripidéenne, arme qui
apparaît comme telle également dans la mesure où elle produit des
effets physiques tant sur Euripide, l'adversaire, que sur Dionysos, à la
fois le juge et le complice d'Euripide dans cette scène, de même que
protagoniste de l'un des prologues cités.

Pour revenir à l'interprétation phallique du lécythe, il me semble

que si cette dernière est plausible, elle n'est pourtant pas aussi
centrale que certains ont pu le suggérer. En effet, le propos d'Aristophane
est tout autant — sinon davantage — de jouer sur la confusion entre
les contextes tragique et comique. L'argument selon lequel le lécythe
fait référence à l'emphase propre au style tragique est ici pertinent. Si
les héros des prologues d'Euripide perdent leur lécythe, cela signifie
bien la perte de leur dimension tragique, et leur transfert dans le
registre comique par la même occasion42. Enfin, et comme l'a montré

41 D'après les vers que nous possédons de cette pièce d'Euripide, le deuxième
vers ne permettait pas d'intégrer cette fin de vers, cf. A. H. Sommerstein, The
Comedies ofAristophanes, ad v. 1244.
42 Voir à ce sujet D. Sider, «At)kû0lov àîTwXeaev: Aristophanes' Limp Joke?»,
p. 360-61, qui combine judicieusement cette interprétation avec celle de la
connotation sexuelle.



52 ÉTUDES DE LETTRES

S. Goldhill, le procédé de la répétition à l'infini, procédé que l'on
retrouve ailleurs chez Aristophane, constitue en soi un moyen paroxystique

et typique de la comédie pour explorer les limites du langage à

la fois comme système signifiant et comme outil de communication.
L'effet recherché par la répétition n'est-il pas de donner l'impression
que tous les prologues d'Euripide disent la même chose? On cherche
alors inconsciemment l'élément proprement tragique que la vacuité
de l'expression répétée sans relâche a fait disparaître, tout en transposant

cette disparition sur les personnages de la fiction tragique mobilisée:

la perte de la fiole correspond à la perte de l'élément tragique.43

4. Conclusion: la figure du poète tragique dans le prisme des effets
comiques

Il convient donc d'insister sur l'aspect ludique et subtil et sur la
réversibilité des différents glissements que nous avons pu observer.
Nous avons en effet affaire d'une part à la matérialisation de mots et
d'autre part à la verbalisation d'un objet, et ce dans un jeu de brouillage
constant entre signifié et signifiant. Le procédé mis en œuvre par
Aristophane pour intégrer les vers tragiques dans la comédie consiste
bien à appliquer des métaphores à ces vers en tant que tels, et à exploiter
ces métaphores de manière comique en les prenant à la lettre, dans un
processus de décodage dans le cadre même du déroulement de l'action
comique sur scène. Il y a là une mise en évidence, pour ainsi dire un
déploiement de la plurivocité des mots. Si dans la tragédie les métaphores
conservent bien souvent un sens énigmatique, il y a dans le cas de la
comédie d'Aristophane un regard, un jeu sur le processus même de la
métaphore, qui se trouve explicité et exploité jusqu'à l'absurde. Dans
le cas des Grenouilles, le jeu porte précisément sur la nature même du

comique et du tragique. En effet, il s'agit pour Aristophane, par
l'intermédiaire d'un agôn comique entre des auteurs tragiques évoluant dans
la pièce comme des personnages comiques, de désamorcer les vers tra-

43 Je paraphrase ici S. Goldhill, The Poet's Voice, p. 216. Pour les autres
exemples de répétition, voir Aristophane, Femmes aux Thesmophories 1070-
97, où Euripide, jouant le rôle d'Echo, répète systématiquement les dernières
expression du Parent (notons par ailleurs le vers 1073: àTToXeîs- |ù w ypaO,
orwpvXXopéi/ri, «tu m'assommes, vieille avec ton babil»), Oiseaux 974-91, où le
Diseur d'oracle répète trois fois puis Pisthétairos deux fois l'expression («tiens
prend le livre!»), ponctuant la lecture d'un oracle, et dans les Grenouilles, deux
scènes qui se suivent, l'une comportant la répétition des cailloux-labeurs (lf|
kottov où rreXdGeLç èit', àpojydv, «labeur, hélas! Que ne viens-tu à l'aide?»,
1265-77), l'autre l'expression parodiant les refrains des nômes citharodiques
d'Eschyle (TO<f>TTXaTTO0paT, 1285-95).



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 53

giques. Finalement nous assistons bien à la mise en scène de signifiés
tragiques comme signifiants comiques. Ainsi, par le truchement d'effets
parodiques, en plaçant les vers tragiques dans des situations comiques,
Aristophane semble mettre en cause, ou en tout cas brouiller, non
seulement les différents registres de langage, mais finalement les notions
mêmes de tragédie et de comédie. Les vers tragiques ne finissent-ils pas
par devenir une des substances du comique de la pièce?

De manière parallèle à ce que nous avons pu observer ici, il convient
de se demander dans quelle mesure Aristophane ne joue pas aussi sur le
tragique à l'intérieur du comique d'une autre façon. En effet, les héros
comiques aristophaniens ne se trouvent-ils pas fréquemment dans des
situations tragiques parodiées?44 Combien de fois les héros d'Aristophane
ne s'exclament-ils pas «je suis perdu» (à-rrôXXupai)? Ce phénomène
est valable pour tout le théâtre d'Aristophane, mais il prendrait une
dimension tout à fait particulière dans le cadre de Yagôn des Grenouilles
où ce sont bien des poètes tragiques qui endossent des rôles comiques.
L'expression «Xr)icù0iov àTTwXeaev» aurait alors une signification plus
subtile que celle que nous avons relevée précédemment. Il s'agirait en
effet d'une mise en abîme de la situation comique dans un vers tragique.
Le fait de «perdre une fiole» serait alors une parodie implicite de la situation

tragique, présente à la base dans le théâtre d'Aristophane, et utilisée
comme auto-référence comique de ce demier à lui-même, dans un
contexte de dérision du théâtre tragique. Il convient de rester néanmoins ici
prudent, car le prisme de la caricature chez Aristophane constitue un frein
à la définition précise des niveaux de sens, qui reste souvent poreuse45.

Enfin, si l'on songe au programme de la pièce, c'est-à-dire au désir
exprimé par Dionysos de trouver un poète «généreux», capable de
produire des mots «féconds», de manière «risquée», on peut se
demander si le poète que Dionysos recherche ne pourrait pas être finalement

Aristophane lui-même, un poète capable justement d'entremêler,
de brouiller les différents niveaux de discours, de transformer des vers
tragiques en armes comiques.

Frank Müller
Université de Lausanne

44 De manière parallèle, lorsque Dionysos demande à Héraclès le chemin le
plus court, mais aussi le plus tempéré pur arriver aux Enfers, et lorsqu'Héraclès
le prend au mot et lui donne trois itinéraires «naturels», c'est-à-dire trois moyens
de se suicider, Aristophane utilise un moyen hautement tragique de mourir
comme solution comique à la question de Dionysos (116-35; cf. note 35).
45 En témoignent les jeux d'appropriation et de dépossession décrits dans ce
même volume par Pierre Voelke.



54 ÉTUDES DE LETTRES

Ouvrages cités

Z. Philip Ambrose, «The Lekythion and the Anagram of Frogs 1203»,
American Journal ofPhilology, 89, 1968, p. 342-45.

Graham Anderson, «AHKT0TI ON and AYTOAHKY0OZ», Journal
ofHellenic Studies, 101, 1981, p. 130-32.

David Bain, «AHKY0ION ATTQAEZEN: Some Reservations»,
Classical Quarterly, 35, 1985, p. 31-37.

William Beck, «AHKY01ON AÏTQAEZEN», Journal of Hellenic
Studies, 102, 1982, p. 234.

Clarence P. Bill, «Lecythizing», Classical Philology, 36, 1941,
p. 46-51.

E. K. Borthwick, «Aeschylus vs. Euripides», Classical Quarterly,
49, 1999, p. 623-24.

Marina Cavalli, «Le Rane di Aristofane: modelli tradizionali
dell'agone fra Eschilo ed Euripide», in Ricordando Rajfaele
Cantarella, éd. F. Conca, Bologna, Cisalpino, p. 83-105.

Vittorio ClTTl, Eschilo e la lexis tragica, Amsterdam, A. M. Hakkert,
1994.

Gregory W. Dickerson, «Aristophanes' Ranae 862: A Note on the

Anatomy of Euripidean Tragedy», Harvard Studies in
Classical Philology, 78, 1974, p. 177-88.

Kenneth J. Dover, «The contest in Aristophanes' Frogs: the points at
issue», in Tragedy, Comedy and the Polis, éd. A. H.
Sommerstein, S. Halliwell, J. Henderson, B. Zimmermann,
Nottingham, Papers from the Greek Drama Conference, 1990,

p. 445-60.
— «The Language of Criticism in Aristophanes' Frogs»,
in Antike Dramentheorien und ihre Rezeption, Bd. 1, éd. B.
Zimmermann, Stuttgart, M. und P. Verlag, 1992, p. 1-13.
— Aristophanes. Frogs, Oxford, Clarendon Press, 1993.

Simon Goldhill, The Poet's Voice. Essays on Poetics and Greek
Literature, Cambridge, University Press, 1991.

John G. Griffith, «AHKY0ION ATTQAEZEN: A Postscript»,
Harvard Studies in Classical Philology, 74, 1970, p. 43-44.

R. Drew Griffith, «A Homeric Metaphor Cluster Describing Teeth,
Tong, and Words», American Journal of Philology, 116,
1995, p. 1-5.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 55

Rosanna Guido & Adele Filippo, «AHKT0ION ATIQAEZEN
(Ar. Ranae 1208 sgg.)», Grazer Beiträge, 10, 1981, p. 83-93.

Jeffrey Henderson, «KQIAAPI ON: A Reply», Mnemosyne, 27, 1974,
p. 293-95.

—, «The Lekythos and Frogs 1200-1248», Harvard Studies
in Classical Philology, 76, 1972, p. 133-43.

C. W. MacLeod, «Euripides' Rags», in Zeitschrift für Papyrologie
und Epigraphik, 15, 1974, p. 221-22.

Robert J. Penella, «KQ1AAPION in Aristophanes' Frogs»,
Mnemosyne, 26, 1973, p. 337-41.
— «KQI AAPION: A Comment», Mnemosyne, 27, 1974,
p. 295-97.

J. H. Quincey, «The Metaphorical Sense of AHKY0OZ and
AMPULLA», Classical Quarterly, 43, 1949, p. 32-44.

François Rastier, Arts et sciences du texte, Paris, PUF, 2001.
Martin Robertson, «AHK TO I ON and AYTOAHKY0OZ», Journal

ofHellenic Studies, 102, 1982, p. 234.
David Sider, «At|k:u0iov diTuiXeaeu: Aristophanes' Limp Phallic

Joke?», Mnemosyne, 45, 1992, p. 359-64.
Bruno Snell, «Lekythion», Hermes, 107, 1979, p. 129-33.
Alan H. Sommerstein, The Comedies of Aristophanes, IX, Frogs,

Warminster, Aris & Phillips, 1996.
Jean Taillardat, Les images d'Aristophane. Etude de langue et de

style, Paris, Les Belles Lettres, 1965.
O. Taplin, «Fifth-Century Tragedy and Comedy: A Synkrisis»,

Journal ofHellenic Studies, 106, 1986, p. 163-74.
Pascal Thiercy, Aristophane. Fiction et dramaturgie, Paris, Les

Belles Lettres, 1986.

Monique Trédé, «A propos du "réalisme" d'Aristophane», in
Aristophane. La langue, la scène, la cité (Actes du colloque de
Toulouse 17-19 mars 1994), éd. P. Thiercy & M. Menu, Bari,
Levante, 1997, p. 179-87.

Cedric H. Whitman, «AHKY0ION ATIQAEZEN», Harvard Studies
in Classical Philology, 73, 1969, p. 109-12.

Froma I. Zeitlin, Under the Sign of the Shield: Semiotics and
Aeschylus' Seven against Thebes, Roma, Ateneo, 1982.



56 ÉTUDES DE LETTRES

Annexe: Aristophane, Grenouilles 814-29

f) ttou 8etuöu epißpepeTas- x^°v evôoBev ë£et,
quite' au 8£uXaX6u Trep lôt| 0f|youToç ôSouTa

àyTLTéx^ou- TOT6 8f) pauiaç into Setups-
öpipaTa CTTpoßf|CTeTai.

ecrrat S' LTTTToXoipow Te Xôytou icopuGaioXa ueiicri
cjxLvôdXapoi Te irapa^ouiwu46 apiXeiiporra t' èpyûu
(ficûToç àpuuopéuou cftpcuoTétcTouos- àuSpos-

pf|pa0' LTTTToßap.oya.

(frp'iÇaç 8' aÙTOKÔpou Xocjua? Xaoïavxeva xa'LTav>
8etuôu èmaKuutou £uudytou, ßpuxwpeuo? paei
pqpaTa yopn^oTTayfj, muaicr|8ou QuociTcoy

ypyeyei <j>uaf||j.aTi

ëy0ey 8f) aTopaToupyos-, èmau ßacrauicrrpia, Xicrrrri

yXûaadueXtaaopivri <f>0ouepoùç Ktuoûaa xa^tRotis",
pfjpaTa Satouéur] KaTaXeTTToXoyf|aei
TrXeupoutou ttoXùu ttôuou.

Sans doute le poète à la voix grondante sentira en lui une violente
colère,
lorsqu'il verra son rival aiguisant ses dents volubiles;
alors pris d'une violente fureur
il fera rouler ses yeux!

Et il y aura des querelles de discours empanachés agitant la
crinière de leur casque
des éclats de clavettes et des entailles d'ouvrages
quand le mortel se défendra contre les mots galopant
de l'architecte de l'esprit.

46 Le manuscrit a crxivôaXd|j.cov Te TrapaÇovia. J'adopte la suggestion de
Dover qui offre un sens plus compréhensible: «des éclats de clavettes», qui
évoque les courses de chars et les accidents qui pouvaient s'y produire: cf. K.
J. Dover, Aristophanes. Frogs, ad v. 819 et Ë. K. Borthwick, «Aeschylus vs.
Euripides», p. 623.



VERS ARMÉS ET «PERTE DE FIOLE» 57

hérissant l'épaisse crinière de son échine velue
et fronçant un terrible sourcil, en rugissant il lancera
des mots chevillés, en les extirpant comme des planches de bois
dans un grondement de géant.

Ensuite, ouvrière de la bouche, éprouvant les vers,
une langue aiguisée, se déroulant, brandissant le mords de l'envie,
disséquant les mots, pulvérisera par ses raffinements
ce qui aux poumons coûta un si grand effort.




	Vers armés et "perte de fiole" : transactions tragi-comiques de mots et d'objets dans les Grenouilles d'Aristophane

