
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 3

Artikel: La politique somptuaire à Genève ou les limites de la compétence du
Consistoire (XVIe - XVIIIe siècles)

Autor: Walker, Corinne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870159

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870159
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA POLITIQUE SOMPTUAIRE À GENÈVE OU
LES LIMITES DE LA COMPÉTENCE DU CONSISTOIRE

(XVF-XVIIF SIÈCLES)

L'idée selon laquelle les ordonnances somptuaires seraient spécifiques à

la République calviniste a induit celle que le Consistoire, en tant qu'institution
gardienne des bonnes mœurs, aurait joué un rôle essentiel dans la répression des

comportements dispendieux. Pourtant, si le Consistoire genevois est très attentif à

la question des dépenses jugées excessives, la poursuite des infractions ne relève
pas de sa compétence. Au XVIe siècle, le respect des lois somptuaires, qui ne sont
d'abord que des ordonnances de police générale, est du ressort du Lieutenant de
police de la ville, puis, dès 1646, de la Chambre de la Réformation exclusivement
constituée de membres des conseils et d'où le Consistoire sera toujours exclu. La
volonté de tenir le tribunal des mœurs à l'écart de la politique somptuaire est attestée

par plusieurs éléments qui font toute la spécificité de la situation genevoise.

Dans son Histoire du luxe, publiée à Paris en 1881, Henri
Baudrillart écrit à propos des ordonnances somptuaires et de leur
poids à Genève: «De ces mesures, les unes furent impuissantes, les
autres n'eurent qu'une efficacité temporaire. Seul le petit État de
Genève conserva l'empreinte de l'esprit et du caractère de Calvin
[...]». Pour étayer son idée selon laquelle la cité de Calvin «ne fut
que le gouvernement de la morale pure appliqué à la société, sans
respect aucun de la liberté individuelle», Baudrillart donne une longue
citation dans laquelle le Consistoire est décrit comme une chape de

plomb qui se serait abattue sur la ville. Après avoir relevé la puissance
quasi occulte de cette institution, il énumère tous les domaines dans
lesquels son autorité est supposée s'être exercée: fréquentation des

tavernes, danses, jeux, réglementation des vêtements et des repas1.

1 La généralisation selon laquelle tous les aspects ludiques de la vie sociale



126 ÉTUDES DE LETTRES

Ainsi l'image de l'austérité genevoise, aujourd'hui encore
largement répandue, repose sur l'efficacité supposée des ordonnances
somptuaires, et sur le rôle joué par Calvin et par le Consistoire. Le
respect des ordonnances somptuaires serait donc une caractéristique

de la République calviniste dans laquelle le Consistoire, en tant
qu'institution gardienne des bonnes mœurs, aurait joué un rôle
essentiel dans la répression des comportements ostentatoires et dans la
limitation générale des dépenses.

1. Le mythe des «ordonnances de Calvin»

L'historiographie genevoise prétend volontiers que la législation
somptuaire genevoise doit tout à Calvin2. Pourtant, sans remonter à

l'Antiquité romaine, on sait que la limitation des dépenses et la
codification des signes de distinction apparaissent au XIIIe siècle dans
toute l'Europe et qu'elles perdureront, après la Réforme, dans des

régions aussi bien catholiques que protestantes. À Genève, les
premières mesures de type somptuaire remontent aux Statuts de Savoie
promulgués par Amédée VIII en 1430. La Réforme de 1536 n'a pas
apporté d'innovation, aucune réglementation particulière n'étant prise
avant 1558, soit dix-sept ans après l'installation définitive de Calvin
dans la cité.

Le Réformateur paraît en effet avoir été sceptique en matière de

réglementation des dépenses, en particulier vestimentaires. Certes son
opposition au luxe est constante et ses commentaires de la Bible ne
s'éloignent pas de la position traditionnelle des moralistes chrétiens

seraient compris dans les ordonnances somptuaires est un stéréotype récurrent de

l'historiographie genevoise. Un exemple récent en est donné par Olivier Fatio
et Béatrice Nicollier qui écrivent à propos de la ville au XVIe siècle: «Tout ce
monde travaillait dur et vivait dans un environnement réglé, dès 1558, par des
ordonnances somptuaires fixant la morale publique — suppression des étuves
mixtes, interdiction du jeu, contrôle de la fréquentation des tavernes, répression
de la paillardise et de l'ivrognerie — et surveillant de près la morale privée —
restriction des dépenses de luxe, d'habillement et de table [...]», Comprendre
l'Escalade. Essai de géopolitique genevoise, Genève, 2002, p. 29.
2 Marie-Lucile de Gallatin, auteur d'une intéressante étude sur les
ordonnances somptuaires genevoises au XVIe siècle, affirme ainsi qu'il n'exista
aucune mesure de ce type avant la Réforme: «Les ordonnances somptuaires

à Genève au XVIe siècle», Mémoires et Documents publiés par la Société
d'histoire et d'archéologie (désormais M.D.G.), t. XXXVI, Genève, 1938,
p. 196. L'association entre les lois somptuaires et la personnalité de Calvin est
manifeste dans leur qualification d'«ordonnances somptuaires de Calvin». Voir
Encyclopédie de Genève, Genève, 1992, t. 9: l'Art de vivre, p. 81 et p. 192.



LA POLITIQUE SOMPTUAIRE À GENÈVE 127

pour lesquels trop de richesse ne peut que constituer un danger pour
le salut des âmes. Cependant, conscient de la relativité des notions
de luxe et d'austérité, et rejetant le modèle de l'ascétisme religieux
traditionnel, il sait que «nous ne nous pouvons abstenir des choses qui
semblent plus servir à plaisir qu'à nécessité3». Surtout, il est lucide
sur les difficultés liées aux prescriptions:

Mais de nostre costé nous ne pouvons pas mettre une certaine loy
pour dire cela est défendu, cela est permis: voire traittant par le
menu de chacune chose. On en pourra bien en général tirer une
doctrine infaillible: mais si on veut déchiffrer tout ce menu bagage des

accoustremens des femmes, que ce seroit-ce? Jamais on n'en viendrait

à bout et il faudrait venir jusques à une espingle4.

Cette conscience de la relativité du luxe et de la difficulté de faire
appliquer les lois somptuaires explique peut-être sa modération...

Certes avant la publication des premières réglementations
somptuaires, en 1558 ou 15605, plusieurs affaires liées au jeu des
apparences avaient secoué la République, mais c'étaient là des problèmes
ponctuels directement liés au contexte politique, qui touchaient un
petit nombre d'objets dont l'enjeu symbolique religieux et surtout
politique était capital. Ainsi, en 1540 le Petit Conseil, imitant les défenses

prononcées à Augsbourg en 1530, à Zurich en 1532 et à Berne en
1536, avait interdit aux femmes de porter les cheveux déliés dans les

temples le jour de leur mariage, et aux hommes d'arborer chausses
et pourpoints chapplés6. Absent au moment de la publication de ces
interdictions, Calvin les avait d'autant plus volontiers soutenues à son
retour, que les chausses chapplées étaient particulièrement en vogue
chez ses adversaires. Lui-même soulignera d'ailleurs la dimension
politique qu'avait prise cette affaire: dans une lettre datant de 1547, il
reconnaît que «c'estoit ung menu fatras, qui ne valoit pas le parler, que la

3 Jean Calvin, Institution de la religion chrétienne, III, X, 1, éd. Kerygma-
Farel, p. 186.
4 Cité par M.-L. de Gallatin, «Les ordonnances somptuaires à Genève au XVIe
siècle», p. 200.
5 Les érudits ne sont pas d'accord sur la date exacte de cette première publication:

dans le premier texte conservé, datant de 1560, une allusion est faite à des

interdictions prises par le passé; or on sait que des discussions avaient eu lieu
deux ans auparavant, ce qui laisse supposer que des mesures ont pu être prises à

cette date, sans qu'on en ait conservé de trace. Voir à propos de ce débat, M.-L.
de Gallatin, «Les ordonnances somptuaires à Genève au XVIe siècle», p. 212-
215.
6 Culottes tailladées.



128 ÉTUDES DE LETTRES

découpure de leurs chausses, et nous avons tendu à une aultre fin, qui
estoit de les brider, et réprimer leurs follies7.»

Si ces quelques éléments montrent qu'il vaut la peine de reconsidérer

l'image traditionnelle du réformateur, champion d'une austère

politique somptuaire, ils suggèrent surtout qu'il faut reposer le
problème du poids du facteur religieux dans la question du luxe. En effet,
l'examen de la politique somptuaire poursuivie par les conseils de la
République jusqu'à la fin de l'ancien régime montre que ses
motivations sont souvent plus économiques et politiques que morales et
religieuses8.

2. Des ordonnances de police aux ordonnances somptuaires

À l'origine, et jusque vers 1630, les réglementations touchant aux
dépenses ne font qu'ajouter aux ordonnances de police générale quelques

articles concernant les vêtements et les banquets. Or, bien que
les textes ne fassent pas mention de l'instance juridique responsable
de leur application, ces lois relèvent de la Cour du Lieutenant et du
Petit Conseil9 conformément aux Édits sur les offices de 1543, revus
en 1568, qui stipulent que c'est au Lieutenant de police que revient
la tâche d'«estre dilligens à reprimer et corriger toutes insollences et

7 Cité par Émile Doumergue, Jean Calvin, les hommes et les choses de son
temps, Lausanne, 1899-1927, t. VI, p. 102.
8 Corinne Walker, «Les lois somptuaires ou le rêve d'un ordre social.
Évolution et enjeux de la politique somptuaire à Genève (XVIe-XVIIF siècles)»,
Équinoxe, 11 (1994), p. 111-127.
9 La question de la compétence en matière somptuaire au XVIe siècle a été

peu évoquée dans l'historiographie. Est-ce parce qu'alors le rôle de la Cour du
Lieutenant va de soi? Peut-être. C'est en tout cas ce que suggère Louis Dufour-
Vernes lorsqu'il évoque rapidement l'indifférence dans laquelle étaient tenues
les ordonnances par le fait que le Lieutenant était «trop occupé ailleurs...»
{L'Ancienne Genève, 1535-1798, fragments historiques, Genève, 1909). M.-L.
de Gallatin, elle, ne pose jamais clairement la question alors même que son étude
fouillée donne de nombreux indices sur le rôle dévolu à la Cour du Lieutenant
(«Les ordonnances»). Nous l'avons nous-même passée sous silence dans notre
article sur l'activité de la Chambre de la Réformation au XVIIe siècle: «Images
du luxe à Genève. Douze années de répression par la Chambre de la Réformation
(1646-1658), Revue du Vieux-Genève, 17, 1987, p. 21-26. Ce manque de précision

marqua les travaux les plus récents: après s'être posé la question du rôle de
la Cour du Lieutenant en matière de réglementation somptuaire, Barbara Roth-
Lochner suggère que les infractions étaient au XVIe siècle poursuivies par le
Petit Conseil et le Consistoire, («Messieurs de la Justice et leur greffe», MDG
54, Genève, 1992, n. 4, p. 18.)



LA POLITIQUE SOMPTUAIRE À GENÈVE 129

dissolutions contraires à bonne pollice et faire que les ordonnances
de la ville soyent observées [...]10». D'ailleurs, les prescriptions sont
portées à la connaissance du public à son de trompe et criées sur toutes

les places de la ville en présence du secrétaire de la «banche»,
c'est-à-dire du tribunal du Lieutenant.

La compétence du Lieutenant de police11 en matière de limitations
vestimentaires est clairement attestée au cours des affaires qui ont
précédé les premières publications somptuaires. C'est lui qui s'était
plaint en 1547 de ce qu'on continuait à porter en ville des chausses
chapplées en dépit de leur interdiction12. Il n'est donc pas étonnant de

constater que dans les années postérieures à la publication de 1558, les
allusions au rôle du Lieutenant en matière de réglementation somp-
tuaire soient plusieurs fois évoquées dans les registres du Conseil: en
1562 il demande des précisions sur la conduite à adopter à l'égard de
certaines nouveautés vestimentaires13, en 1565, le Conseil lui renvoie
le cas d'un couple accusé de s'être marié en habits trop luxueux14,
ou encore en 1573 les conseillers lui intiment l'ordre de faire observer

les réglementations et de poursuivre les femmes qui persistent à

porter leurs cheveux «entortillez»15. Deux ans plus tard, en 1575, ce
sont ses interrogations à propos de quelque nouveauté vestimentaire
qui seront à l'origine d'une révision de l'ordonnance précédente. On
lui en remettra d'ailleurs un exemplaire «pour instruction»16. Ces
éléments montrent bien que, même si cela n'est pas explicitement codifié,

les affaires somptuaires relèvent clairement de la Justice civile au
même titre que les affaires de police générale.

Qu'en est-il alors du Consistoire auquel on a coutume d'attribuer
la poursuite des infractions en matière somptuaire? Lorsque, dans les

10 Edits sur les offices: serment du Lieutenant et de ses auditeurs, janvier 1568,
Sources du droit (désormais S.D.), t. Ill, p. 245.
11 Sur la Cour du Lieutenant de police, voir B. Roth-Lochner, «Messieurs».
12 Cité par M.-L. de Gallatin, «Les ordonnances», p. 205.
13 Ainsi, en novembre 1562, le Lieutenant s'interroge sur les femmes qui
portent des coiffes d'or, des ceintures d'argent et «autres accoustremens superflus

comme brasseletz, pour scavoir comme il s'y debvra guider à cause que
despuys lesdites cries (celles de 1560) on l'a toléré». AEG, Registre du Conseil
(désormais RC) 57, fol. 154 v.
14 En août 1565, le Conseil renvoie à la juridiction du Lieutenant le cas
d'Humbert Carrier accusé, ainsi que sa femme, d'avoir porté des vêtements trop
luxueux le jour de ses noces, cité par M.-L. de Gallatin, «Les ordonnances»,
p. 225.
15 RC 68, fol. 165, 11 août 1573.
16 Préambule à l'ordonnance de 1575, S.D. Ill, p. 315.



130 ÉTUDES DE LETTRES

années qui suivirent la mort de Calvin, les objets de conflits entre les
magistrats et les pasteurs se multiplièrent17, ceux-ci n'hésitèrent pas à

souligner la tiédeur avec laquelle le Conseil menait la lutte contre les
débordements de tous genres, et contre le luxe en particulier. En 1575
la critique s'envenima au point que les pasteurs s'en prirent en chaire
à la mollesse du gouvernement qu'ils accusaient «d'injustice, d'avoir
de l'indulgence pour les vices et les excès, et entre autres pour l'usure
et le luxe, et d'autoriser la jeunesse au libertinage18.» Le Conseil tança
les pasteurs d'avoir ainsi remis publiquement en cause son autorité et
l'affaire se termina par une séance de conciliation.

Les pasteurs continuent pourtant à dénoncer l'inaction de la justice

et à délibérer sur les moyens de faire appliquer les ordonnances.

La Vénérable Compagnie évoque régulièrement la question,
concluant parfois, comme en 1613 ou en 1618, que «puisque du côté
de Messieurs on n'en peut attendre reformation comme dessus nous
l'avons expérimenté par cy devant, c'est à cette Compagnie de s'y
porter courageusement tant par exhortations publiques en chaire que
par censures au Consistoire envers ceux qui auront transgressé les
ordonnances19». Ce n'est là que menace, car si le Consistoire peut inciter

— et il le fera — les pasteurs à prêcher contre les comportements
luxueux, il n'a par contre aucune légitimité à faire comparaître
quelqu'un pour un délit de cette nature...

En effet, les textes des ordonnances se font de plus en plus précis,

s'attachant à définir avec toujours plus de détails, les instances
chargées de leur exécution, leur mode de fonctionnement, ainsi que
leurs pouvoirs et leurs devoirs. Ces prescriptions évoquent toujours
le Lieutenant, jamais le Consistoire. Certes il arrive que les registres
du tribunal des mœurs mentionnent des affaires liées à des vêtements
ou des repas jugés excessifs, mais d'une part les cas sont très rares
— un en 1572, cinq en 1576 et deux en 1581 — et surtout le motif
principal de ces comparutions est ailleurs, soit qu'il y ait eu injures
envers les représentants du Consistoire, soit que les prévenus aient
été accusés d'autres vices, tels que paresse, insolence ou mœurs
dissolues. En tout cas, de telles mentions disparaissent des registres dans
les premières décennies du XVIIe siècle. Pourtant en 1615, à la suite

17 Sur les rapports entre magistrats et pasteurs dans la seconde moitié du XVIe
siècle voir Eugène Choisy, L'État calviniste à Genève au temps de Théodore de
Bèze, Genève, Paris, 1902 et E.-W. Monter, Calvin's Geneva, New-York, 1967.
18 Jean-Antoine Gautier, Histoire de Genève, t. V, p. 146.
19 AEG, Registre de la Compagnie des pasteurs (désormais RCP) 6, f. 265,
4 décembre 1618.



LA POLITIQUE SOMPTUAIRE À GENÈVE 131

d'une remontrance des pasteurs sur l'oisiveté et le luxe, certains
magistrats avaient proposé «que les Srs du Consistoire facent debvoir
d'appeler ceux qu'ilz voyent y contrevenir [aux lois] et qu'ilz les ren-
voyent pardevant la Seigneurie pour estre chastiez20.» Cet appel au
tribunal des mœurs restera lettre morte, les pasteurs préférant veiller
aux infractions dans leurs quartiers, décidant, comme en 1621 à propos

des parures des femmes, «que chasque ministre y prendra garde
en son quartier et leur remonstrera en particulier de se contenir en
modestie21».

Les premières décennies du XVIIe siècle marquent une étape
importante dans l'histoire de la législation somptuaire, qui va se détacher

peu à peu des ordonnances de police. En 1631, le Conseil publie
un édit intitulé Ordonnances et règlements concernant la piété,
jurements, blasphèmes, habits, noces, banquets, etc... dans lequel la majorité

des articles concerne la limitation des dépenses de consommation,
auxquels s'ajoutent quelques prescriptions sur la nécessité d'envoyer
les enfants au catéchisme, de tenir les rues propres et de limiter la
chasse. Les ordonnances publiées en 1631, 1639 et 1642 relèveront
toutes de ce modèle, dans lequel le Consistoire a pour la première fois
sa place, comme en témoigne le paragraphe de conclusion:

Mandans au seigneur lieutenant, seigneurs commis sur les dixaines,
procureur general et tous autres seigneurs de Justice qu'il appartiendra,

de faire exactement et rigoureusement executer les présentes,
sans aucune exception ni acception de personnes; et aux anciens du
Consistoire et dixeniers d'y veiller soigneusement et reveler sans
délai ceux et celles qui auront contrevenu trois jours après la
présente publication.22

Jusqu'en 1642, date de la dernière ordonnance publiée avant la
création, en 1646, d'une Chambre de la Réformation spécifiquement
chargée des affaires somptuaires, les lois se conclueront en ces termes.
Cette codification des pratiques judiciaires montre que si les officiers
de justice ont le pouvoir d'appeler les contrevenants à comparaître
devant la Cour du Lieutenant, voire devant le Conseil, la responsabilité
de la dénonciation revient aux dizeniers et aux Anciens, c'est-à-dire
aux membres laïcs du Consistoire. L'allusion au rôle du Consistoire
restera pourtant bien éphémère puisqu'elle disparaîtra dès la création
de la Chambre de la Réformation. Y a-t-il ici une manière d'entériner

20 AEG, RC 114, fol. 170 v., 24 juillet 1615.
21 AEG, Registre du Consistoire, R 51, fol. 128, 21 juin 1621.
22 Ordonnance de 1631, S.D., Ill, p. 108.



132 ÉTUDES DE LETTRES

des usages de surveillance mis spontanément en place par les
pasteurs? En d'autres termes, les pasteurs avaient-ils jusqu'ici coutume
de dénoncer aux officiers de justice ceux qui enfreignaient les lois?
Les registres de la police relevant de la Cour du Lieutenant antérieurs
à 1690 n'ayant pas été conservés, il est difficile de le dire. Si on en
croit les registres du Consistoire où ces affaires auraient pu être
évoquées, ce tribunal ne paraît pas avoir été très actif en la matière: on
trouve en effet une seule mention au XVIIe siècle, en janvier 1634, de
la décision de faire une enquête sur les femmes qui portent des rabats

trop coûteux, pour «pouvoir donner advis au Lieutenant23»...
Quoiqu'il en soit, dès la création de la Chambre de la Réformation

en 1646, tout appel à la dénonciation par les pasteurs disparaît. C'est
que l'enjeu de la législation somptuaire est de plus en plus clairement
économique et politique. En 1668 est publiée un texte qui porte désormais

le titre d'ordonnances et lois somptuaires, dans lequel s'affirme
une législation spécifiquement centrée sur le problème des dépenses,
où toute notion de comportement moral ou religieux a disparu. Ainsi,
des ordonnances morales on passe aux ordonnances véritablement
somptuaires. D'un système de représentations où la dépense n'est
qu'un aspect de la conduite et des mœurs d'une communauté
chrétienne, on passe à un modèle où l'exhibition des signes de richesse et
la codification des signes hiérarchiques sont au centre des préoccupations

du législateur.
L'action du Consistoire est désormais clairement limitée à son

droit de remontrances au Conseil. Ainsi se marquera la séparation
définitive des prérogatives: au Consistoire le contrôle des mœurs et des

comportements religieux, aux conseils et, dès 1646, à la Chambre de
la Réformation, celui des dépenses. Pourtant l'implication du tribunal

des mœurs dans l'observation de la politique somptuaire continuera

à être envisagée: en 1659, face aux difficultés rencontrées par la
Chambre de la Réformation on évoque la possibilité de lui transférer
des compétences24, en 1698, on envisage de renvoyer devant lui ceux
que la Chambre aura convoqués25. Un siècle plus tard, la question se

pose toujours: en 1790 un conseiller propose encore «qu'on examine
si le Venerable Consistoire ne devrait pas avoir quelque part à cette
branche de nôtre police26.»

23 AEG, Registre du Consistoire, R 53, fol. 134 v., 2 janvier 1634.
24 AEG, RC 159, p. 159, 1er avril 1659.
25 AEG, RC 198, p. 37, 10 janvier 1698.
26 AEG, RC 295, p. 26, 15 janvier 1790.



LA POLITIQUE SOMPTUAIRE À GENÈVE 133

3. Le partage des rôles

Le problème de la compétence du Consistoire en matière somp-
tuaire, comme toute l'histoire de la législation, témoigne de
l'affirmation de la prééminence du pouvoir politique sur les instances
religieuses de la ville. C'est là une conséquence de la doctrine cal-
vinienne, selon laquelle le pouvoir temporel et le pouvoir spirituel
doivent se compléter sans se confondre, les attributions de l'Église
étant uniquement d'ordre spirituel et limitées à la discipline ecclésiastique27.

Les représentants du Consistoire le savent bien, qui concluent
toujours leurs remontrances contre le luxe en faisant appel, pour punir
ceux qui enfreignent les lois, au pouvoir des magistrats.

Cet aspect de la lutte contre le luxe est d'autant plus remarquable
qu'il semble bien être particulier à Genève. En effet, à Zurich ou à

Berne par exemple, les lois conserveront jusqu'à la fin de l'ancien
régime leur caractère d'ordonnances morales28 mêlant les prescriptions
liées à la consommation à celles qui touchent plus directement les
mœurs. D'ailleurs dans ces États, le pouvoir ecclésiastique a toujours
tenu une place importante dans la lutte contre les excès somptuaires
puisque ces infractions relevaient à l'origine de la juridiction consis-
toriale, et lorsqu'on établit au milieu du XVIIe siècle des Chambres de
la Réformation, les représentants des Consistoires en firent toujours
partie29. À Genève, rien de tel: non seulement le Consistoire ne disposait

pas du pouvoir de punir ceux qui contrevenaient aux règlements
somptuaires, mais la Chambre de la Réformation resta exclusivement
formée de magistrats issus des conseils. Si l'on songe en outre qu'à
Genève, contrairement à d'autres régions, il n'est pas d'usage de lire
les ordonnances en chaire, on peut légitimement s'interroger sur la
place du Consistoire dans la politique somptuaire et se demander si

27 Sur les compétences de l'Église à Genève, voir Cornelia Seeger, Nullité de
mariage, divorce et séparation de corps à Genève au temps de Calvin, Lausanne,
1989, p. 83-85.
28 Voir à ce propos John Martin Vincent, Costume and Conduct in the laws of
Basel, Bern and Zurich (1370-1800), Baltimore, 1935 et Peter Ziegler, Zürcher
Sittenmandate, Zurich, 1978.
29 A Bâle par exemple, la Chambre de la Réformation est composée de trois
membres du Conseil, de deux membres du clergé et de deux représentants de
la communauté des citoyens. Pour l'étude comparative des compétences con-
sistoriales, voir Walther Köhler, Zürcher Ehegericht und Genfer Konsistorium,
2 vol., Leipzig, 1932-1942 (Quellen und Abhandlungen zur Schweiz.
Reformationsgeschichte, 7 u. 10) et Jean Adam-François Wendel, «Le tribunal
matrimonial de Zurich et le Consistoire de Genève, à propos d'un livre récent»,
Revue d'histoire et de philosophie religieuse, 13 (1933), p. 448-457.



134 ÉTUDES DE LETTRES

celui-ci joua vraiment le rôle qu'on lui prête dans le domaine de la
discipline et de la surveillance des mœurs...

Pourtant, en dépit de son absence comme instance judiciaire
chargée de lutter contre le luxe, on ne saurait minimiser le rôle du
Consistoire dans l'élaboration et l'évolution de la politique somp-
tuaire. Son poids s'est manifesté autant par ses remontrances,
déterminantes dans la mise à jour des lois et la publication de nouvelles
ordonnances, que par l'influence qu'il exerçait sur les conseillers
qui se firent l'écho de ses préoccupations. Dans les discussions
suscitées par chaque révision des lois, on voit bien en effet s'affirmer
un courant moraliste qui ouvre la voie à une critique systématique
des dépenses et du luxe. Ce parti des moralistes prendra de plus en
plus clairement au cours du XVIIIe siècle le relais des pasteurs et du
Consistoire qui, eux, se retireront du débat. En effet, les remontrances
sur le luxe se font de plus en plus rares dans la seconde moitié du
XVIIe siècle pour disparaître complètement après 1725, au moment
même où éclate la fameuse querelle du luxe qui agitera tout le siècle.
Le débat sur le luxe sera désormais philosophique, économique et
social, plutôt que religieux et moral. Ce lent mouvement de laïcisation
est particulièrement manifeste dans les motivations exprimées dans
les préambules des lois.

Jusqu'au milieu du XVIIe siècle la référence aux valeurs religieuses

occupe une place importante. Le législateur se pose en gardien
spirituel et temporel de la loi divine: les dépenses excessives sont
contraires à la doctrine même du christianisme, elles portent atteinte
à ceux qui vivent selon l'Évangile et menacent l'intégrité de la cité
par les vices de toutes sortes qu'elles entraînent. Ainsi se trouvent
mêlées les justifications religieuses et politiques, les préoccupations
spirituelles et celles qui touchent avant tout au fonctionnement social.
Le magistrat n'omet d'ailleurs pas de souligner le bien-fondé de la
législation civile en affirmant sa permanence et son accord avec le
discours pastoral. Dans cette période, la référence à l'autorité divine
est indissociable de la vie sociale et de la représentation politique
de la cité. Dans un monde où toute organisation sociale est perçue
comme le reflet de la volonté de Dieu, elle contribue à fonder l'idée
d'une spécificité de la République définie par son appartenance
religieuse, par opposition à ceux qui ignorent «la vérité évangélique». Ce
modèle d'organisation sociale et religieuse associée à une discipline
morale est alors un des éléments constitutifs du mythe de la Rome
protestante qui s'était élaboré au cours du XVIe siècle30.

30 À propos du mythe de Genève au XVIe siècle, voir Alain Dufour, «Le mythe



LA POLITIQUE SOMPTUAIRE À GENÈVE 135

La coexistence des références à l'Église et à l'État dura un siècle,
tant que dura dans les ordonnances le mélange des articles de type
somptuaire et ceux qui relevaient des pratiques religieuses et de
police de la ville. Puis, avec l'affirmation de la législation somptuaire
comme genre spécifique, la séparation s'opère clairement entre le
domaine religieux et le domaine politique. D'ailleurs si jusqu'au milieu
du XVIIe siècle, la révision des ordonnances était entreprise pour
répondre aux interventions des pasteurs et du Consistoire, ce sont
désormais les conseillers, en particulier les membres de la Chambre de
la Réformation, qui réclament de nouvelles publications.

Ainsi au XVIIIe siècle le corpus de lois acquiert sa cohérence et
sa spécificité au point qu'il n'est plus nécessaire pour le magistrat
d'expliciter ses motivations. Ainsi en 1747, le préambule se
contente d'évoquer de façon laconique «les grands avantages qui peuvent

revenir à l'État en général, & à chaque Famille en particulier, de
l'exacte observation de nos Ordonnances». Tout se passe comme si
la réglementation des dépenses est désormais une évidence inutile à

justifier pour un gouvernement dont l'autorité en la matière n'est plus
à contester. En effet, si jusqu'à la fin du XVIIe siècle les préambules
avaient coutume de justifier les nouvelles publications par la nécessité

de remédier à l'indifférence dans laquelle étaient tenues les lois
précédentes, un tournant s'opère au XVIIIe siècle dans la rhétorique
justificative du législateur qui se borne désormais à présenter chaque
nouvelle publication comme une simple adaptation. Ainsi s'affirme
l'image d'une politique cohérente où toute allusion à l'impuissance
du gouvernement a disparu et où le législateur apparaît seulement
soucieux d'adapter les règlements à l'évolution des modes et des usages.

Notons que cet artifice rhétorique ne semble pas avoir convaincu
les sceptiques, ou les réalistes qui, comme le professeur de droit Jean
Cramer, intervint auprès du Conseil pour dénoncer «les inconveniens
d'avoir des loix que l'on ne fait pas observer, les conséquences
fâcheuses qui en résultent pour le Gouvernement. Il a conclu par dire
qu'en ce cas il vaut mieux suprimer entièrement nôtre pragmatique
que de la laisser subsister31.»

En dépit de ces avertissements, la politique somptuaire sera
poursuivie avec constance jusqu'à la fin de l'ancien régime. Car lorsque
les conseils agissent, ils le font certes pour répondre aux moralistes,

de Genève au temps de Calvin», Revue suisse d'histoire, 9 (1959), p. 489-
518.
31 AEG, RC 251, p. 15, 8 janvier 1751.



136 ÉTUDES DE LETTRES

mais aussi pour préserver une certaine image de l'État. Les moyens
engagés pour faire observer les ordonnances en témoignent clairement.

Il y a bien là un choix. Le choix de croire à une politique somp-
tuaire incarnée dans une réalité juridique et institutionnelle qui écarte
délibérément toute instance religieuse.

Quant à la définition des objets interdits, elle montre bien que
l'austérité ne fut qu'un rêve. Un rêve promis à un long avenir dès lors
qu'il jouera un rôle fondamental dans l'identité de la cité. C'est sans
doute ce qui explique la force du stéréotype dont se font l'écho ceux
qui continuent à croire à la simplicité exemplaire de la République
et au poids de la religion dans la politique somptuaire menée par les
conseils.

Corinne Walker


	La politique somptuaire à Genève ou les limites de la compétence du Consistoire (XVIe - XVIIIe siècles)

