
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 1-2

Artikel: De la Germanie de Tacite à la germanité des Burgondes : permanence
de quelques coutumes

Autor: Favrod, Justin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DE LA GERMANIE DE TACITE À
LA GERMANITÉ DES BURGONDES :

PERMANENCE DE QUELQUES COUTUMES

Quatre siècles séparent la Germanie de Tacite et la Loi des Burgondes ou
Loi Gombette. Les deux textes indépendants l'un de l'autre sont de nature
très différente. Toutefois, plusieurs coutumes qu'ils révèlent sont
semblables. Il apparaît donc que des coutumes germaniques ont perduré.
Inversement, les similitudes entre les deux documents laissent à penser que
Tacite fournit des informations exactes sur les Germains malgré le caractère
très rhétorique de son essai.

Avec une érudition phénoménale, Georges Dumézil a comparé
des mythes romains, grecs, Scandinaves, thraces, scythes, perses,
indiens... Il a lancé des ponts entre les siècles, parfois les
millénaires, comme entre les continents1. On le surprend à compiler
des légendes orales ossètes du XXe siècle pour les mettre en
parallèle avec les plus anciens écrits de l'histoire. Il parvient par ces
brassages à sortir de l'oubli la conception et l'univers mental de

peuplades depuis longtemps disparues, les Indo-Européens. Il met
en évidence une société se concevant et concevant son panthéon
comme divisés en trois fonctions : d'abord le royal et le sacré,
ensuite la guerre et enfin la production et la fécondité. Il montre
aussi les avatars particuliers de ce schéma originel. Tout comme
les linguistes ont reconstitué la langue disparue de ces tribus en
comparant les langues historiques qui en étaient issues, Georges

1 La somme de son travail est réunie dans les trois volumes de Mythes et
épopées, Paris : Gallimard, 1968-1973.



212 ÉTUDES DE LETTRES

Dumézil a reconstruit l'univers mental d'hommes préhistoriques.
Il a été beaucoup critiqué sur sa méthode, sur son audace et parfois

sur ses a priori politiques2.
Ses thèses ne paraissent pas universellement acquises aujourd'hui.

C'est vrai: il est difficile dans notre monde qui semble
évoluer d'instant en instant d'admettre qu'un mythe ou un rite
traverse quatre mille ans sans grand dommage ou qu'une conception
de la société, de la famille, du mariage, de l'échange puisse durer
des siècles. On peut rétorquer que les mots et la langue sont
porteurs d'une vision du monde. Si ceux-ci se transmettent, il n'y a

pas de raison que des traits culturels ne perdurent pas également.
Il faut aussi constater que malgré les grands chambardements
auxquels nous assistons aujourd'hui, des traits culturels et des

usages préhistoriques perdurent. Pour s'en convaincre, songeons à

plusieurs aspects de notre calendrier, à des interdits alimentaires,
à la pratique de l'applaudissement, de l'échange de cadeaux, à

l'institution du mariage, à l'inhumation des défunts...
Il existe toutes sortes de courants pour refuser le point de vue

de Georges Dumézil. Cet homme a abordé tant de domaines du
savoir historique qu'il s'est heurté un peu partout aux critiques de

spécialistes. C'est ainsi que certains historiens du monde germanique

rejettent ses thèses à propos des anciens Germains. Ils ne
mentionnent pratiquement jamais les traits que Dumézil a relevés
dans l'univers mental de l'ensemble des anciens Germains
(absence de classe sacerdotale ; confusion partielle des première
et deuxième fonctions : le sacré et le guerrier, existence de trois

2 Le meilleur ennemi de Georges Dumézil a sans doute été Arnaldo
Momigliano. Georges Dumézil a résumé lui-même, sur le mode spirituel, ce
long conflit: «A. Momigliano: une idylle de vingt ans», in L'Oubli de
l'homme et l'honneur des dieux, Paris : Gallimard, 1985, p. 299-318. On a

reproché à Dumézil un ouvrage sur les Germains publié en 1939. Même si
l'érudit français n'y fait aucune allusion explicite à la politique de son
temps ni ne parle de «race germanique», la publication de ce texte à cette
date reste pour le moins maladroite. Il est aussi à noter, à la charge de
Georges Dumézil, que cet érudit a mentionné et étudié pratiquement tous les
peuples parlant des langues indo-européennes à l'exception notable des
Kurdes. Il se pourrait que l'érudit français, qui a travaillé à Istanbul, n'ait
pas voulu vexer des amis turcs qui s'obstinaient à soutenir que les Kurdes
sont «des Turcs des montagnes» et non pas les lointains descendants des
Mèdes ; cf. Sabri Cigerli, Les Kurdes et leur histoire, Paris : L'Harmattan,
1999, p. 27-33.



PERMANENCE DE QUELQUES COUTUMES 213

classes de personnes : les nobles, les libres et la plèbe, ...)3. Parmi
les représentants de ce courant, qui étudient ce qu'ils ont baptisé
«ethnogenèse», on peut mentionner Herwig Wolfram, Karl
Ferdinand Werner, Walter Pohl, Ian Wood, Patrick Amory. Ils
n'attaquent pas de front Georges Dumézil, mais s'en prennent au
fondement même de sa pensée, à savoir l'existence de traits culturels

communs aux diverses tribus germaniques et, a fortiori, aux
divers peuples parlant des langues d'origine indo-européenne.
C'est ainsi qu'Herwig Wolfram dans son Histoire des Goths,
excellente à maints égards, défend l'idée qu'il n'y a aucune continuité

entre les Goths du Ier siècle et ceux du Ve siècle, et que ce
nom a recouvert des réalités très différentes au fil du temps et de
l'espace4.

Ces spécialistes s'inscrivent dans une tradition née à la suite de
la dernière Guerre mondiale. Le premier de cette lignée, Reinhard
Wenskus5 a réagi sainement à l'historiographie nazie qui a servi
d'alibi à tant d'atrocités. Il a démontré magistralement l'absurdité
des thèses prétendant prouver l'existence d'une race germanique.
Il a mis en évidence les nombreux mélanges, l'extraordinaire
volatilité des peuplades germaniques qui apparaissent dans les textes
pour disparaître définitivement quelques décennies plus tard : il a
montré qu'un peuple germanique constituait en fait une réunion
de familles et de guerriers qui reconnaissaient un roi et une
dynastie et qui pouvaient à la moindre occasion se tourner vers
quelque autre souverain, quitte à changer de «peuple». Parmi ces
familles se trouvaient des personnes qui venaient de loin et ne
parlaient pas forcément un dialecte germanique, comme des
Sarmates ou des Alains par exemple. Reinhard Wenskus n'a en
revanche jamais nié l'existence de traits culturels communs aux
diverses peuplades germaniques, même s'il mettait en avant des

apports extérieurs. Ses successeurs sont allés plus loin. À les
croire, il suffisait de s'enrôler dans une armée germanique pour
devenir membre à part entière du peuple du roi qui la menait au

3 Voir notamment Georges Dumézil, Apollon sonore, Paris : Gallimard,
1982, p. 205-253; Mythes et dieux de la Scandinavie ancienne, Paris:
Gallimard, 1987.
4 Herwig Wolfram, Histoire des Goths, Paris : A. Michel, 1990 (éd. or.
München : C. H. Beck, 1979).
5 Reinhard Wenskus, Stammesbildung und Verfassung. Das Werden der
frümittelalterlichen Gentes, Köln/Graz : Böhlau, 1961.



214 ÉTUDES DE LETTRES

combat. Ils estiment que la Germanie antique, qui n'a jamais
formé d'entité politique, n'existait pas non plus sur le plan culturel

et qu'elle constituait une invention du génie politique et militaire

des Romains6.
Si cette assertion, à notre avis fallacieuse, était vraie, il faudrait

en trouver l'expression la plus aboutie dans l'opuscule de l'historien

Tacite intitulé la Germanie, texte rédigé dans les années 90
de notre ère.

Le premier séminaire de Philippe Mudry en tant que professeur
ordinaire de langue et littérature latines à l'Université de
Lausanne portait justement sur la Germanie de Tacite. Avec les
étudiants dont je faisais partie, Philippe Mudry s'est penché sur le
caractère très rhétorique de ce texte, sur les lieux communs au
sujet des peuples barbares, sur la dénonciation des mœurs
romaines supposées dissolues par l'évocation des vertus
germaniques, ainsi que sur la construction du texte. Nous avons aussi
effleuré le vaste débat sur la véracité historique des propos de
Tacite : les Germains étaient-ils tels qu'il les décrit ou Tacite ne se
livre-t-il qu'à un subtil exercice oratoire comme Rome en a produit

beaucoup La question des sources et de la véracité de Tacite
a agité les esprits et rempli des rayons de bibliothèques. Pas question

ici de faire le bilan ou la synthèse des différents avis sur cette
matière7. Il reste que le caractère littéraire de l'œuvre n'interdit
nullement une certaine exactitude historique.

En étudiant quelques années plus tard l'histoire des Burgondes
au Bas Empire et au Haut Moyen Âge8, je n'ai pu qu'être frappé
par les ressemblances entre le peuple burgonde, que Tacite ne
mentionne même pas dans sa liste des peuples de Germanie, et ce
que l'historien romain dit de manière générale des peuples
germaniques. Ces similitudes sont d'autant plus surprenantes qu'entre

6 Patrick J. Geary, Before France and Germany. The Creation and
Transformation of the Merovingian World, New York/Oxford: Oxford
University Press, 1988, p. 6.
7 Un résumé du débat se trouve dans la préface à l'édition de la Collection
des Universités de France: Tacite. La Germanie, texte établi et traduit par
J. Perret, Paris : Les Belles Lettres, 1983 1949p. 5-38. Les traductions
sont tirées de cette édition.
8 Justin Favrod, Histoire politique du royaume burgonde (443-534),
Lausanne: Bibliothèque historique vaudoise, 1997, et Les Burgondes. Un
royaume oublié au cœur de l'Europe, Lausanne : Presses polytechniques et
universitaires romandes, 2002.



PERMANENCE DE QUELQUES COUTUMES 215

les Germains de Tacite et les Burgondes du royaume fondé sur le
Léman en 443 de notre ère, non seulement les siècles ont passé,
mais aussi des transformations considérables sont intervenues.
Les Burgondes se sont convertis au christianisme9. Ils ont été en
contact avec des peuples non germaniques, comme les Alains et
les Huns. En témoignent les sources écrites, l'usage de la
déformation crânienne attestée dans la communauté burgonde et venant
des steppes asiatiques, ainsi que d'objets relevant de l'art d'Asie
centrale accompagnant des Burgondes dans les tombes de la
première génération des Burgondes établis sur le Léman10. Les
Burgondes se sont surtout mêlés aux Romains, ou plutôt aux
provinciaux romanisés de Gaule. Ils se sont mélangés à eux dans le
royaume de Worms pendant plus de trois décennies (409-443).
Une fois sur le Léman et dans la vallée du Rhône, ils se sont trouvés

très minoritaires face à des Gallo-Romains avec lesquels ils
ont conclu des alliances matrimoniales et à qui ils ont emprunté
nombre d'objets et d'usages quotidiens. Il n'en reste pas moins
que les Burgondes ont conservé longtemps de nombreuses
habitudes inconnues jusque-là en Gaule et chez les autres peuples
barbares. Le même constat apparaîtrait d'ailleurs pour qui étudie les
traits culturels des Francs, des Saxons ou de quelque autre peuple
germanique entré dans l'Empire à la fin de l'Antiquité.

Si le nom des Burgondes est déjà cité par Pline l'Ancien11, la
première description de ce peuple n'apparaît que chez Ammien
Marcellin à propos d'événements remontant à l'an 370, époque à

laquelle les Burgondes habitaient encore en Germanie, sur le
Main. Il décrit ainsi la royauté burgonde (Histoire 28.5.4):

Chez eux, le roi porte un nom générique, hendinos, et selon un
antique usage, est destitué, si sous son règne leur fortune militaire

a chancelé ou si la terre a refusé d'abondantes moissons
[...]. Chez les Burgondes, on appelle le grand-prêtre sinistus et
il est lui nommé à vie, sans se trouver exposé à aucun risque,
comme le sont les rois. (Trad. É. Galletier et J. Fontaine)

Ce passage d'Ammien a été rapproché du paragraphe 7 de la
Germanie: «On choisit les rois d'après leur noblesse, les chefs

9 Gustav Köhler, «Die Bekehrung der Burgunder zum Christentum»,
Zeitschrift für Kirchengeschichte, 57 (1938), p. 227-243.
10 Voir en dernier lieu François Menna et Lucie Steiner, La Nécropole du
Pré de la Cure à Yverdon-les-Bains (IV-VIIe s. apr. J.-C.), 2 vol., Lausanne :

Cahiers d'archéologie romande, 2000.
11 Pline l'Ancien, Histoire naturelle 4.14.



216 ÉTUDES DE LETTRES

d'après leur courage». À dire vrai, ce passage de Tacite n'est pas
tout à fait clair : il semble toutefois que les rois coexistent avec les
chefs, comme le sinistus nommé à vie cohabite avec Vhendinos à

la merci des circonstances. Pour Reinhard Wenskus et Herwig
Wolfram12, le témoignage d'Ammien démontre que les Burgondes
sont en train de changer de royauté : l'ancienne royauté sacrée
traditionnelle est en train de laisser place à celle de rois plus profanes
chargés d'assurer la victoire et la subsistance de leur peuple. Le
passage de Tacite pourrait à l'inverse suggérer qu'une sorte de
double royauté existait depuis longtemps chez des peuples germaniques

et que les Burgondes de 370 auraient conservé une structure
ancienne. La royauté sacrée va d'ailleurs rapidement disparaître à

la faveur de la conversion des Burgondes au christianisme
quelques années avant leur entrée dans l'Empire et leur installation
près de Worms, vers 409.

Peu après l'an 500, le roi Gondebaud dote ses Burgondes d'un
code de lois écrites. Il s'agit de la Loi Gombette13. Ce document
rédigé par des jurisconsultes gallo-romains vise surtout à éviter
les heurts entre Burgondes et provinciaux, ainsi qu'à romaniser
quelque peu des pratiques burgondes jugées peu compatibles avec
les usages du droit romain. Ainsi, ce document nous renseigne
très exactement sur l'univers mental et les habitudes des

Burgondes qu'il vise à réformer ou tout au moins à canaliser.
La Germanie de Tacite, texte ethnographique rapidement

tombé dans l'oubli, n'a évidemment pas pu influencer la Loi
Gombette, document pratique destiné au travail quotidien des

juges du royaume burgonde et rédigé environ 400 ans après
Tacite. Pourtant, plusieurs usages évoqués dans l'un et l'autre
textes se ressemblent.

Ainsi, la Loi Gombette nous apprend que les hommes
burgondes se réunissaient régulièrement à Ambérieu-en-Bugey pour

12 R. Wenskus, Stammesbildung und Verfassung, p. 576-578; voir aussi
Herwig Wolfram, «Gotische Studien II», Mitteilungen des Instituts für
österreichische Geschichtsforschung, 83 (1975), p. 306; du même Herwig
Wolfram, «Einleitung oder Überlegungen zur Origo Gentis», in Typen
der Ethnogenese unter besonderer Berücksichtigung der Bayern I, éd.
H. Wolfram et W. Pohl, Wien : Verlag der Österreichischen Akademie der
Wissenschaften, 1990, p. 23-24.
13 Ce texte a été récemment traduit (nos citations viennent de là) et
commenté par Marc Plessier, La Loi des Burgondes, la Loi de Gondebaud,
Villeneuve d'Ascq : Septentrion, 2002, qui reprend les deux éditions latines
des Monumenta Germaniae historica (MGH), de Bluhme et de Salis.



PERMANENCE DE QUELQUES COUTUMES 217

entendre le droit14 et pour assister à certaines condamnations
publiques, comme cette singulière humiliation (Loi Gombette 97):

Si quelqu'un a osé voler un chien courant ou de poursuite ou
d'arrêt, nous ordonnons que devant tout le peuple réuni, il baise
le cul du chien.

Ces réunions du peuple évoquent le thing, assemblée régulière
des hommes en armes, attestée chez d'autres peuples
germaniques, notamment en Islande médiévale15. Cette coutume est déjà
évoquée par Tacite (Germanie 11-12):

Ils s'assemblent, sauf incident fortuit et imprévu, à des jours
déterminés [...]. Quand la multitude l'a décidé, ils prennent
séance en armes [...] On peut aussi accuser devant l'assemblée
et y intenter une action capitale.

Tacite utilise souvent le biais des Germains pour stigmatiser
les mœurs de ses compatriotes. Il est ainsi un passage de

La Germanie qui paraît constituer une critique de Rome et de la
puissance considérable des affranchis, notamment impériaux
(Germanie 25.3):

Les affranchis ne sont guère au-dessus des esclaves : rarement
quelque influence dans la maison, jamais dans la cité, sauf
toutefois chez les nations soumises à des rois. Là, en effet, ils montent

et au-dessus des hommes libres et au-dessus des nobles ;

chez les autres, la subordination des affranchis est un indice de

franchise.

Il est toutefois curieux de noter que chez les Burgondes l'usage,
combattu par la loi, voulait que les affranchis bénéficient d'un statut
très inférieur à celui qui régnait dans l'Empire (Loi Gombette 40):

Si un Burgonde a donné sa liberté à un esclave qui lui appartenait

et qu'à l'occasion d'une légère offense, il pense devoir le

ramener en esclavage, que ce maître sache que cette possibilité
lui est refusée par la présente loi [...]. De plus les héritiers de
celui qui a affranchi un esclave sauront qu'ils ne peuvent pas
poursuivre dans quelque affaire que ce soit l'affranchi de leur
père, autrement que comme un homme libre.

Il paraît ainsi que la critique indirecte de Tacite repose sur une réalité
historique chez les Germains : il ne faisait pas bon y être un affranchi.

14 Loi Gombette 42 et Extravagantes 21.
15 Sagas islandaises, textes édités et traduits par R. Boyer, Paris : La
Pléiade, 1987 ; voir notamment la préface, p. xvi-xvm.



218 ÉTUDES DE LETTRES

Les règles du mariage chez les Burgondes rappellent également
la Germanie de Tacite. Tacite nous apprend que les Germains
versaient une dot à leur femme en présence de leurs nouveaux beaux-
parents, alors que chez les Romains, c'est l'épouse qui apportait
une dot à son mari16. De même, les Burgondes versaient une
somme au père de leur fiancée au moment du mariage, un don
qu'ils appellent le Witimon11, et au matin de la nuit de noce, ils
offraient un don important à leur épousée, le Morgengabe18.
Gondebaud doit d'ailleurs légiférer pour éviter que les Burgondes
n'épousent de force des provinciales; l'intérêt économique
encourageait en effet des rapts, puisque au lieu de donner des
cadeaux à leur femme burgonde et à la famille de celle-ci, ils
pouvaient prétendre en recevoir de leur nouvelle belle-famille
gallo-romaine (Loi Gombette 12.5):

Si une jeune fille romaine a épousé un Burgonde sans le consentement

ou à l'insu de ses parents, qu'elle sache qu'elle n'aura
rien du patrimoine de ses parents.

Selon Tacite, les femmes adultères de Germanie subissaient un
sort peu enviable (Germanie 19.2):

Les adultères sont extrêmement rares, la punition en est immédiate

et réservée au mari : il lui coupe les cheveux, la met nue et
en présence de ses proches la chasse de chez lui, puis la mène à

coups de fouet à travers tout le village.
La Loi Gombette évoque cette tonte, qui semble également

réservée aux adultères, même si la loi reste allusive sur les causes
de telles humiliations publiques (32.1):

Si un homme libre a coupé les cheveux ou tiré par les cheveux
une femme libre et innocente, dans la maison de celle-ci ou sur
la voie publique, et qu'elle aura prouvé ceci par témoin, l'auteur

de cet acte devra payer douze sous, plus une amende de
douze sous.

Un autre passage de la Loi Gombette confirme cette pratique
(92.1):

Nous ordonnons que tout homme libre qui aura coupé les
cheveux d'une femme libre dans la cour de celle-ci lui payera
trente sous, plus une amende de douze sous.

16 Tacite, Germanie 18.2.
17 Loi Gombette 69 et 101.
18 Loi Gombette 24 et 42.2.



PERMANENCE DE QUELQUES COUTUMES 219

Le montant, important, de la composition démontre en tous les
cas qu'il s'agissait d'une humiliation considérable.

Les femmes burgondes qui désiraient divorcer se voyaient
exécutées (Loi Gombette 34):

Si une femme légitimement mariée renvoie son mari, elle sera
mise à mort dans un marécage.

Ce supplice, très particulier, de la noyade dans un marais est
évoquée par Tacite, mais pour d'autres fautes (Germanie 12.1):

Les lâches, les poltrons, les gens de mœurs infâmes sont enfoncés

dans la boue d'un marais avec une claie jetée sur le corps.
Gondebaud a tenté de limiter une double pratique liée et

manifestement endémique chez ses Burgondes et même dans la famille
royale, la vengeance familiale (faide) et le wergeld. Le système de

vengeance évoque la vendetta corse. Il s'agit pour une famille de

réagir au meurtre de l'un de ses membres en tuant le meurtrier ou
un proche parent de celui-ci. Le meurtrier peut se racheter en
payant le wergeld, littéralement le «prix de l'homme». Gondebaud
tente d'interdire le rachat par le meurtrier sauf dans quelques cas où
il existe des circonstances atténuantes (Loi Gombette 2.2):

Si le fait est prouvé, il [le meurtrier] devra payer à la famille la
moitié du prix suivant la qualité de la personne tuée : nous décidons

qu'il payera, s'il a tué un noble optimat, la moitié du prix
soit 150 sous, s'il a tué une personne de la catégorie moyenne,
100 sous, et pour une personne ordinaire, 75 sous.

Il est remarquable que comme dans d'autres lois germaniques
le wergeld dépende du milieu social de la victime. Le roi
Gondebaud doit également interdire les vengeances familiales
(.Loi Gombette 2.7):

Que tout le monde sache bien que, dans ce genre d'affaire, il
faut observer que les parents de la victime doivent admettre
qu'ils ne peuvent poursuivre personne d'autre que le meurtrier
lui-même.

Tacite rend compte de ces coutumes contre lesquels tente de
lutter le roi burgonde et qu'il n'arrivera même pas à empêcher
dans sa propre famille19. En effet, un passage de la Germanie fait
état de l'usage du wergeld et des vengeances familiales (21.1):

19 Le fils de Gondebaud Sigismond sera pris dans deuxfaides, l'un avec le
roi franc Clodomir et l'autre avec le roi Ostrogoth Théodoric le Grand ; voir



220 ÉTUDES DE LETTRES

On est tenu d'embrasser les inimitiés soit d'un père, soit d'un
proche, aussi bien que ses amitiés ; mais elles ne se prolongent
pas, implacables, car même l'homicide se rachète par un certain
nombre de têtes de gros et de petit bétail et la maison entière
accepte cette satisfaction, à l'avantage de l'État, car il y a plus de

périls aux inimitiés dans la liberté.

Les comparaisons entre la Germanie et la Loi Gombette
démontrent des usages communs qui, selon nous, ne peuvent être le
fruit du hasard. Ces similitudes impliquent d'abord que Tacite
fournit des informations exactes sur les mœurs germaniques et
que celles-ci ont perduré pendant au moins quatre siècles. En
comparant les usages connus des Francs, des Saxons, des
Vandales, des Goths avec ceux que décrit Tacite, on mettrait sans
doute en évidence des similitudes tout aussi frappantes. Le même
exercice de comparaisons entre les divers peuples germaniques du
Haut Moyen Âge permettrait d'arriver à une conclusion
identique: malgré leurs différences, malgré leurs parcours singuliers,
malgré des apports extérieurs non négligeables, les peuples
germaniques partageaient des traits communs qui vont au-delà de la
parenté linguistique. Ainsi l'existence de trois classes sociales
(les nobles, les leudes ou gens du milieu et la classe inférieure) se

retrouvent chez plusieurs peuples germaniques comme les Francs,
les Burgondes ou les Scandinaves20. Il en va de même de l'usage
de la pratique de l'amitié jurée21, des vengeances familiales22, du
wergeld23 ou des usages du mariage24.

J. Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 430-449. Gondebaud
lui-même éliminera toute la famille de son frère qui l'avait trahi (p. 322-
349).
20 Si Georges Dumézil ne s'est jamais penché sur les lois germaniques du
Bas-Empire, il n'en a pas moins mis en évidence ces trois classes sociales
dans l'ancienne Scandinavie en utilisant des sources poétiques; voir
Georges Dumézil, «La Rigspula et la structure sociale indo-européenne», in
Mythes et dieux de la Scandinavie ancienne, p. 151-167.
21 Wolfgang Fritze, «Die fränkische Schwurfreundschaft der
Merowingerzeit», Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte.
Germanistische Abteilung, 71 (1954), p. 74-125.
22 John Michael Wallace-Hadrill, «The Bloodfeud of the Franks», in
The Long-Haired Kings and Other Studies in Frankish History, London :

Methuen, 1962, p. 121-147.
23 Par exemple chez les Francs de Cologne, Loi des Ripuaires 7 (MGH
Leges III.2, p. 77).
24 Le don du matin ou Morgengabe se retrouve un peu partout dans le
monde germanique ; voir M. Plessier, La Loi des Burgondes, p. 294.



PERMANENCE DE QUELQUES COUTUMES 221

Deux tenant de «l'ethnogenèse», Patrick Amory et surtout Ian
Wood, se sont penchés sur les Burgondes. Patrick Amory estime
que les termes «Romain» et «Burgonde» dans la Loi Gombette
ne constituent que des distinctions juridiques et non ethniques25.
Il complète la pensée de Ian Wood26. Ce dernier s'appuie notamment

sur le fait que les mots « Burgonde » et « barbare » sont
synonymes dans la Loi Gombette pour affirmer que les Burgondes
ne forment nullement un peuple, mais un ensemble hétéroclite
d'individus appartenant à l'armée du roi burgonde et sans liens
culturels entre eux.

Nous pourrions démontrer la difficulté d'adopter ce point de

vue en relevant que les Burgondes parlaient une langue commune
et germanique selon des témoignages contemporains27 et selon les
débris de la langue parvenus jusqu'à nous28. Nous pourrions
avancer que le royaume burgonde connaissaient deux armées,
l'une barbare, l'autre romaine, et que les soldats de la seconde
avaient beau suivre un roi burgonde à la guerre, ils n'en restaient
pas moins Romains29. Il nous semble toutefois que les similitudes
entre la Germanie de Tacite et la Loi Gombette constituent un
argument suffisant pour affirmer que les Burgondes formaient un
peuple germanique malgré les apports extérieurs et qu'ils avaient
conservé beaucoup d'usages anciens malgré leurs pérégrinations.
Ils se reconnaissaient non seulement dans un langage, mais aussi
dans des usages que les Gaulois romanisés ne suivaient pas en
matière de pratiques quotidiennes, de justice, de mariage ou de
relations sociales.

Justin Favrod
Lausanne

25 Patrick Amory, «Names, Ethnie Identity, and Community in Fifth- and
Sixth-Century Burgundy», Viator, 25 (1994), p. 1-30.
26 Ian N. Wood, « Ethnicity and the Ethnogenesis of the Burgundians », in
Typen der Ethnogenese unter besonderer Berücksichtigung der Bayern I,
p. 53-69.
27 Sidoine Apollinaire, Poèmes 12.4, Lettres 5.5.1.
28 Wolfgang Haubrichs, «Burgundian Names — Burgundian Language»,
à paraître en 2004 dans les actes du colloque tenu à Saint-Marin en
septembre 2003 et consacré aux Burgondes.
29 J. Favrod, Histoire politique du royaume burgonde, p. 179-180.




	De la Germanie de Tacite à la germanité des Burgondes : permanence de quelques coutumes

