
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 1-2

Artikel: Les "choses divines" dans le De nuptiis de Martianus Capella

Autor: Bovey, Muriel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LES « CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS
DE MARTIANUS CAPELLA

Les Noces de Philologie et de Mercure de Martianus Capella se divisent
en deux parties : le « mythe » et les « Arts ». Cette étude montrera que la
première partie se réfère à la théologie mythique de Varron en proposant un
discours de type poétique sur les dieux. Du schéma tripartite de la théologie
varronienne (mythique, philosophique et civile), on verra ensuite que
Martianus Capella rejette la voie de la philosophie, mais qu'il fait en
revanche de la partie civile (les rituels en l'honneur des dieux) le pendant de
la culture profane des Arts libéraux. Finalement, on mettra en évidence la
manière dont les deux parties du mythe et des Arts se rejoignent pour illustrer,

par des biais différents, une sotériologie de la culture humaine et divine
qui s'adresse aux deux sexes, en soulignant leur parité.

Le De nuptiis Philologiae et Mercurii de Martianus Capella est
en grande partie un traité des arts libéraux : sept de ses neuf livres
exposent tour à tour la grammaire, la dialectique, la rhétorique, la
géométrie, l'arithmétique, l'astronomie et la musique. Or, cette
prépondérance des traités techniques ne doit pas tromper le
lecteur. La culture libérale, dans ce texte rédigé probablement
autour de 400 après J.-C.1, n'est pas une finalité, mais une étape

1 Les tentatives de datation du De nuptiis restent à ce jour hypothétiques.
Une souscription datée de 498 ou de 534, à l'occasion de la révision du
texte, constitue le terminus ante quem. L'identification des sources de
Martianus Capella ne permet pas de reporter le terminus post quem au-delà
de la fin du IIIe siècle. On trouvera la bibliographie nécessaire à la question
de la datation, ainsi que la justification de ma proposition de datation du
texte autour de 400, dans Muriel Bovey, Disciplinae cyclicae. L'organisation

du savoir dans l'œuvre de Martianus Capella, Trieste: Università di
Trieste, 2003, p. 9-10, n. 2.



166 ÉTUDES DE LETTRES

préliminaire au parcours de l'âme désireuse de retrouver sa patrie
divine. Dans un style parfois obscur, les deux premiers livres de
l'œuvre ainsi que les parties allégoriques qui ouvrent et concluent
les traités des arts évoquent le destin exceptionnel d'une mortelle,
Philologie, qui grâce à son érudition à la fois profane et sacrée
obtient l'apothéose et l'union au dieu Mercure. Ces passages,
dont la portée sotériologique est indéniable, illustrent la hiérarchie

qui subordonne la science humaine à la science divine.
Les pages qui suivent ont pour objet le traitement des questions

sacrées dans l'un des derniers textes de tradition «païenne» que
l'Antiquité nous ait livré. On examinera dans un premier temps la
forme littéraire réservée à la sphère du divin, puis le contenu de

l'enseignement théologique, et finalement l'espoir de salut qui
s'offre au lecteur et anime l'ensemble de l'œuvre.

1 .Le « mythe » en tant que discours consacré aux « choses divines »

Au début du Commentaire du Songe de Scipion, Macrobe justifie
le recours de Cicéron à la fiction dans le cadre de sa

République, un texte d'orientation pourtant politique. Le
commentateur entreprend à cet effet une analyse des différentes
catégories de la fiction selon un procédé de classification basé sur des
critères d'admission ou de rejet2. Ainsi la fiction pour le seul plaisir

sera-t-elle distinguée de la fable morale. La philosophie rejette
la première catégorie. La deuxième est divisée en deux sous-parties

selon des critères de véracité: lorsque la fable n'est qu'un
tissu de mensonges, elle est rejetée. Lorsqu'au contraire son sujet
est basé sur la vérité, mais emploie les moyens de la fiction pour
l'exprimer, elle est admise sous le nom de narratio fabulosa. À
l'intérieur de celle-ci, une dernière subdivision repose sur des
critères moraux : le récit peut se composer d'épisodes honteux et
indignes, ou d'épisodes pieux et dignes. La philosophie ne
conservera du domaine de la fiction que la narratio fabulosa de
caractère honnête. Macrobe conclut sa classification en soulignant
que la narratio fabulosa elle-même n'est pas admise dans tous les
débats philosophiques : le dieu suprême ne peut être appréhendé
par le langage discursif, pas même sous le voile de la fiction.
Seules les images et les similitudes donneront quelques notions de
ce que la parole humaine ne suffit à décrire.

2 Macrobe, Le Songe de Scipion 1.2.6-14.



LES « CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS 167

Dans ce passage, le commentateur du Ve siècle résume l'une
des grandes interrogations de la philosophie antique : la recherche
de la vérité admet-elle le recours à la fiction, bien souvent considérée

comme mensongère
Le De nuptiis, probablement légèrement antérieur au

Commentaire du Songe de Scipion, ne propose pas une réflexion
théorique sur la rôle de la fable. Mais on constate que Martianus
Capella, bien qu'il recoure à une terminologie différente, illustre
une conception analogue à celle de Macrobe et légitime la fiction
pour évoquer le domaine du sacré.

L'auteur désigne du terme de «fable» (fabula) l'ensemble de

son œuvre, qu'il divise en deux parties : le «mythe» (mythos) et
les «arts» (artes). Le mythe, qui recouvre deux livres, illustre
l'ascension de Philologie vers l'immortalité divine. Or, au
moment où Philologie fait face au dieu suprême, le récit s'interrompt
brutalement pour laisser place aux exposés des Arts libéraux, qui,
répartis en sept livres, contiennent les bases du savoir indispensable

au lecteur désireux d'accéder un jour à un destin semblable.
Le mythe s'achève sur des propos mystérieux et des non-dits,
avant de céder la place aux Arts de la seconde partie de l'œuvre.

On reconnaîtra dans le mythe un récit véridique de vocation
religieuse, exprimé au travers de la fable, pour reprendre la définition

de Macrobe. Sous le voile de la fiction, le mythe de
Martianus Capella enseigne que l'âme doit recourir aux sciences
profanes et sacrées afin de regagner la connaissance de sa propre
origine, qui la conduira à l'union divine. Comme chez Macrobe,
le mythe de Martianus Capella ne semble pas en mesure de rendre
compte de l'expérience mystique proprement dite: le recours au
langage humain est banni au sommet de la hiérarchie du sacré.

C'est à juste titre que Martianus Capella, dans la dédicace
finale de l'œuvre à son fils (9.997-1000), laisse le choix entre une
lecture orientée vers la profondeur interprétative, comme le
suggère la forme fréquentative du verbe lectitans (9.1000), et une
approche légère pour le plaisir, évoquée en particulier par le groupe
senilis fabula (9.997). Cette ambivalence se justifie si l'on se
réfère à la fonction de la méthode allégorique: le recours aux
moyens de la fiction n'est qu'un voile destiné d'une part à protéger

la vérité qu'elle contient des oreilles indiscrètes du vulgaire,
et d'autre part à inciter à la recherche de la vérité celui qui ne
ménagera pas ses efforts pour la découvrir. Si le fils de Martianus
Capella l'a compris, il suivra les conseils de son père: il relira



168 ÉTUDES DE LETTRES

attentivement (lectitans) le De nuptiis et ne se trompera pas
devant l'apparence de futilité (9.1000: nugae) du récit.

Le terme grec de mythos est rare dans la latinité. Il est toutefois
attesté dans un contexte technique bien précis : il désigne le
premier des trois genres de théologie (mythique, physique, civile)
dans une classification attribuée par Augustin en particulier aux
Antiquités humaines et divines de Varron3. Cette division recouvre
les discours des poètes, des philosophes et des peuples sur ce que
Varron nomme les «choses divines».

On ne soulignera jamais suffisamment l'importance de Varron
dans le De nuptiis4. Puisqu'il est probable que la désignation de

mythos soit issue de la terminologie varronienne, il vaut la peine
de poser l'hypothèse d'une reprise, du moins partielle, du système
même de la tripartition théologique au sein de l'œuvre. Martianus
Capella envisage-t-il aussi le rôle des philosophes dans les
«choses divines», ainsi que celui des rituels observés par les
citoyens pour honorer les dieux

2. La théurgie, pendant des Disciplines profanes

On montrera dans les lignes qui suivent que la «théologie
civile » apparaît dans le De nuptiis comme pendant des Arts
libéraux. Martianus Capella semble même réinterpréter le schéma
tripartite de Varron pour le lier, ou plus précisément pour le
réduire à la division binaire de ses Antiquités humaines et divines.

3 Augustin, La Cité de Dieu 6.5 : Deinde illud quale est, quod tria genera
theologiae dicit esse, id est rationis quae de diis explicatur, eorumque unum
mythicon appellari, alterum physicon, tertium ciuile Latine si usus admit-
teret, genus, quod primum posuit, fabulare appellaremus ; sed fabulosum
dicamus ; a fabulis enim mythicon dictum est, quoniam (iîiOoç Graece fabula
dicitur. Au sujet de la tripartition théologique, se référer à Pierre Boyancé,
«Sur la théologie de Varron», in Études sur la religion romaine, Rome:
École française de Rome, 1972, pp. 253-282, ainsi qu'à Godo Lieberg,
«Die theologia tripertita in Forschung und Bezeugung», in Aufstieg und
Niedergang der römischen Welt 1.4, Berlin/New York : W. de Gruyter, 1973,
p.63-115.
4 À ce sujet, se référer à Michel Simon, « Zur Abhängigkeit spätrömischer
Enzyklopedien von Varro», Philologus, 110 (1966), p. 88-101; Romeo
Schievenin, «Varrone e Marziano Capella», Bollettino di studi latini, 28
(1998), p. 478-493 ; Ubaldo Pizzani, «II problema della presenza di Varrone
nella tradizione enciclopedica latina dei secoli III-V d. C.», in Cultura
latina pagana fra terzo e quinto secolo dopo Cristo. Atti del Convegno,
Mantova, 9-11 ottobre 1995, Florence : Olschki, 1998, p. 287-316.



LES «CHOSES DIVINES» DANS LE DE NVPT1IS 169

Au sein de la tripartition théologique, Varron reconnaissait la
supériorité du discours philosophique sur les deux autres. Or,
Martianus Capella, s'il manifeste le même respect envers le
personnage de Philosophie, ne manque pas pour autant d'insister sur
son caractère dépassé5. Vénérable, certes, mais désormais
incapable de remplir le rôle illustre qui par le passé la mettait, en
assurant le salut à ses disciples, au sommet de la hiérarchie du
savoir, la science spéculative est remplacée dans le De nuptiis par
la Philologie, c'est-à-dire par un type de connaissances
encyclopédiques.

C'est au sein de la philologie que Martianus Capella reprend et
accueille une autre division traditionnelle du savoir, celle qui
organise les Antiquités humaines et divines de Varron6, la répartition

entre «choses humaines» et «choses divines»: la dot de

Philologie est constituée de sept Disciplines, offertes par
Mercure, ainsi que de sept autres jeunes femmes, offertes par
Phronesis, la mère de Philologie.

Le premier groupe, objet des livres III à IX, se répartit dans un
ordre qui obéit à des critères stricts de hiérarchie7; l'élève, qui
débute tout jeune, doit progressivement s'élever du matériel au
spirituel par l'étude des Disciplines successives. A la Grammaire
(l'analyse du mot simple) succède la Dialectique (l'insertion et
l'organisation logique des mots au sein de la phrase), puis la
Rhétorique (l'art du bien parler). Ce sont là trois arts du langage,
subordonnés aux suivants, mais déjà répartis selon des critères
hiérarchiques d'ordre avant tout pédagogique : ils conduisent
l'élève du simple au complexe. Viennent ensuite les arts du
nombre, régis par des critères d'ordre spirituel. Ils trahissent une
conception néo-platonicienne qui voit dans le nombre le principe

5 Se référant implicitement à la Lettre 108 de Sénèque, Martianus Capella
admet, sans les regrets du philosophe du Ier siècle, la fragmentation des
connaissances : la culture philologique a remplacé la culture philosophique.
Dans le De nuptiis, les savoirs particuliers, incarnés par les différentes
Disciplines, trouvent leur unité au sein de la Philologie.
6 Augustin, La Cité de Dieu 6.3-10, expose le contenu des 41 livres
malheureusement perdus des Antiquitates rerum humanarum diuinarumque de
Varron. Vingt-cinq livres étaient consacrés aux choses humaines et seize aux
choses divines.
7 L'organisation hiérarchique est un thème récurrent dans la pensée
néoplatonicienne. Augustin lui consacre d'ailleurs un traité entier, L'Ordre (De
ordine). Au sujet de la hiérarchie des Disciplines dans le De nuptiis, se référer

à M. Bovey, Disciplinae cyclicae, p. 146-148 et 353-354.



170 ÉTUDES DE LETTRES

de la divinité et la libération des contingences matérielles. Si la
supériorité du nombre s'affirme aux dépens du langage, on
observe au sein même des arts du nombre une progression hiérarchique

vers la réalité divine.
Succédant à une Géométrie désireuse de gagner l'immortalité

astrale, mais n'occupant encore qu'une position intermédiaire
entre la Terre et le Ciel, l'Arithmétique impose un enseignement
théologique, qui établit le nombre comme principe originel,
générateur de l'Univers.

La conception sotériologique illustrée dans le mythos réapparaît

dans le traité d'Astronomie. L'union de Philologie à Mercure
est invoquée par une Discipline comme argument en faveur d'une
présentation qui va désormais au-delà de la simple compilation.
Première mortelle à avoir percé les secrets des dieux par son
érudition à la fois profane et sacrée, Philologie contraint ceux-ci à se

découvrir et ouvre ainsi aux humains les agissements des divinités,

autrement dit la science des mouvements planétaires.
Au sommet du cycle des Disciplines, Harmonie réunit les deux

composantes humaine et divine, en présentant à la fois les lois
numériques de la musique et celles de l'harmonie cosmique. La
hiérarchie qui régit l'ordre des disciplines de la culture libérale
conduit ainsi aux portes du sacré, si bien qu'au sommet de
l'échelle, l'enseignement dispensé rejoint le discours sur les dieux.

Or, avant que la parole soit donnée à Harmonie, Apollon
évoque un autre groupe de sept jeunes femmes, désignées comme
le cadeau de Phronesis en l'honneur du mariage de sa fille8.
Quelques rapprochements superficiels (même nombre, érudition
et beauté comparables) font du cadeau de la mère de Philologie le
pendant de celui de Mercure. Toutefois, au-delà de ces correspondances

structurelles, ce second groupe de figures allégoriques se

distingue du premier par sa fonction, son type de connaissances,
ainsi que par le traitement qui lui est réservé : ces jeunes femmes
jouent le rôle d'intermédiaires entre les hommes et les dieux, elles
bénéficient d'un savoir divin, et elles ne sont présentées que de
manière obscure et énigmatique.

Ces caractéristiques suggèrent que le pendant des disciplines
libérales varroniennes représente les connaissances sacrées que
Philologie a acquises pour se présenter devant le Sénat divin.
Elles forment la théologie civile, celle qui, selon Varron,

8 Martianus Capella, De nuptiis 9.892-896.



LES « CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS 171

«enseigne quels dieux honorer officiellement, de quelles
cérémonies et de quels sacrifices chacun doit s'acquitter9».

Il va sans dire que Martianus Capella réoriente le culte des
dieux selon la conscience religieuse de son époque, bien différente

de celle de Varron, et qu'il n'hésite pas par ailleurs à se dis-
tancier de son modèle pour adopter des solutions souvent
originales10. En fait, les jeunes femmes du De nuptiis évoquent
les pratiques théurgiques répandues parmi les derniers païens,
notamment sous l'influence de Jamblique11. Quant au secret qui
les entoure, il est conforme aux conceptions néo-platoniciennes
sur le traitement des sujets religieux, comme on l'a montré dans
la première partie de cette étude.

Après avoir, par le biais du mythe, évoqué le retour de l'âme
dans sa patrie divine, l'auteur du De nuptiis, abandonnant explicitement

la voie offerte par la philosophie, se tourne vers la philologie

qu'il divise en deux parties, humaine et divine. Les disciplines
libérales font l'objet de traités détaillés, tandis que les exposés
des sept autres jeunes femmes sont renvoyés hors du cadre de
l'œuvre. Le schéma tripartite de la théologie varronienne est donc
réduit aux deux voies mythique et civile. La science des rituels
envers les dieux forme le pendant de la culture profane des Arts
libéraux, si bien que Philologie réunit les deux grands aspects du
savoir que l'Antiquité attribuait en général à la philosophie, mais
que Varron avait illustrés avec succès dans un ouvrage de philologie,

les Antiquités humaines et divines.
Dans le mythe des deux premiers livres, Philologie, parvenue à

un certain stade de son initiation, est contrainte de se dépouiller
de tout ce qu'il y a de « mortel » en elle. C'est ainsi qu'elle vomit
les Arts et les Disciplines12, c'est-à-dire toutes les matières du
savoir profane13.

9 Augustin, La Cité de Dieu 6.5 (où Augustin se réfère aux Antiquités de
Varron).
10 On notera en particulier, au sein des Arts libéraux, le refus clair de
l'Architecture et de la Médecine varroniennes, qui selon les critères dominants

du néo-platonisme sont considérées comme des disciplines
matérielles.

11 À ce sujet, se référer à Robert Turcan, «Martianus Capella et
Jamblique», Revue des études latines, 36 (1958), p. 235-254.
12 À propos de la différence entre les Arts et les Disciplines, se référer à

M. Bovey, Disciplinae cyclicae, p. 64-87.
13 Martianus Capella, De nuptiis 2.134: «heus, inquit, uirgo, praecepit
deorum pater hac regali lectica in caeli palatia subueharis, quam quidem



172 ÉTUDES DE LETTRES

Les Disciplines des livres III à IX exposent les investigations
savantes de l'intellect pour maîtriser les connaissances que le dieu
Mercure a mises à la disposition des mortels. Les sept jeunes
femmes éduquées par Phronesis, en revanche, ne sont jamais
présentées sous le nom d'Artes ou de Disciplinae. Leur description
met l'accent sur leur proximité des dieux, comme l'atteste en
particulier, aux chapitres 9.892 à 896, le vocabulaire religieux (anti-
stitia, deorum, nefas, libare, litare) et la composante du secret,
propre à la sphère du sacré (pectorum arcana, uoluntatis abditae
interpretamenta). Ces jeunes femmes, dont certaines exercent la
fonction de prêtresses, ont un statut intermédiaire entre les dieux
et les hommes. Elles sont indispensables aux mortels qui veulent
pénétrer les secrets de l'Univers et s'élever vers les dieux14. C'est
à leur seul contact que la distance entre les deux mondes peut être
brisée et que la communication s'établit15.

On trouve aux chapitres 1.21-22 une arétalogie de Philologie ;

le dieu Apollon, qui fait d'elle la patronne des Disciplines
libérales, n'en exalte pas moins les facultés mantiques de la future
épouse16:

Quae possit docta totum praeuertere cura
quod superis praescire datum. Quin crebrius in nos
ius habet ilia, deos urgens in iussa coactos.

Elle a le pouvoir, par sa science accomplie, d'anticiper le don
de prescience, réservé aux dieux. En vérité, bien souvent, elle a
autorité sur nous, contraignant les dieux à obéir à ses décrets.

Apollon se réfère là aux pratiques de la théurgie, cet art de
contraindre la divinité à sa volonté par des pratiques rituelles. Il
en justifie l'usage et incite les mortels à recourir à la divination
dans les vers qui introduisent ce même poème :

nulli fas attrectare terrigenae [...]»; 2.138: Sed dum talia uirgo undanter
euomeret, puellae quamplures, quarum Artes aliae, alterae dictae sunt
Disciplinae, subinde, quae ex ore uirgo effuderat, colligebant [...].
14 Martianus Capella, De nuptiis 9.893 : Denique ex his quamplures antisti-
tia professae diuum, ac ni per illas nefas in terris sanctis libare numinibus,
certe litare penitus abnegatum.
15 Martianus Capella, De nuptiis 8.893 : nam inter diuina humanaque disci-
dia solae semper interiunxere colloquia.
16 Pour les deux passages qui suivent (Martianus Capella, De nuptiis 1.22,
v. 18-20, puis 1-4), la traduction française est celle de Viviane Dl Natale,
« Martianus Capella. Les noces de Mercure et de Philologie. Traduit du latin
et annoté», Dédale 11/12 (automne-hiver 2000), p. 454-510.



LES « CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS 173

Anxia cum trepidis nutat sententia rebus,
fluctuât incertis aut sors ignota futuris,
consultet mortale genus (quippe indiga ueri
curafacit dubium uel spes incerta fatigat).

Quand, aux temps périlleux, l'esprit en proie aux alarmes se

trouble, ou que leur sort inconnu fluctue au gré d'un avenir
incertain, que la race des mortels — que rend hésitants l'angoisse
en quête de vérité, ou tourmente quelque espoir incertain —
consulte les dieux.

Autrement dit, Apollon conseille au genre humain de remédier
à l'incertitude et à la difficulté d'atteindre la vérité en faisant
appel aux jeunes femmes éduquées par Phronesis, la mère
soucieuse de Philologie, et, par extension, de l'humanité entière.

La science de Philologie se compose donc d'une part égale de
connaissances d'inspiration profane et d'inspiration sacrée. De
même, sa dot, réunissant ainsi les deux grands aspects du savoir,
est-elle constituée des disciplines libérales de Varron et des

mystérieuses «vierges prophétiques». Au seuil de l'exposé
d'Harmonie, l'aspect religieux, absent des présentations des Arts,
mais de plus en plus manifeste dans les passages allégoriques à

partir du traité d'Arithmétique, s'impose désormais, renouant
avec le sort de Philologie tel qu'il est raconté dans le mythos. Or,
les discours sur le divin requièrent un langage obscur, destiné à

écarter les profanes. C'est pourquoi la description des «vierges
prophétiques» est allusive et présente la même difficulté
d'interprétation que les parties initiatiques du mythos. Et surtout, c'est la
raison pour laquelle les exposés de ces jeunes femmes sont
renvoyés au lendemain, sur un prétexte d'ordre à la fois allégorique
et astronomique : la Lune ayant des obligations nocturnes, elle
obtient de différer l'examen du cadeau de mariage de Phronesis. Le
respect du sacré oblige au silence.

Jupiter conclut l'épisode par une réflexion extrêmement
intéressante pour comprendre l'attitude religieuse des derniers païens.
Suite à l'intermède amusant des obligations de Luna, le père des
dieux rétablit le caractère solennel de la circonstance par des propos

qui reflètent à la fois la résignation, le regret et la condamnation
: il souligne que les sept jeunes femmes «ont été injustement

chassées de la Terre, et qu'il conviendrait qu'elles s'établissent
dans les astres17».

17 Martianus Capella, De nuptiis 9.898.13 : cum terris indecenter expulsas
solis oporteat adhaerere sideribus.



174 ÉTUDES DE LETTRES

Une telle attitude, mise avec un sens certain de la dérision dans
la bouche du père des dieux, n'est pas rare dans les textes tardifs
d'inspiration païenne : injustement chassés de la Terre par l'impiété
des hommes qui se sont détournés de leurs cultes, les dieux ont
regagné leur patrie astrale18. L'idée d'injustice (indecenter) liée à ce
départ illustre une attitude de condamnation envers ceux qui ont
abandonné la religion traditionnelle. Cet épisode contribue à
confondre ceux qui, parmi les lecteurs antiques et modernes du De
nuptiis, ont voulu en faire une œuvre d'inspiration chrétienne19.

Cette nostalgie du paganisme finissant, qu'on retrouve dans
d'autres passages du texte20, contraste, au sein du De nuptiis, avec
un espoir de renouveau, présent à la fois dans le mythos et dans
les derniers traités des arts libéraux. C'est sur ce troisième volet
que s'achèvera cette rapide présentation des «choses divines»
dans le De nuptiis.

18 Pierre Chuvin, Chronique des derniers païens, Paris : Les Belles
Lettres/Fayard, 1990, p. 70-74: à la destruction du Sérapeion d'Alexandrie
en 391, le néo-platonicien Olympios s'enfuit après avoir expliqué que la
puissance divine a déserté les statues et est remontée dans les cieux. Au IVe
siècle apparaît également une traduction en latin du Discours Parfait, une
œuvre hermétique d'origine égyptienne, placée sous le patronage de Thoth-
Hermès. Hermès y prophétise que (Asclepius 24), «les dieux, quittant la
terre, regagneront le ciel; ils abandonneront l'Égypte [...]. O Égypte,
Égypte, il ne restera de tes cultes que des fables et tes enfants, plus tard, n'y
croiront même pas».
19 L'interpretatio Christiana du De nuptiis s'est imposée durant tout le
Moyen Âge jusqu'à ce que les doutes émis par les humanistes finissent par
imposer le caractère païen du texte. Mais Antoine Cizek, «Les allégories de
Martianus Capella à l'aube du Moyen Âge latin», Revue des études latines,
70 (1992), p. 212, a suggéré chez Martianus Capella une attitude qu'il
désigne de «crypto-christianisme», et Sam J. B. Barnish, « Martianus Capella
and Rome in the Late Fifth Century», Hermes, 114 (1986), p. 108, n'exclut
pas que le De nuptiis soit l'œuvre d'un «at least occasional church-goer»!
20 Notamment au chapitre 1.10, où Mercure et Vertu cherchent en vain
Apollon «dans les sanctuaires désertés du dieu», et où ils ne finissent par
découvrir qu'«un trépied vermoulu, des sandales pourrissantes, à l'abandon,
et, semi-effacé, un recueil de prophéties »: Sed his adytorum fastigiis specu-
busque uiduatis absque lauri arentis paucis admodum foliis uittisque
semiulsis, quas in Cumano antro post Sibyllam tinearum morsus cariesque
carpebant, nihil eius potuit inueniri [...], alibi carientem tripodem
crepidasque situ murcidas praesagiorumque interlitam memoriam reppere-
runt. De même à la fin du traité d'Arithmétique, où l'Art reconnaît qu'il ne
sera pratiqué que s'il reste quelques traces d'encens sur ses autels :

Martianus Capella, De nuptiis 7.802, v. 3 : si tarnen ullus inest nostris super
halitus aris.



LES «CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS 175

3. La perspective de l'apothéose

L'idée d'un départ est évoquée également à propos de la
dernière Discipline libérale, présentée à la suite de l'intermède
consacré aux vierges prophétiques. Mais, contrairement à celles-
ci, Harmonie n'a pas été chassée: elle a délibérément quitté la
surface de la Terre, après avoir condamné la stupidité du genre
humain, incapable de suivre son enseignement21. Et pourtant, la
perspective d'une ère nouvelle se profile, à l'occasion de l'union
de Philologie et de Mercure : suite à de longues mais fructueuses
recherches, le dieu met un terme à la fuite d'Harmonie, tandis que
les mérites de la future épouse permettent désormais de dissiper la
longue période d'oubli22. Une aura messianique entoure la
Discipline dont l'enseignement jouit enfin d'un renouveau au sein
même du De nuptiis.

Au sommet de la hiérarchie, après l'épisode des vierges
prophétiques, le retour d'Harmonie, comme l'indique son nom, a une
fonction de conciliation qui se manifeste à tous les niveaux de

l'œuvre, d'une perspective purement formelle à une conception
sotériologique de l'union des mondes humain et divin. Dans sa
richesse stylistique, l'introduction du traité rétablit l'équilibre pro-
simétrique et réunit une profusion de mètres. L'expression
poétique, sujette aux critiques d'imperfection, se trouve réhabilitée

grâce à la composante musicale fondée sur les lois immuables
du nombre : l'antique lien entre vers et musique se trouve restauré
à l'occasion du retour d'Harmonie23. Les thèmes traités par la
Discipline, tout en incluant la « licence fescennine », comprennent

21 Martianus Capella, De nuptiis 9.899: [...] exosa terrigenae stoliditatis
ignauiam, quam meliorum indocilis auget sine fine mortalitas.
22 Martianus Capella, De nuptiis 9.899-900: Denique iam pridem homines
dirutaque gymnasia abscedens orbe terrisque damnauit ac uix Cyllenidae
indagantis excursibus nunc comprehensa post longae occultationis obliuia
de fugae reuocatur reduciturque latibulis. Hanc igitur repertam post
saecula numerosa et tandem in usum melicum carmenque renouatam tam
uolupe est quam conducit audire\ 9.921 : Sed quoniam emersa terris uirgo
nuptura uanescentia intercapedinatae prolixitatis obliuia iam supero debet
uigore discutere.
23 Lucio Cristante, « Musica e grammatica nella enciclopedia di Marziano
Capella e nella tradizione anteriore», Atti e memorie dell'Accademia
patavina di scienze, lettere ed arti, 87 (1974-1975), p. 353-379; Sabine
Grebe, «Die Beziehungen zwischen Grammatik und Musik bei Martianus
Capella und ihre Tradition in der Antike», Acta Antiqua Academiae
Scientiarum Hungaricae, 37 (1996-1997), p. 293-316.



176 ÉTUDES DE LETTRES

également hymne cosmologique, prière aux dieux et exhortation à

l'amour. À ce propos, la Discipline souligne les unions entre
dieux et mortels. Harmonie a une fonction de somme, qui s'étend
à l'ensemble de l'Univers. Ce dernier Art, que l'auteur choisit de

nommer Harmonie et non Musique, s'inscrit bien sûr dans la
tradition platonicienne. C'est sous le signe de la concorde qu'ont
lieu les noces de Philologie et de Mercure, union entre une mortelle

et un dieu. On se souviendra que dans la partie du mythe, les
deux personnages de Seditio et de Discordia ont été exclus de la
cérémonie24.

De cette perspective d'union platonicienne des principes
contraires, on retiendra dans le cadre de ce chapitre les seuls
aspects d'ordre sotériologique.

Il est surprenant de constater, dans le mythe, puis dans le traité
d'Harmonie, l'insistance sur la parité des sexes devant la perspective

de l'apothéose. On trouve une première fois cette idée,
formulée explicitement, au chapitre 2.145, à l'occasion d'une
description des quatre porteurs de la litière de Philologie. À
Labor, associé à Amor (il est bien précisé qu'il s'agit de l'Amour
céleste, et non de l'Amour terrestre) à l'avant, se sont jointes à

l'arrière, sur ordre d'Athanasia (Immortalité), Epimelia (Etude) et
Agrypnia (Insomnie), «pour que les deux sexes puissent gagner
les cieux» (ut uterque sexus caelum posset ascendere).

Cet ajout souligné de deux figures féminines a fait l'objet
d'une tentative d'interprétation par Luciano Lenaz, qui suggère
que Martianus Capella prend position dans le débat irrésolu par la
doctrine chrétienne de la conservation ou non du sexe après la
mort25. Une telle hypothèse paraît peu plausible: les sexes, dans
ce passage du De nuptiis, ne sont pas entendus comme organes,
mais comme distinction générique. Par ailleurs, il ne s'agit pas de
la survie de la matière après la mort, mais de l'accès à l'immorta-

24 Martianus Capella, De nuptiis 1.47 : Discordiam uero ac Seditionem quis
ad sacras nuptias corrogaret, praesertimque cum ipsi Philologiae fuerint
semper inimicae Cf. Platon, République 546a-547c sur la naissance des
dissensions et des révolutions.
25 Luciano Lenaz, «Nota a Mart. Cap., 11,145 (ut uterque sexus caelum
posset ascendere)», Latomus, 39 (1980), p. 726-735 : la doctrine chrétienne
considère que le sexe n'est pas conservé après la mort, mais certains
courants dissidents soutiennent la position inverse ; Martianus Capella
interviendrait dans ce débat, avec peut-être un accent polémique.



LES « CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS 111

lité, offert désormais sur l'ordre (praeceperat) d'Athanasia non
plus seulement aux philosophes et aux héros masculins, mais
aussi aux mortelles studieuses.

Pour tenter de comprendre ce passage, il n'est pas inutile de

rappeler deux autres allusions, au livre IX, à la parité des chances
des deux sexes d'accéder à l'apothéose. Les chapitres 904 à 906
décrivent la foule immense qui se presse pour accueillir « la jeune
femme qui nous26 est finalement ramenée» (ad nos reductae
tandem uirginis). Comme dans le cas des Disciplines précédentes,
Harmonie bénéficie d'un groupe de suivants. Or, ceux-ci se divisent

en deux catégories. Il s'agit tant de la foule des jeunes filles
que de celle des héros (tarn puellarum... quam heroum populus)',
les deux groupes sont étroitement liés par un effet stylistique : les
deux génitifs, rattachés au même nom populus, sont unis par la
conjonction de subordination tarn... quam. On remarquera en
revanche qu'ils se distinguent par les raisons de leur présence. Les
premières accourent pour «apprendre les principes du chant»
(illae ut psallendi materiem discerent), tandis que les seconds
souhaitent «regagner le souvenir du visage sacré» (hi ut sacri
uultus memoriam recensèrent).

Les héros (associés aux sages, c'est-à-dire aux philosophes au
chapitre 906 : numerus heroum crinitorumque sapientum) sont,
comme l'a montré Romeo Schievenin, les mortels illustres qui,
pour leurs bienfaits, ont mérité l'apothéose27. Leur ancienneté
leur a probablement permis de connaître Harmonie à l'époque
reculée où celle-ci résidait encore sur la Terre au service de l'humanité.

Il n'est pas évident en revanche de déterminer le sens du

groupe des jeunes filles : même si certaines d'entre elles sont
nommées (Eratine, Terpsis,famulitio Dionae, Pitho, Voluptas et
Gratiae), il est difficile de les rapprocher d'un ensemble connu
de figures. Elles semblent en réalité, comme dans le cas des

porteuses de la litière de Philologie au livre II, assurer une fonction

de pendant féminin au groupe des héros et des sages. Au
livre II, les deux porteuses sont nouvelles dans leurs fonctions, et
peuvent désormais obtenir l'apothéose ; de même, les suivantes

26 Si la leçon des manuscrits est correcte, ce qui est vraisemblable, le
pronom nos souligne le ton messianique du passage, où lecteur et auteur
participent au retour d'Harmonie.
27 Romeo Schievenin, «Eroi e filosofi nel De nuptiis di Marziano Capella
(VIII 803 ; IX 904) », Museum Patavinum, 1 (1983), p. 115-128.



178 ÉTUDES DE LETTRES

d'Harmonie au livre IX sont pour la première fois invitées à
découvrir l'enseignement de la Discipline ; les héros et les sages, à

l'inverse, s'efforcent de ranimer un souvenir, lointain certes, mais
qui prouve que l'enseignement d'Harmonie leur a déjà été
dispensé par le passé.

Un dernier passage souligne la parité des chances de salut entre
les sexes. Il s'agit, toujours dans l'introduction allégorique du
livre IX, des deux derniers versets du chant d'Harmonie. Ils illustrent

par deux exemples mythologiques une union entre un dieu
(Jupiter) et une mortelle (Léda), au chapitre 918, puis entre une
déesse (Luna) et un mortel (Endymion) au chapitre 919. Cette
réciprocité entre les sexes dans ces deux mythes d'union entre les
mondes divin et humain anticipe son actualisation dans les noces
de Philologie et de Mercure.

C'est grâce au principe régulateur de l'harmonie que se réalise
l'union des principes contraires, dont les mondes humain et divin,
les genres masculin et féminin, la culture profane et la culture
sacrée, la prose et les vers, la licence fescennine et les thèmes
sérieux ne sont que quelques exemples parmi d'autres.

Le thème de la parité des sexes s'inscrit indéniablement dans la
pensée de l'Antiquité tardive, imprégnée des spéculations théologiques

du néo-platonisme pour illustrer la réunion des principes
contraires. On peut s'interroger cependant sur la raison d'une telle
insistance sur ce motif précis, en dernier lieu incarné par l'héroïne
du récit, la mortelle Philologie promise au dieu Mercure.

On trouvera un élément de réponse dans la République de
Platon. Le philosophe consacre plusieurs chapitres au rôle des
femmes dans sa République idéale28. Bien que les natures masculine

et féminine diffèrent, les femmes auront les mêmes fonctions
que les hommes et recevront donc la même éducation (451e-
452a). Chez Platon, la constatation de la diversité des deux sexes
s'accompagne de la reconnaissance d'une identité en ce qui
concerne les occupations (454c-455e); la nécessité de l'union
entre les sexes, poursuit Glaucon, protagoniste du dialogue, sera
fondée sur l'amour (458d), si bien que les mariages seront «aussi
saints que possible», car ils se produiront entre pairs, c'est-à-dire
entre hommes et femmes aux qualités comparables (458e).

Il est probable que Martianus Capella s'appuie sur ce passage
de la République de Platon pour illustrer de façon conséquente

28 Platon, République 451 c-460b.



LES « CHOSES DIVINES » DANS LE DE NVPTIIS 179

l'idée, par ailleurs originale au sein de la littérature antique, de la
parité des sexes devant la perspective de l'apothéose. En effet,
Philologie et Mercure sont à plusieurs reprises décrits comme
égaux dans leurs mérites29.

Il est possible aussi que la tendance à l'allégorie qui, dans des
textes de la fin du IVe siècle, laisse apparaître une profusion de

figures féminines30 ait contribué à attirer l'attention sur le rôle de la
femme, souvent passé sous silence dans la tradition, et ait encouragé

Martianus Capella à souligner un statut d'égalité entre les
sexes.

4. Conclusion

Comme son titre l'indique, le De nuptiis est un épithalame.
Par ses ambitions, il occupe toutefois une place exceptionnelle au
sein d'un genre littéraire de circonstance : il célèbre les noces
d'une mortelle dont l'érudition permet d'accéder à une union
divine. Si l'œuvre s'ouvre de manière traditionnelle sur des vers
d'Hyménée, sa matière est aussitôt présentée comme nouvelle:
dans les mots échangés entre l'auteur et son fils, ce dernier,
destinataire de l'œuvre, reproche à son père de réciter des hymnes à

la manière d'un prêtre avant d'avoir présenté la matière de

son œuvre. Martianus Capella riposte en accusant son fils de

«perdre la tête au point de, ayant parfaitement reconnu le début
(éyépaipov) d'une œuvre transparente, y goûter le crépuscule31».
Cette réponse de Martianus Capella est polysémique. Les termes
ëyépoipov32 et creperum renvoient respectivement au début et à la

29 Voir notamment les propos d'Apollon au sujet de Philologie et de
Mercure, Martianus Capella, De nuptiis 1.22, v. 29: alterutrum cumulât
parilem meruisse iugalem.
30 Les Soliloques d'Augustin, où la Raison est personnifiée, et la
Psychomachie de Prudence, combat des Vertus et des Vices personnifiés.
31 Martianus Capella, De nuptiis 1.2: [...] Martianus interuenit dicens
« quid istud, mi pater, quod nondum uulgata materie cantare deproperas et
ritu nictantis antistitis, priusquam fores aditumque reseraris, upvoXoyeis-?
Quin potius edoce quid apportes, et quorsum praedicta sonuerint reue lato ».
« Ne tu » inquam « desipis admodumque perspicue operis èyépcngov noscens
creperum sapis, nec liquet Hymenaeo praelibante disposita nuptias resul-
tare ».
32 Concernant les rares occurrences de ce terme dans la littérature, voir
Barry Baldwin, «Egersimon in Martianus Capella», American Journal of
Philology, 108 (1987), p. 697-698.



180 ÉTUDES DE LETTRES

fin (de l'œuvre), mais aussi à la reconnaissance d'une chose
évidente et à la démonstration d'un entendement obscur. Le «crépuscule

» que Martianus Capella reproche à son fils de voir dans ce
qui est en réalité un «prélude», un «réveil», se réfère aux
hymnes que le fils accuse son père de chanter. Celui-ci répond
qu'ils interviendront à la fin de l'œuvre, et non au début, qui est
clairement un chant d'Hyménée. Mais derrière les sens premiers
de prélude et de fin se cachent aussi les idées de réveil et de
crépuscule. Le terme d'éyépaipou prend tout son sens dans le réveil
ineffable (èyépcnpov ineffabile) suscité par la vision du bouclier
d'Harmonie au chapitre 9.911.

Les Noces de Philologie et de Mercure, sous le signe du retour
d'Harmonie, annoncent un réveil d'ordre culturel, où l'Amour
céleste du Banquet de Platon permettra aux humains des deux sexes,
initiés comme Philologie aux Disciplines profanes et aux
pratiques sacrées, de s'unir aux dieux, dont ils seront désormais
dignes, car ils auront retrouvé leur origine véritable dans l'harmonie

cosmique. Si le fils de Martianus Capella fait preuve de
sagesse, il saura lire, derrière 1'«ouverture», le sens caché du
«réveil» qui anime l'ensemble de l'œuvre.

Muriel Bovey
Lausanne


	Les "choses divines" dans le De nuptiis de Martianus Capella

