
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2004)

Heft: 1-2

Artikel: Le chou de Pythagore : présence des modèles grecs dans le De
agricultura de Caton

Autor: Mudry, Philippe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CHOU DE PYTHAGORE :

PRÉSENCE DES MODÈLES GRECS DANS LE
DE AGRICVLTVRA DE CATON

Depuis l'Antiquité, Caton doit à Pline une réputation d'opposant
farouche à la culture et aux lettres grecques. Une analyse attentive des pages
célèbres du De agricultura consacrées à ce qu'on a appelé la médecine du
chou, medicina brassicae, y révèle pourtant une présence significative des
doctrines médicales grecques. Un tel constat relativise la figure de Caton
héraut de la tradition médicale italique, populaire et autochtone. Il invite
aussi à réviser notre jugement sur son attitude générale envers la culture
grecque. Aussi proposons-nous une interprétation nouvelle de la fameuse
recommandation que, selon Pline, Caton fait à son fils Marcus à propos de
la littérature grecque : illorum litteras inspicere, non perdiscere.

1. Introduction

Dans l'histoire de Rome et de sa littérature, Caton assume la
figure emblématique de la résistance intellectuelle, nationale et
patriotique face à la Grèce. Il incarne cette volonté d'opposition
en même temps que de réaction de l'antique tradition italique
devant la force envahissante de la culture grecque.

La construction historique de cette figure de Caton doit beaucoup

à Pline, aux propos pour le moins carrés et aux attaques
virulentes qu'il prête à Caton contre la Grèce, contre les Grecs et
en particulier contre les médecins grecs1. Ces propos sont trop

1 Voir en particulier Pline l'Ancien, Histoire naturelle 26.10-17 et surtout
29.1-14.



26 ÉTUDES DE LETTRES

connus pour qu'on s'y arrête longuement. Le reproche principal
adressé à la culture grecque est de «corrompre» l'antique génie
national de l'Italie qu'elle menace de ruiner et au bout du compte
de faire disparaître (Pline l'Ancien, Histoire naturelle 29.14):

Quandoque ista gens suas litteras dabit, omnia corrumpet.

Quand cette race nous donnera sa culture2, elle corrompra tout.

Il ne saurait donc y avoir d'autre attitude pour Rome, si elle
veut sauver son âme, que de se tenir à l'écart de la Grèce, ou plutôt

de tenir les Grecs à l'écart des Romains. Souvenons-nous de la
fameuse formule qui termine la longue diatribe de Caton contre
les médecins grecs, telle que nous la rapporte Pline; elle est
adressée à son fils Marcus (Histoire naturelle 29.14):

Interdixi tibi de medicis.

Je t'ai interdit les médecins.

Par cette formule, il faut entendre nécessairement les médecins

grecs puisque c'est sur eux exclusivement que porte l'attaque de
Caton et que, de l'aveu même de Caton, les Romains n'exercent
pas cet art. Mais il est légitime de considérer, à la lumière de la
condamnation générale de la culture grecque que nous avons
mentionnée plus haut, que cette interdiction porte également, au-
delà des médecins, sur la Grèce tout entière.

Ces propos que Pline met dans la bouche de Caton ont manifestement

orienté le regard que l'on a pu porter sur l'attitude de
Caton envers la Grèce. Ils ont souvent empêché de distinguer
dans son œuvre — du moins dans ce qu'on en a conservé — des
traits qui auraient sinon contredit radicalement cette figure, du
moins en auraient sensiblement entamé le monolithisme. Il
conviendrait en tout cas — ce que, semble-t-il, on n'a guère fait
—, de s'interroger sinon sur l'authenticité, difficilement véri-
fiable il est vrai, des propos que Pline prête à Caton, du moins sur
leur portée et leur fonction à l'intérieur de l'œuvre de Pline. Des
études récentes ont montré par exemple, en ce qui concerne Pline

2 La traduction d'Ernout (Pline l'Ancien. Histoire naturelle, Livre XXIX,
texte établi, traduit et commenté par A. Ernout, Paris : Les Belles Lettres,
1962, p. 24), qui rend litteras par « sciences », nous paraît trop limitative, du
moins si l'on entend le terme «sciences» dans son acception moderne. Il
s'agit plutôt, au sens large, de l'ensemble de la culture grecque telle qu'elle
a été transmise par la production littéraire.



LE CHOU DE PYTHAGORE 31

attentif d'un philosophe pythagoricien grec, ainsi que nous
venons de l'indiquer, et comme le contempteur de la culture et
des arts grecs envers lesquels il affiche publiquement son
aversion20. Mais l'homme public, attaché politiquement à la sauvegarde

de la tradition et des institutions romaines menacées selon
lui par la séduction qu'exerçait la Grèce sur les esprits, pouvait
mettre en garde ses concitoyens contre le danger d'une emprise
trop forte de la Grèce sur Rome, avec des propos violents dans
lesquels il faut faire la part de la polémique, sans pour autant
ignorer ou rejeter radicalement le modèle culturel grec. Si l'on en
croit Plutarque, Caton avait même une assez grande familiarité
avec les ouvrages littéraires grecs pour émailler ses écrits de
maximes et d'histoires empruntées aux Grecs et pour que l'on
trouve beaucoup de traductions littérales du grec dans ses apop-
thegmes et ses sentences21.

Notre propos vise à montrer que cette familiarité se révèle
également dans son De agricultura, et en particulier dans les
chapitres consacrés à la médecine du chou, medicina brassicae.

3. Le chou de Pythagore

Passons donc à ce fameux chapitre consacré au chou et à ses

propriétés médicinales, et à son titre d'abord, car c'est bien une
fonction de titre que remplit la phrase introductive (De agricultura

157.1):
De brassica Pythagorea, quid in ea boni sit salubritatisque.

Du chou de Pythagore, ce qu'il y a en lui de bon et de salutaire.
(Trad. R. Goujard)

Il est bien peu probable que la désignation brassica Pythagorea
fasse référence à une espèce particulière de chou, comme il y a un
chou agrestis ou un chou siluestris22. Il est tout aussi peu
probable qu'il s'agisse simplement pour Caton d'indiquer ainsi la

20 Plutarque, Vie de Caton l'Ancien 23.1: TTâoav 'EXAqvLKriv \iovoav kcù
TraiSe'iav ûttô (JjiAoti iotas' TrpoTTqXaKLCwv.
21 Plutarque, Vie de Caton l'Ancien 2.6: Tà pivTot auyypd|ipaTa ko!
SoypaaLv 'EXXqvucoîs- Kat ioropiats èmaKÛs" ôiaTrcuoiKiATai. Kat
p.e0qpp.qveup,éva ttoXXù kqtq Xé£iv êv Tots' àTTocf>0éy|j.aaiv kcù Tats-
yvtopoXoyiai.s' TCTaKTai.
22 Sur les diverses espèces et dénominations de chou cultivé et de chou
sauvage, voir Jacques André, Les Noms de plantes dans la Rome antique,
Paris : Les Belles Lettres, 1985, p. 37-38, s. v. brassica.



32 ÉTUDES DE LETTRES

source de ses renseignements. En effet, selon ce que nous apprend
Pline, plusieurs auteurs grecs, avant Caton — notamment les
médecins Chrysippe et Dieuchès, mais surtout Pythagore —, avaient
consacré au chou des ouvrages particuliers pour en célébrer les
mérites23. Mais, en plus de l'étrangeté que revêtirait une telle
formulation, il n'est pas dans la manière de l'auteur du De agricul-
tura de citer ses sources d'information. Caton n'est pas Pline.

Quels peuvent être donc le sens et la portée de cette indication
en tête de chapitre A notre avis, cela vise tout bonnement à

inscrire le développement qui suit dans la tradition grecque en le
plaçant, pour ainsi dire, sous le patronage de Pythagore, qui est non
seulement une autorité brassicaire reconnue, nous l'avons vu,
mais constitue aussi un des noms parmi les plus célèbres de
l'héritage intellectuel de la Grèce. Pythagore apparaît ainsi non pas
comme la source, mais comme l'autorité qui garantit la qualité de

l'information. Une telle interprétation suppose de la part de Caton
une considération envers le prestige intellectuel de la Grèce qui
va à l'encontre de la figure violemment hostile à la Grèce qu'on a

voulu lui faire assumer. Elle dément en outre — mais nous allons
en voir plus loin bien d'autres indices — l'empreinte exclusivement

autochtone de cette médecine du chou (medicina brassicae),
dont on a fait l'emblème d'une médecine italique et nationale que
représenterait Caton.

3.1. Présence des doctrines grecques dans la nature du chou

La phrase de titre est suivie d'une introduction, présentée
comme telle (principium te cognoscere oportet), traitant des
diverses variétés ainsi que de la nature de ce légume. La description
de ces variétés — qui sont au nombre de trois : le chou lisse
(leuis) à grandes feuilles, le chou frisé (crispa) et le chou tendre
(lenis) — n'a pas de quoi surprendre dans un ouvrage qui se veut
un manuel pratique. Chacune de ces trois variétés présente des
vertus différentes ou des degrés différents dans la vigueur de son
action. Il importe donc de les reconnaître. Surprenantes en
revanche sont les considérations de Caton sur la nature du chou.
Loin de toute préoccupation pratique, elles se font l'écho de
diverses doctrines spéculatives élaborées par les Grecs sur les

23 Pline l'Ancien, Histoire naturelle 20.78: Brassicae laudes longum est
exsequi, cum et Chrysippus medicus priuatim uolumen ei dicauerit [...] et
Dieuches, ante omnes autem Pythagoras, et Cato non parcius celebrauerit...



LE CHOU DE PYTHAGORE 33

humeurs, les qualités, leur équilibre et leurs variations. Voyons le
texte de Caton (De agricultura 157.1)24:

Principium te cognoscere oportet quae genera brassicae sint et
cuius modi naturam habeant25: omnia ad salutem temperat
commoetatque sese semper cum colore, arido simul umido et
dulci et amaro et acri. Sed quae uocantur septem bona in com-
mixta natura omnia haec habet brassica.

Pour commencer, il faut que tu apprennes quelles sont les variétés

de chou et quelle sorte de nature elles ont. Le chou combine
en lui tous les éléments salutaires ; il se transforme toujours
sous l'effet de la chaleur au point de vue du sec et de l'humide,
du doux, de l'amer et de l'âcre. Ce qu'on appelle les sept biens,
le chou les possède tous dans sa nature composite.

Première constatation : pour Caton, la nature du chou consiste
essentiellement en un mélange. Cette notion apparaît à deux
reprises dans notre passage, exprimée d'abord par le verbe tempe-
rat, qui marque cette propriété qu'a le chou de combiner en lui
tous les éléments qui préservent ou font retrouver la santé, puis
par la désignation explicite de la caractéristique de la nature du
chou qui est d'être composite (commixta natura). Il est difficile
d'imaginer qu'en l'occurrence Caton ne fasse pas écho à la
doctrine du mélange et de l'équilibre des éléments, des qualités ou
des humeurs, qui a connu une si grande fortune dans la pensée
grecque et dans la pensée médicale grecque en particulier. C'est
du juste équilibre de ce mélange (paXtcrra pepiypiva) que naît la
santé, comme c'est de sa rupture que découle la maladie, ainsi

24 Ce texte, qui repose sur une tradition manuscrite incertaine, a suscité
nombre de propositions de corrections de la part de ses éditeurs ; voir
notamment les remarques de Mazzarino dans l'introduction de son édition
(M. Porci Catonis De agri cultura, ad fidem Florentini codicis deperditi,
iteratis curis edidit A. Mazzarino, Leipzig : Teubner, 1982 [19621], p. xuv).
Ce problème d'établissement de texte mériterait à lui seul une étude
détaillée. Mais quelles que soient les corrections suggérées par les divers
éditeurs, cela ne change rien sur le fond aux enseignements que nous tirons
de ce texte dans l'optique de notre étude. Par commodité et sauf exception
dûment signalée, nous avons choisi de reproduire, ici comme ailleurs dans
cet article, le texte de Goujard (Caton. De l'agriculture, texte établi, traduit
et commenté par R. Goujard, Paris : Les Belles Lettres, 1975). Mais cela ne
signifie pas que le texte proposé par l'éditeur français emporte toujours
notre adhésion.
25 La forme habent, au lieu de habeant, qui apparaît dans l'édition de
Goujard (Les Belles Lettres, 1975), est sans nul doute une bévue.



34 ÉTUDES DE LETTRES

que le précise par exemple l'auteur du traité hippocratique De la
nature de l'homme (§ 3-4), qui précise en outre que si telle est la
nature de l'homme, telle est aussi la nature des animaux et de
toutes choses. Telle est donc aussi pour Caton la nature du chou.

Mais ce n'est pas là l'unique trait doctrinal emprunté à la tradition

grecque que présentent ces quelques lignes introductives.
Selon Caton, en effet, la nature constitutive du chou possède la
propriété permanente, sous l'effet de la chaleur26, de se transformer

par rapport au sec, à l'humide, au doux, à l'amer (commoe-
tatque sese semper cum calore, arido simul umido et dulci et
amaro et acri). Cette transformation des qualités constitutives
d'un corps, en l'occurrence le chou, sous l'effet de la chaleur, si
tel est bien le sens de la formulation pour le moins difficile et
probablement maladroite de la phrase de Caton telle qu'elle nous est
parvenue27, appartient également à la pensée grecque. On peut la
mettre en parallèle notamment avec un passage de ce même traité
De la nature de l'homme que nous citions plus haut. L'auteur
hippocratique s'en prend à la doctrine moniste de certains médecins
selon laquelle l'homme est constitué d'une substance unique «qui
change d'apparence et de propriété sous l'influence du chaud et
du froid, devenant de la sorte douce, amère, blanche, noire et tout
le reste28». C'est probablement, comme pour la doctrine du
mélange, un écho de cette théorie que l'on retrouve ici chez Caton.

26 Bien que cette valeur instrumentale de cum soit relativement rare dans le
latin pré-classique, on en trouve pourtant quelques exemples chez Accius et
Caton ; cf. Raphael Kühner, Carl Stegmann, Ausführliche Grammatik der
lateinischen Sprache, II: Satzlehre, Hannover: Hahnsche Buchhandlung,
1912-1914, vol. II, p. 510. Il nous paraît difficile, si on veut donner un sens
satisfaisant à cette phrase, de comprendre autrement ce cum.
27 Mazzarino (Teubner, 1982) propose un texte amendé qui diffère sur
plusieurs points de celui que présente Goujard (Les Belles Lettres, 1975) et que
nous avons suivi. Mais comme l'éditeur italien n'accompagne pas son texte
d'une traduction, il nous est difficile de savoir exactement comment il l'a
compris.
28 Hippocrate, De la nature de l'homme 2 (VI 34 Lettré — trad. É. Littré).
L'auteur hippocratique désigne le chaud et le froid comme facteurs déclenchants

de cette transformation. L'absence d'un des deux facteurs chez Caton
nous paraît devoir être attribuée davantage à une carence ou à une
négligence dans son information qu'à un accident dans la tradition manuscrite.
Nous ne saurions donc suivre le texte de Paul Thielscher, Des Marcus Cato
Belehrung über die Landwirtschaft, Berlin: Duncker und Humblot, 1963,
qui suppose une lacune après calore et supplée <et rigore>.



LE CHOU DE PYTHAGORE 35

À cette liste et toujours à propos de ces quelques lignes intro-
ductives sur la nature du chou, nous pourrions ajouter la référence
aux septem bona, quand bien même nous ne distinguons pas très
bien à quoi précisément Caton fait allusion ici. Que peuvent être
dans l'esprit de Caton ces sept biens (ou vertus ou qualités) que
dans sa nature composite le chou possède toutes (sed quae uocan-
tur septem bona in commixta natura omnia haec habet brassica)?
L'expression même de Caton — quae uocantur septem bona —
montre qu'il se réfère à une tradition dans laquelle ces sept réalités

sont réunies sous une appellation commune qu'il rend
(traduit?) par bona. Nous ne pouvons déterminer avec exactitude
quels sont ces septem bona. Il nous paraît en revanche qu'il n'est
pas infondé de rapprocher la notation de Caton des doctrines
grecques de la détermination des odeurs, des saveurs et des
couleurs. Leur nombre peut varier d'un auteur à l'autre. Mais il est
intéressant pour notre propos de constater que Théophraste, dans
son traité De causis plantarum (6.4.1), arrête ce nombre à sept:
«Il y a sept odeurs, sept saveurs, sept couleurs». Il n'est pas
impossible qu'il y ait dans la fixation de ce nombre à sept quelque
marque pythagoricienne, et il n'est pas impossible non plus, si tel
est bien le cas, que la présence de ce trait pythagoricien chez
Caton remonte à l'enseignement qu'il reçut, selon Plutarque et
comme nous l'avons signalé plus haut, du philosophe Néarque
lors de son séjour à Tarente.

3.2. Présence des doctrines grecques dans les vertus
médicinales du chou

Après cette introduction sur la nature du chou, Caton énumère
les différentes vertus médicinales du chou, en topique ou absorbé,
seul ou en composition, préparé de telle ou telle façon, contre
toutes sortes d'affections (ulcères, luxations, coliques, douleurs
articulaires, affections du cœur ou du foie, etc.). Ce développement

révèle également un certain nombre d'éléments empruntés à

la tradition grecque. Prenons l'exemple du passage suivant {De
agricultura 157.7):

Nam uenae omnes ubi sufflatae sunt ex cibo non possunt perspi-
rare in toto corpore ; inde aliqui morbus nascitur.

Quand toutes les veines sont gonflées sous l'effet de la nourriture,

elles ne peuvent pas faire passer le souffle dans le corps
tout entier. De là naît une de ces maladies.

À première vue, cette doctrine pathologique évoquée par Caton
ne peut que laisser le lecteur fort perplexe. Quels rapports peut-il



36 ÉTUDES DE LETTRES

bien y avoir entre les veines, la nourriture, le souffle et la maladie?

Dans sa note explicative à ce passage, Goujard considère
qu'il y a là un reflet confus de théories physiologiques grecques
telles qu'on les trouve notamment dans le traité hippocratique
De l'aliment, selon lesquelles les veines, qui s'enracinent dans le
foie, et les artères, qui s'enracinent dans le cœur, portent partout
dans le corps sang et souffle vital29. Cet arrière-fond doctrinal,
tout vague qu'il est, suffirait déjà dans la perspective de notre
propos à confirmer la présence de théories grecques dans le traité
de Caton.

Cependant, malgré ce flou manifeste dans la formulation, qui
est dû vraisemblablement aussi bien à la carence chez son auteur
d'un vocabulaire technique approprié qu'à une compréhension
incomplète et fautive de la doctrine originale à laquelle il se réfère,
nous croyons reconnaître ici, plus qu'un vague arrière-fond doctrinal,

l'évocation d'une doctrine pathologique précise dont la
fortune a été grande dans l'Antiquité. Élaborée par Érasistrate, un des

grands noms de la médecine alexandrine, et fondée sur la distinction

de fonctions que nous mentionnions plus haut entre les veines
et les artères, les premières véhiculant le sang et les secondes le
souffle (pneuma), cette doctrine situe la cause de nombre de maladies,

sinon de toutes, dans la pléthore30. Dans une première phase
du phénomène morbide, un excès de nourriture engendre en effet
un excès de sang qui à son tour produit un gonflement des veines.
C'est cette première étape qu'évoque la première partie de la
phrase de Caton, uenae omnes ubi sufflatae sunt ex cibo. Il est vrai
que la formulation de Caton mentionne simplement la nourriture
comme cause de la pléthore, sans préciser que c'est l'excès et non
la nourriture comme telle qui est l'élément déclencheur. Mais la
suite immédiate du texte, signalant cette fois-ci explicitement
l'excès de nourriture (ex multo cibo) comme étant la cause également

de dérangements intestinaux, inscrit notre passage dans une
unité de développement qui ne laisse aucun doute sur le sens
précis qu'il faut donner à l'expression générale ex cibo.

29 Caton. De l'agriculture..., p. 314, n. 16 ; cf. Hippocrate, De l'aliment 31

(IX 110 Littré).
30 Sur cette doctrine, mentionnée par Celse dans la préface du De medicina
parmi les doctrines pathologiques majeures de la médecine grecque, voir
l'exposé succinct et clair qu'en donne James Longrigg, Greek Rational
Medicine. Philosophy and Medicine from Alcmaeon to the Alexandrians,
London/New York : Routledge, 1993, p. 216-217.



LE CHOU DE PYTHAGORE 37

La seconde phase du processus morbide, selon Érasistrate,
consiste dans le débordement dans les artères du sang qui se

trouve en excès dans les veines. Le passage entre un système de
vaisseaux et l'autre se fait à travers des canaux invisibles à l'œil
nu qu'il appelle «anastomoses». Cette invasion des artères par le
sang provoque une perturbation du flux du pneuma dans ces
mêmes artères, laquelle est à son tour à l'origine de diverses
affections qui peuvent toucher le foie, la rate, l'estomac, provoquer

des expectorations de sang ou encore causer des maladies
comme la phrenitis, la pleurésie ou la péripneumonie31. Le mécanisme

de cette seconde phase échappe manifestement à Caton, qui
ignore en l'occurrence la différenciation entre veines et artères.
Mais à défaut du détail, il retient pourtant le point doctrinal
essentiel, qui est la perturbation survenant dans le flux du pneuma
dans le corps tout entier (non possunt perspirare in toto corpore),
avec comme conséquence l'apparition d'une maladie. A ce
propos, l'expression aliqui morbus ne se réfère pas à une maladie
indéterminée, ainsi qu'on pourrait le laisser entendre en la
traduisant par «une maladie» comme le fait Goujard32, mais à la
liste des maladies que Caton a mentionnées plus haut avant d'en
signaler le remède (du chou avec du silphium râpé) et enfin la
cause (la perturbation du pneuma). Nous proposons de rendre
compte de cette détermination contextuelle en traduisant comme
nous l'avons fait par «une de ces maladies».

Caton traite encore du chou et de ses vertus dans un autre
chapitre du De agricultura (§ 156). Ce texte fait sur de nombreux
points double emploi avec celui que nous venons de voir, consacré

au chou de Pythagore, ce qui pose, ici comme ailleurs dans le
traité, le problème particulièrement controversé de la composition
et de la cohérence de cette œuvre33. Mais en ce qui concerne
la question qui nous occupe, ce chapitre révèle lui aussi une

31 Les dénominations des maladies dans l'Antiquité ne recouvrent pas
nécessairement la nomenclature nosologique moderne. Sur ce problème, qui
peut induire en erreur le lecteur non averti, voir Mirko D. Grmek, Les maladies

à l'aube de la civilisation occidentale. Recherches sur la réalité
pathologique dans le monde grec préhistorique, archaïque et classique, Paris :

Payot, 1983, en particulier p. 19-21 («Les permanences sémantiques et les
difficultés du diagnostic rétrospectif»).
32 Caton. De l'agriculture..., p. 105.
33 Voir un état de la question dans l'introduction de Goujard (Caton.
De l'agriculture..., p. XXXII-XLV).



38 ÉTUDES DE LETTRES

empreinte doctrinale grecque. Nous limiterons notre démonstration,

comme nous l'avons fait précédemment, à un seul exemple.
À propos des propriétés digestives de ce légume, Caton vante

une préparation de jus de chou qui se révèle souveraine pour purger

l'estomac en provoquant le vomissement. Le détail de la
préparation est fort complexe et la posologie doit suivre un rituel
précis. Nous y reviendrons plus loin. L'effet de la potion est tel
que, selon la description pittoresque qu'en donne Caton, le sujet
«rendra tant de bile et de pituite qu'il se demandera lui-même
d'où une telle quantité peut venir34».

Le couple bile-pituite (phlegme dans la terminologie grecque)
représente un élément constitutif de la pathologie humorale telle
qu'elle a été élaborée par la médecine grecque. C'est ainsi que ces
deux humeurs se trouvent régulièrement mentionnées dans les
traités hippocratiques. Elles y apparaissent comme la cause de
diverses maladies, et même comme la cause unique de toutes les
maladies si l'on en croit l'auteur du traité des Affections, pour qui
«les maladies proviennent toutes chez l'homme de la bile et du
phlegme35». L'élément déclenchant est traditionnellement une
rupture de l'équilibre des humeurs due, dans le cas par exemple
du traité des Affections, à un excès de chaud ou de froid, d'humide

ou de sec affectant l'une de ces humeurs36.
Comme dans le cas examiné plus haut de la doctrine érasistra-

téenne fondée sur l'irruption de sang dans les artères, Caton n'expose

pas ici le détail du mécanisme morbide tel que les médecins
grecs l'ont élaboré. Aurait-il d'ailleurs besoin de le faire? Son
traité vise un but exclusivement pratique qui consiste, dans le cas
des chapitres médicaux, à transmettre des recettes salutaires
contre diverses affections. L'exposé des doctrines spéculatives
auxquelles il peut ici et là se référer, à supposer qu'il en connaisse

34 Caton, De agricultura 156.4: Tantum bills pituitaeque eiciet ut ipse
miretur unde tantum siet.
35 Hippocrate, Affections 1 (VI 208 Littré): NoaqpaTa tolctlv àvBpunraLai

y tuerai aravra uttô xo^-hS1 Kai- 4>Né-y|j.axos".
36 On trouve également dans le Timée de Platon (84d-86a) un exposé de la
doctrine pathologique fondée sur le couple bile-phlegme. On a voulu y voir
parfois une influence pythagoricienne; cf. J. Longrigg, Greek Rational
Medicine, p. 144 (cf. supra n. 30). La question est difficile, fort controversée,

et dépasse de loin notre propos. Mais si tel était le cas, on pourrait
imaginer que c'est par l'enseignement que, selon Plutarque, Caton reçut du
philosophe pythagoricien Néarque à Tarente qu'il a connu cette doctrine.



LE CHOU DE PYTHAGORE 39

le détail, n'entre pas dans son propos. Il n'en reste pas moins que
dans le cas de la bile et de la pituite qui nous occupe ici, l'allusion
à la doctrine grecque paraît évidente : c'est un excès de bile et de

pituite que le chou permet d'évacuer, ainsi que le montre l'éton-
nement du patient devant la quantité rendue. Cela suppose,
puisque la recette vise naturellement à guérir, que c'est bien pour
Caton dans cet excès affectant les deux humeurs que réside le
mal.

On peut par ailleurs se demander si l'emploi du terme pituita
dans cette acception physiologique pour désigner l'humeur
correspondant au grec cf)Xéyp.a n'est pas une création de Caton. Ce

passage du De agricultura en présente en tout cas la première
occurrence dans la tradition littéraire latine. Ce terme pourrait
avoir appartenu à l'époque de Caton au vocabulaire campagnard
pour désigner la sève, la gomme ou la résine des arbres. Il est vrai
que nous n'en rencontrons la première attestation que dans un
passage de VHistoire Naturelle de Pline l'Ancien où pituita
désigne la sève de l'amandier dans un emploi manifestement
synonyme de sucus qui apparaît dans la phrase suivante pour
désigner la sève de l'orme37. Plutôt que de translittérer le terme
technique grec comme il lui arrive de le faire ailleurs38, Caton
aurait choisi, en se fondant sur une analogie évidente relevant de

l'expérience quotidienne d'un homme de la campagne, de donner
au phlegme grec un équivalent latin puisé dans l'environnement
linguistique qui était le sien.

3.3. Origine de la médecine du chou (medicina brassicae)
La présence explicite ou sous-jacente de doctrines médicales

grecques dans les chapitres du De agricultura consacrés à ce que
Gargilius Martialis, dans son traité des Remèdes tirés des légumes

37 Pline l'Ancien, Histoire naturelle 17.252. Dans ce passage, Pline affirme
la similitude qui existe entre la médecine des hommes et celle des arbres :

«La médecine des arbres est en grande partie semblable à celle des
hommes». Comme les hommes, les arbres peuvent souffrir d'un excès d'humeur

qu'il s'agit d'évacuer (par exemple en pratiquant une incision dans le
tronc) pour rétablir équilibre et santé.
38 Par exemple au § 127 du De agricultura, où apparaissent les translittéra-
tions latines stranguria et dyspepsia. La présence du lexique grec chez
Caton a été relevée dans plusieurs études, mais sans d'ordinaire qu'on en
tire des enseignements sur la relation de Caton avec ses sources ou ses
modèles grecs. Voir par exemple Silvano Boscherini, «Grecismi nel libro di
Catone De agr.», Atene e Roma, 4 (1959), p. 145-156.



40 ÉTUDES DE LETTRES

et des fruits39, appelle en référence à Caton la médecine du chou
(medicina brassicae) nous paraît donc difficilement pouvoir être
ignorée, quoiqu'on ne l'ait guère relevée jusqu'à maintenant.
Quant aux canaux par lesquels Caton a pu connaître ces théories à

la fois médicales et philosophiques (enseignement philosophique,
manuels, doxographies), c'est là un problème où l'absence quasi
totale d'informations nous réduit à des hypothèses invérifiables
qui d'ailleurs dépassent le propos de notre présente étude. Mais
pour tenter tout de même de sauver une originalité italique dans
cette médecine du chou, dont le même passage de Gargilius
Martialis que nous avons cité affirme qu'elle a été pratiquée pendant

presque six cents ans par les Romains alors que « les médecins

n'étaient pas encore venus à Rome40», peut-on considérer
que, à côté de cette présence doctrinale grecque, les recettes
médicales elles-mêmes tirées du chou, qui forment l'essentiel de ces
chapitres, sont de matrice autochtone, puisées dans la tradition
des campagnes italiques

En réalité, cette médecine du chou se révèle autant sinon
davantage grecque qu'italique, quand bien même on l'a brandie
dans l'Antiquité déjà comme l'emblème de la tradition ancestrale
italique face à la médecine grecque, ainsi qu'en témoigne par
exemple Gargilius Martialis, qui en attribue l'invention à Caton et
considère même qu'il faut l'appeler «le remède de Caton»
(Catonis antidotum)41. C'est que bien avant Caton, comme nous

39 Gargilius Martialis, Remèdes tirés des légumes et des fruits 30.1 : Cato
tradit populum Romanum sexcentis fere annis medicina brassicae usum
(Gargilius Martialis. Les Remèdes tirés des légumes et des fruits, texte
établi, traduit et commenté par B. Maire, Paris : Les Belles Lettres, 2002).
40 Gargilius Martialis, Remèdes tirés des légumes et des fruits 30.2:
Nondum enim in urbem commeauerant medici (trad. B. Maire). Gargilius
reprend ici une affirmation célèbre de Pline l'Ancien selon laquelle, à l'instar
de milliers de nations, les Romains avant l'arrivée des médecins grecs ont
vécu sans médecins mais non sans médecine (Histoire naturelle 29.11:
ceu uero non milia gentium sine medicis degant nec tarnen sine medicina,
sicutipopulus Romanus...).
41 Gargilius Martialis, Remèdes tirés des légumes et des fruits 30.4-5 : «Je
mettrai en premier lieu le médicament qu'il faut vraiment appeler le remède
de Caton, car c'est lui qui a imaginé sa composition avec du chou » (Ponam
primo loco medicamentum re uera ita appellandum Catonis antidotum, quod
ille ex brassica componendum putauit — trad. B. Maire). Antidotum désigne
non seulement un contrepoison, mais aussi de façon générale le remède,
particulièrement lorsqu'il s'agit de désigner la composition originale mise



LE CHOU DE PYTHAGORE 41

le relevions plus haut, le chou jouissait déjà dans la pharmacopée
grecque d'un statut de plante vedette. Selon Pline l'Ancien, non
seulement Pythagore mais également des médecins alexandrins
comme Dieuchès et Chrysippe avaient abondamment traité des
vertus médicinales du chou. Chrysippe avait même consacré au
chou un traité entier. Nous ne connaissons pas d'autre légume qui
ait eu ainsi dans l'Antiquité les honneurs d'une monographie.

Pline dit se servir de ces ouvrages grecs pour compléter ce
qu'il n'a pas trouvé chez Caton. On ne saurait pourtant déduire de
cette affirmation que les recettes qu'il attribue à Caton doivent
être nécessairement d'origine italique et autochtone. Caton peut
très bien les avoir tirées en totalité ou en partie de cette abondante
littérature grecque consacrée au chou. La disparition de ces
œuvres interdit toute vérification de cette hypothèse. On en a

pourtant un indice non négligeable dans le fait que nombre de
recettes brassicaires que l'on trouve chez Caton se retrouvent
dans le traité TTepl üXqs- laTptKfjs' (De materia medica) de
Dioscoride d'Anazarba (Ier s. apr. J.-C.). Il serait fort étonnant que
le célèbre pharmacologue grec soit allé les chercher chez Caton
La liste des recettes à base de chou que Pline tire de la tradition
médicale grecque42 est d'ailleurs beaucoup plus longue que celle
qu'il tire de Caton. Elle contient les noms de nombreux médecins
qui ont recouru aux vertus médicinales du chou, certains célèbres
comme Hippocrate ou Érasistrate, d'autres plus obscurs, à nos
yeux du moins, comme Apollodore, Philistion ou Épicharme. Les
indications, qu'il serait fastidieux d'énumérer ici, des diverses
préparations à base de chou recommandées par ces médecins
couvrent un tel nombre d'affections, internes ou externes, que l'on
pourrait aisément parler de chou-panacée. Hippocrate, toujours
selon Pline, recommande également aux accouchées d'en manger
régulièrement pour augmenter la quantité de lait43. Quant à sa tige
mangée crue, elle expulse les fœtus morts44.

au point par un médecin et d'en souligner l'efficacité, ainsi qu'en témoigne
son emploi notamment dans le traité Des médicaments (Compositiones) de
Scribonius Largus (Ier s. apr. J.-C.). Voir également la note de Brigitte Maire
au § 2.6 (Gargilius Martialis. Les Remèdes..., p. 86, n. 11 antidotis).
42 Pline l'Ancien, Histoire naturelle 20.84-89.
43 Pline l'Ancien, Histoire naturelle 20.86 : Hippocrates [...] lactis quoque
ubertatem puerperis hoc cibo fieri iudicans. La recette se trouve dans le
traité hippocratique Nature de la femme 93 (VII 410 Littré).
44 Pline l'Ancien, Histoire naturelle 20.86 : Crudus quidem caulis si man-
datur, partus quoque emortuos pellit. Chez Hippocrate, Nature de la femme



42 ÉTUDES DE LETTRES

Par ailleurs, même l'utilisation médicale de l'urine qui apparaît
dans ces pages de Caton consacrées à la médecine du chou — il
s'agit en l'occurrence de fomentations ou même de bains avec de
l'urine de qui a mangé du chou, recettes recommandées contre
diverses affections et également comme fortifiants — ne saurait
être interprétée comme portant nécessairement la marque de
pratiques populaires, empiriques et magiques issues de la tradition
autochtone italique. Ce qu'on appelle en effet la pharmacopée
immonde (Dreckapotheke), qui fait un usage thérapeutique de
l'urine et de la fiente animales et même humaines, se retrouve
dans toute la littérature médicale grecque et chez les meilleurs
auteurs, depuis Hippocrate jusqu'à Oribase en passant par Soran et
Galien. En latin, le traité De la médecine de Celse, qui constitue
un témoin précieux et souvent unique de la littérature médicale
alexandrine qui a en grande partie disparu, en offre également de
nombreux exemples. Il est certes tout à fait probable que cet
usage plonge ses racines dans d'anciennes croyances notamment
religieuses sur le pur et l'impur qu'il n'y a pas lieu de développer
ici. Il suffit pour notre propos de constater que ces pratiques ont
été intégrées dès Hippocrate dans la tradition médicale grecque,
dans laquelle Caton, comme il l'a fait pour les autres recettes
concernant le chou, a pu les puiser. Il n'est évidemment pas exclu
que l'une ou l'autre de ces indications thérapeutiques de l'urine
de qui a mangé du chou puisse provenir de la tradition campagnarde

italique. Mais de telles prescriptions sont courantes dans
la médecine grecque et ne peuvent donc, comme on a voulu le
croire, être automatiquement qualifiées de «catoniennes».

Faut-il en conclure que dans ces chapitres consacrés à la médecine,

et en particulier à la médecine du chou, Caton est un roi nu
Faire de ces pages l'expression de l'antique médecine italique re-
lève-t-il d'un fantasme propre à la construction idéologique de la
figure d'un Caton héros et emblème de l'antique romanité

Ce serait probablement excessif, dans la mesure où nous
laissons de côté dans notre étude tout un aspect de la médecine de
Caton : la présence d'éléments que l'on pourrait qualifier
d'irrationnels ou de magiques. Cet aspect particulier apparaît peu, il est
vrai, dans les chapitres consacrés au chou. Seule peut-être la
recommandation de placer la coupe contenant du jus de chou

32 (VII 352 Littré), la recette consiste en réalité en l'application d'une
tendre tige de chou frotté de nétopon (huile d'amande amère).



LE CHOU DE PYTHAGORE 43

« dehors par beau temps, la nuit45» pourrait se rattacher à une
pratique magique. Mais ailleurs, dans d'autres chapitres médicaux,
ces pratiques magiques sont beaucoup plus présentes. Elles
consistent essentiellement dans des rituels précis à observer,
comme, après avoir absorbé le remède, de monter sur une pierre
et de sauter dix fois46, ou dans la récitation de mystérieuses
formules incantatoires, comme les fameux abracadabras
recommandés dans le traitement des luxations47. C'est fort vraisemblablement

dans ces sortes de liturgies magiques que réside
essentiellement la composante autochtone de ces textes. Mais cela
sort du cadre de notre étude, qui se limite à discerner chez Caton
la présence de la tradition médicale grecque.

4. Conclusion

Venons-en pour conclure à la célèbre recommandation, rapportée

par Pline, que Caton adresse à son fils Marcus pour lui indiquer

quelle doit être la bonne attitude envers les ouvrages
littéraires grecs (Histoire naturelle 29.14):

Dicam [...] quod bonum sit illorum litteras inspicere, non
perdiscere.

Traduction de Littré48:
Je démontrerai [...] qu'il est bon de prendre une teinture de
leurs lettres, mais non de les approfondir.

Traduction d'Ernout49:
Je te dirai [...] que, s'il est bon de jeter un œil sur leur littérature,

il ne faut pas l'étudier à fond.

Entendre cette injonction, comme à la suite de Littré le fait
Ernout, dans le sens qu'un regard superficiel et rapide sur la

45 Caton, De agricultura 156.3 : ponito pocillum in sereno noctu.
46 Caton, De agricultura 127.2 : supra pilam ascendat et saliat decies.
47 Caton, De agricultura 160: motas uaeta daries dardares astataries
dissunapiter. Sur le décryptement de cette formule et d'autres semblables,
voir P. Thielscher, Des Marcus Cato Belehrung über die Landwirtschaft,
p. 385-387. Voir aussi Antonio Mazzarino, Introduzione al De agri cultura
di Catone, Roma : Atlante, 1952.
48 Histoire naturelle de Pline, avec la traduction en français par M. É.
Littré, Paris : Firmin Didot, 1877-1883 (Paris : J. J. Dubochet Le Chevalier
et Cie/Garnier, 1848-18501), tome II, p. 299.
49 Pline l'Ancien. Histoire naturelle, Livre XXIX, texte établi, traduit et
commenté par A. Ernout, Paris : Les Belles Lettres, 1962, p. 24.



44 ÉTUDES DE LETTRES

littérature des Grecs suffit, mais que ces ouvrages ne valent pas
une étude approfondie, nous paraît difficilement conciliable avec
cette présence marquée des doctrines grecques que nous avons
tenté de mettre en évidence dans les chapitres médicaux du
De agricultura, de même qu'avec l'influence des modèles
rhétoriques grecs à laquelle nous faisions allusion au début de notre
étude. Nous proposons donc une interprétation différente des propos

de Caton en la fondant sur l'examen lexicologique de l'opposition

inspicere/perdiscere.
Donner au verbe inspicere ce sens de « regarder superficiellement,

jeter un coup d'œil » nous semble résulter à la fois du
préjugé attribuant à Caton une attitude irréductiblement anti-grecque
et de la volonté de comprendre dans cette perspective le couple
inspicere/perdiscere dans un rapport d'opposition radicale. Si
l'on comprend perdiscere dans le sens de «apprendre à fond»,
son opposition avec inspicere pousse quasi automatiquement à

entendre ce dernier verbe comme exprimant une notion contraire,
en l'occurrence, pour reprendre la traduction de Littré, «prendre
une teinture de». Un coup d'œil, si nous osons l'expression dans
ce contexte, à l'article du Thesaurus nous enseigne que l'immense
majorité des emplois du verbe inspicere s'inscrit à l'intérieur de
la notion d'intensité, d'accentuation de l'action de voir (fere
aucta notione uidendi); inspicere, c'est regarder avec soin
(diligenter), de près (propius) ou à fond (penitus)50. Il est vrai que
ce même article du Thesaurus cite, en le rapprochant d'ailleurs de
ce passage de Pline, un emploi isolé et tardif, tiré de Sidoine
Apollinaire (Ve s. apr. J.-C.), dans lequel la présence des deux
adverbes raptim ac breuiter accompagnant le verbe inspicere le
rapprocherait en l'occurrence du sens de «coup d'œil rapide»
qu'ont retenu Littré et Ernout.

Nous pensons au contraire que cet emploi de inspicere dans le
couple inspicere/perdiscere s'inscrit dans l'usage courant qui est
le sien chez les auteurs latins avec le sens de « regarder attentivement,

regarder de près». Mais alors, comment comprendre
l'opposition avec perdiscere? — selon nous, en donnant à perdiscere
non pas le sens d'apprendre à fond, qui ne marquerait pas une
opposition forte avec «regarder, étudier attentivement», mais en
comprenant ce verbe dans son sens premier et étymologique, qui
implique la relation élève-maître. Caton recommande à son fils

50 ThlL VII /1.1951 (Furnée/Ehlers ,1971).



LE CHOU DE PYTHAGORE 45

Marcus, et à travers lui aux Romains, d'étudier de près la littérature

grecque, mais de ne pas faire de cette étude une relation
contraignante (ce qu'indique le préverbe intensif per). Nous
proposons donc la traduction suivante :

Je te dirai [...] quel avantage il y a à regarder attentivement
leurs livres, mais non à nous mettre totalement à leur école.

Comprendre ainsi l'opposition inspicere, non perdiscere
implique de la part de Caton une reconnaissance forte de la valeur
de la culture et de la science des Grecs telle que la transmettent
leurs livres, de l'intérêt qu'il y a pour Rome à étudier attentivement

cette littérature, mais en même temps le souci de préserver
ce qui fait l'identité romaine propre, de ne pas l'effacer en se
faisant entièrement les disciples des maîtres grecs. C'est ainsi également

que Schanz-Hosius, dans leur Geschichte der römischen
Literatur, comprennent la recommandation de Caton : « Il faut
regarder attentivement leur littérature, mais non la faire totalement
sienne51».

Comprise ainsi, la recommandation à Marcus définit justement
l'attitude que Caton manifeste dans le De agricultura, et en
particulier, comme nous avons tenté de le montrer, dans les célèbres
chapitres consacrés à la médecine du chou. Mais elle représente
aussi, de façon plus large, ce que voulut être et ce que fut la
littérature des Romains par rapport à ses modèles grecs.

Philippe Mudry
Université de Lausanne

51 Martin Schanz, Carl Hosius, Geschichte der römischen Literatur bis
zum Gesetzgebungswerk des Kaisers Justinian, I : Die römische Literatur in
der Zeit der Republik, Handbuch der Altertumswissenschaft 8.1, München :

C. H. Beck'sche Verlagsbuchhandlung, 19274, p. 179: «Ansehen solle man
ihre Schriften, aber nicht sich aneignen».




	Le chou de Pythagore : présence des modèles grecs dans le De agricultura de Caton

