
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2003)

Heft: 4

Artikel: Comment condamner la littérature? : Contrôle doctrinal catholique et
création littéraire au XXe siècle

Autor: Serry, Hervé

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870195

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE

CONTROLE DOCTRINAL CATHOLIQUE ET
CRÉATION LITTÉRAIRE AU XXe SIECLE

Les modalités du contrôle par l'Église catholique en France de la production

intellectuelle, et plus particulièrement de la littérature (les «mauvais
livres»), révèlent particulièrement bien les conditions de possibilités d'une
activité intellectuelle (relativement) autonome. La censure ecclésiale
s'inscrit dans un contexte de perte de pouvoir de l'Église, particulièrement à

la fin du XIXe siècle. La production savante, détachée du pouvoir ecclésial,
autant que la littérature d'imagination, livrent une mise en forme du monde
qui s'oppose à celle de la religion. La relation directe avec les œuvres, qui
s'étend avec la diffusion du livre et la scolarisation croissante, est vécue
comme un danger par l'institution catholique. L'examen de la mise en place
des instances de contrôle, de leur insertion dans les luttes proprement ecclé-
siales du XIXe siècle, permet de montrer les enjeux (littéraires et cléricaux)
et les limites de la censure religieuse. L'étude de plusieurs manifestations de
cette volonté de contrôle, dans le contexte de la crise moderniste et de la
«renaissance littéraire catholique» dans les années 1910-1930, révèle
certaines des réponses que le champ littéraire apporte à cette limitation
potentielle de son autonomie.

Les rapports de l'Église catholique et de la création littéraire
posent de manière féconde la question des conditions de possibilité

d'une autonomie de la pratique artistique. Les modalités de

régulation de la circulation des idées constituent un enjeu central
pour un appareil institutionnel comme l'Église dont le pouvoir
repose, pour l'essentiel, sur la possibilité d'imposer, sans concurrence

réelle, une mise en forme du monde qui lui est propre et qui
participe de la reproduction de son pouvoir. Dans cette configuration,

l'accès à la littérature, et plus généralement l'accès direct au
livre comme vecteur immédiat du savoir et des connaissances doit



90 ÉTUDES DE LETTRES

faire l'objet d'un contrôle particulier. Plusieurs transformations
politiques, techniques et sociales, telles que, par exemple, l'essor
de l'imprimé, et le lent mais certain développement de la scolarisation

modifient la transmission et l'accès aux savoirs. La plus
large circulation des idées tend à minorer le privilège culturel qui
pouvait être celui des prêtres. Tout au moins, elle donne à la cléri-
cature — à la fraction la plus intellectuelle de ce groupe —, le
sentiment de voir sa puissance contestée.

Le rapport de la cléricature au roman concentre de manière
particulière les problèmes que pose cette régulation des idées. Si la
législation de l'Index permet avant tout de censurer la production
savante, et tout particulièrement les auteurs qui réinterprètent les
contenus du dogme, notamment à partir de la science, le cas de la
littérature d'imagination offre la possibilité de comprendre le
pouvoir de la littérature entendu comme la réception directe, par
le lecteur, d'une vision du monde. En 1888, pour introduire son

ouvrage sur L'Index, un abbé écrit: «Entre tous les moyens que
l'esprit du mal met en usage pour perdre les âmes, les livres sont
l'un des plus efficaces. Au temps où nous vivons, le fléau des
lectures malsaines est peut-être le plus terrible de ceux qui exercent
leurs ravages dans la société chrétienne. » Selon lui, la presse aide
à la diffusion des livres. L'époque est à la promotion du
«rationalisme et du sensualisme» qui gagnent les milieux chrétiens. Le
refus de la contrainte et l'attirance pour la nouveauté renforcent le
danger de ces publications. Mais pour le religieux, « l'Église à des
remèdes pour toutes les plaies sociales». L'interdiction par
l'Index en est un1.

L'autonomie du champ littéraire se construit, particulièrement
durant le XIXe siècle, contre les pouvoirs religieux, économiques
et politiques2. Les difficultés que rencontre la cléricature pour
parvenir à contrôler une production littéraire en plein essor3 sont

1 Abbé L. Petit, L'Index, son histoire, ses lois, sa force obligatoire, Paris,
Lethielleux, 1888, 123 p. Voir aussi Abbé A. Bouhindon, La nouvelle
législation de /'Index, Paris, Lehielleux, 1899, 396 p. L'Index est supprimé en
1966. A ce sujet voir le livre, écrit par Hans Künher, pour la suppression de
ce moyen de censure, Index romanus. Analyse ou interdiction Paris, Spes,
1964,79 p.

2 Pierre Bourdieu, Les Règles de l'art. Genèse et structures du champ
littéraire, Paris, Seuil, 1992, 480 p.
3 Frédéric Barbier, «Une production démultipliée», Roger Chartier,
Henri-Jean Martin, Histoire de l'édition française, t. 3, Paris, Fayard -



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 91

un cas exemplaire de l'évolution historique qui voit s'affaiblir le
pouvoir du jugement hétéronome de l'Église sur la création
artistique, au profit du jugement relativement autonome des écrivains
par les écrivains.

La transformation des liens entretenus par l'Église catholique
avec la création littéraire doit être rapportés aux processus de
sécularisation qui entraîne le déclin du pouvoir religieux de
définir l'ordre du monde. De tels liens participent du rapport de
cette religion de l'Écriture qui a longtemps lutté pour s'arroger le
monopole de la transmission de la foi : du XVIIe au XIXe siècle,
la lecture de la Bible devient un objet de revendication pour des
laïcs4. Ces enjeux proprement ecclésiaux possèdent une
dynamique spécifique. Il faut cependant les rapporter aux progressifs

bouleversements qui conduisent à l'émancipation des
individus contre le pouvoir traditionnel et global de l'Église. Au
lendemain de la Révolution française, l'Église de Rome, dont
l'autorité est combattue dans toute l'Europe, réorganise ses
instances autour de la figure du pape. Les gallicans français
seront progressivement réduits au silence. Parallèlement, le
monopole de la cléricature sur le sens de la tradition catholique
est profondément contesté : des travaux scientifiques remettent en
cause la lecture cléricale et traditionnelle des textes sacrés.
Constituant une version vulgarisée de ces courants de recherches,
La Vie de Jésus d'Ernest Renan, publiée en 1863, marque une
date dans ce processus.

Face aux contestations dont elle est l'objet, l'Église catholique
répond, en décembre 1864, par l'encyclique Quanta Cura et son
annexe le Syllabus. Confrontée au monde moderne, «multiforme»

dans ses dimensions économique, sociale, politique et
scientifique, également en butte à des tentatives visant à
transformer son fonctionnement interne5, l'Église affirme son refus de

Promodis, 1990, p. 105-136. Voir aussi Maurice Grubelier sur «L'élargissement

du public», Histoire de l'édition française, t. 3, p. 15-41.
4 Bernard Chedozeau, La Bible et la liturgie en français: l'Église triden-
tine et les traductions bibliques et liturgiques, 1600-1789, Paris, Cerf, 1990,
296 p.
5 Claude Langlois, « Le catholicisme au XIXème siècle entre modernité et
modernisation », Recherches de science religieuse, juillet - septembre 1991,
79/3, p. 325-336 et «Lire le Syllabus», Alain Dierkens (éd.), L'intelligentsia

européenne en mutation, 1850-1875. Darwin, Le Syllabus et leurs
conséquences, Bruxelles, éd. de l'ULB, 1998, p. 85-103.



92 ÉTUDES DE LETTRES

toute transaction et sa volonté de lutter contre les « erreurs
modernes». Ces textes dénoncent, comme le résume Denis Pelletier,
«la diagonale tragique qui, de la Réforme et de l'idéalisme
cartésien aux Lumières et à leur cortège philosophique et
politique, a conduit à renier l'origine religieuse du lien social au
profit d'un individualisme destructeur6». Ils prétendent être le
socle idéologique permettant de s'opposer aux prétentions des
États et aux analyses rationalistes de la Révélation. A partir de

1869, le Concile de Vatican, dont les travaux sont alimentés par
ces textes, proclame l'infaillibilité pontificale. Cette décision
ouvre la possibilité d'une restauration officielle de la pensée
thomiste7, élément clé du réarmement intellectuel d'un catholicisme

qui se vit alors comme une forteresse assiégée. A la fin du
XIXe siècle, la «crise moderniste» marque l'aboutissement du
contrôle centralisé de la production intellectuelle que l'Église
promeut pour tenter de perpétuer la détention de la parole
publique sur la légitimité de sa tradition8. À l'origine du
«modernisme», on trouve la volonté de savants catholiques (pour beaucoup

des historiens), clercs et laïcs, de prendre en compte les
avancées les plus récentes de la science dans le cours de leurs
recherches. Confrontés aux résultats des scientifiques non-
catholiques, ils se trouvent placés devant la nécessité d'ajuster
leur pratique. Le cloisonnement imposé par l'appartenance à la
communauté catholique est relatif car la situation nouvelle de
l'institution ecclésiale face à la sécularisation croissante — dont
l'idée de progrès est un des moteurs — mais aussi aux minorités
religieuses qui ont gagné un droit légal de représentation, place
les chercheurs catholiques dans un espace de concurrence inédit.
Cette situation provoque de fortes tensions au sein de l'espace
catholique. Elle impose notamment la réflexion sur l'évolution
sociale de cette religion dans un monde qui se pense en change-

6 Denis Pelletier, Les catholiques en France depuis 1815, Paris, La
Découverte, 1997, p. 40.
7 Pierre Thibault, Savoir et pouvoir. Philosophie thomiste et politique
cléricale au XIXe siècle, Québec, Presses de l'Université Laval, 1972, 252 p.
8 Sur le «modernisme»; Émile Poulat, Histoire, dogme et critique dans
la crise moderniste, Paris, 1996 (lère éd. 1962), Albin Michel, 739 p. Pierre
Colin, L'Audace et le soupçon. La crise du modernisme dans le catholicisme

français, 1893-1914, Paris, Desclée, 1997, 523 p. Étienne Fouilloux,
Une Eglise en quête de liberté. La pensée catholique française entre modernisme

et Vatican II, 1914-1962, Paris, Desclée, 1998, 325 p.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE? 93

ment. Avec l'encyclique Pascendi (1907), une panoplie de
mesures anti-modernistes est lancée. Plusieurs condamnations,
dont celle de l'exégète religieux Alfred Loisy excommunié en
1908, signifient à la cléricature, mais aussi aux laïcs et aux non-
catholiques, la volonté de fermeté de la papauté. La lutte contre le
modernisme, au côté de l'investissement de la cléricature sur le
terrain de l'action sociale, signifie une volonté de reconquête du
terrain perdu. En France, cet élan — qui passe par une remise en
ordre de l'appareil idéologique catholique — participe des luttes
contre le pouvoir républicain et laïque, qui s'impose dans les
années 1880. On assiste alors à une effervescence intellectuelle
inédite parmi les élites catholiques qui se manifeste notamment
par l'apparition d'une réflexion sur les possibilités de
propagande, de prosélytisme, associées à la littérature. Après l'affaire
Dreyfus s'accentue la prise de conscience qu'une présence
catholique est nécessaire dans le monde intellectuel. De jeunes
héritiers des élites laïques catholiques vont investir ces luttes,
particulièrement dans le domaine littéraire9. Ils seront encouragés
(et attentivement dirigés) par des clercs avec d'autant plus
d'intérêts que la crise moderniste a conduit à un repli de la cléricature
hors des débats intellectuels.

On comprend bien pourquoi l'Église et ses représentants dans
le champ intellectuel qui voient la légitimité de leur discours
et de leur interprétation déniées par des savants se tournent vers
des écrivains : ceux-ci sont moins susceptibles que des

philosophes, par exemple, de remettre en cause l'autorité du
magistère. Des affinités électives entre la culture classique, dont ces
écrivains sont les dépositaires, et la culture catholique10 cimentent
cette alliance objective qui se manifeste dans les années 1910-
1930 par une multitude d'essais, de revues, de lieux de défense
corporative et dans les tentatives de mettre en place une

9 Voir ma thèse: L'Invention de l'écrivain catholique. Le mouvement de
«renaissance littéraire catholique » (1880-1933). Contribution à une sociologie

du renouveau, Université de Paris 10 Nanterre, 2000, 2 vol., 945 p. À
paraître aux éditions de La Découverte sous le titre Naissance de l'intellectuel

catholique (2004). Claude Langlois avait développé une première
réflexion très stimulante et à laquelle je suis redevable sous le titre: «La
naissance de l'intellectuel catholique», Pierre Colin (dir.), Intellectuels
chrétiens et esprit des années 1920, Paris, Cerf, 1997, p. 213-233.
10 Emile Dürkheim, L'évolution pédagogique en France, Paris, P.U.F.,
1990,403 p.



94 ÉTUDES DE LETTRES

esthétique littéraire catholique reconnue dans la champ littéraire.
Ce mouvement composite se reconnaît sous la bannière de la
«renaissance littéraire catholique».

Mais comment contrôler la production littéraire Comment
promouvoir les cadres d'une littérature catholique adéquate à la
doctrine catholique à un moment où, précisément, les intellectuels
s'émancipent des tutelles religieuses et politiques, avec la théorie
de l'art pour l'art, le naturalisme et le mouvement symboliste,
avec aussi l'Affaire Dreyfus?

À l'exception d'une partie de l'ouvrage que Claude Savait a
consacré au livre religieux au XIXe siècle en France11, il n'existe pas
de recherche considérant principalement cette question de la censure

ecclésiale sur la production intellectuelle. Dès lors, il n'est
possible que de poser certains jalons d'un travail qui mériterait
d'être mené plus avant, tant cette question paraît centrale pour
considérer les ressorts du pouvoir des institutions sur les intellectuels12.

La première édition de l'Index (Index Librorum Prohibitorumn)
date de 1557. Sa constitution est décidée au Concile de Latran
(1515) et revue au Concile de Trente (1546). Son usage et son
utilisation varient au cours du temps. Les ouvrages des XVIIe et
XVIIIe siècle y sont particulièrement bien représentés. Avant 1850,

pour ainsi dire, l'Index laisse indifférent en France et son action
est négligeable car elle n'est investie d'aucun poids. Au début des
années 1850, dans la ligne du mouvement initié par l'abbé Félicité

11 Claude Savart considère cette question du point de vue de la hiérarchie
ecclésiale et uniquement pour le livre religieux : voir Les Catholiques en
France au XIXème siècle. Le témoignage du livre religieux, Paris,
Beauchesne, 1985, p. 252-339. Voir aussi Yvan Cloutier, « Du prêche et de

l'imprimé : hégémonie et orthodoxie. L'Église catholique face à l'imprimé»,
Jacques Michon (dir.), Edition et pouvoirs, Québec, Les Presses de
l'Université Laval, 1995, p. 89-97.
12 Dans le même temps, cette recherche serait un bon point de vue pour
analyser l'historiographie du catholicisme français. Pour un bilan : Francis
Python, «D'une approche confessionnelle à une histoire universitaire.
L'itinéraire de l'historiographie française», Zeischrift für schweizerische
Kirchengeschichte. Revue d'histoire ecclésiastique suisse, n°33-48, 1993,
p. 33-46.
13 Plusieurs sites Internet proposent la liste des ouvrages interdits à partir
de la 32e et dernière édition de l'Index parue en 1948. Une recherche à partir

du titre «Index Librorum Prohibitorum » donne accès à ces sites. Voir
aussi Anne Lyon Haight, Banned Books. Informal Notes on Somes Books
for Various Reasons at Various Time and in Various Places, New York,
London ; R.R. Bowker Company, 1970, 166 p.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 95

de Lamennais, convaincu de la nécessité d'une avant garde
intellectuelle au sein de l'Église14, la reconnaissance accordée par les
catholiques français aux mesures d'interdiction prononcées par la
Congrégation de l'Index se modifie radicalement. Avec les événements

politiques de La Commune en 1848, la peur des « mauvaises
lectures» et de leurs conséquences présumées néfastes inquiète
d'autant plus que la production d'ouvrages augmente. Après 1854
et l'adoption de mesures, comme l'Immaculée conception, qui
alimentent les querelles entre gallicans et ultramontains15, le courant
des catholiques tournés vers Rome remporte la partie et plus
aucune contestation notable ne viendra remettre en cause cet instrument

privilégié du contrôle de la production intellectuelle et des

rapports intra-ecclésiaux qu'est l'Index. Ce contrôle romain sur la
production est reconnu par les catholiques français. Comme l'écrit
Claude Savart une «division du travail» se met progressivement
en place : « Rome condamnant individuellement certains ouvrages ;

les évêques en proclamant, au cours des années une véritable
"morale de la lecture"16». Entre juin 1863 et juin 1864, par décret
de la Congrégation de l'Index plusieurs écrivains sont interdits.
George Sand est la première visée, mais suivent des
œuvres et des auteurs parmi les plus importants de l'époque :

Hugo, Les Misérables, Flaubert, Madame Bovary, Salambô,
Stendhal, Balzac et Champfleury, Feydeau17.

Cet appareillement coercitif accompagne la méfiance de la
cléricature — largement diffusée auprès des fidèles — à rencontre

de la littérature d'imagination. La production catholique en ce
domaine, qui bénéficie d'un marché quasiment captif, se résume
en grande partie au roman pieux et d'édification. L'essor de ce
type d'ouvrage est sensible au temps de «l'ordre moral» grâce,
notamment, au soutien du pouvoir en place et de la hiérarchie
ecclésiale à cette forme de littérature jugée inoffensive. Acceptés
par la hiérarchie pour leur capacité à édifier, ces romans ignorent
la dimension esthétique. La large diffusion de ces ouvrages

14 Jean-René Derré, Lamennais, ses amis et le mouvement des idées à

l'époque romantique, Paris, Klincksieck, 1962, 763 p.
15 Austin Cough, Paris et Rome. Les catholiques français et le Pape au
XIXe siècle, Paris, Les Éditions Ouvrières, 1986, 320 p.
16 C. Savart, Les Catholiques en France au XIXe""' siècle, p. 254.
17 A ces prohibés célèbres s'ajoutent d'autres ouvrages, secondaires du
point de vue de la notoriété. Eugène Sue avait fait l'objet d'un décret en
1852. Cf. C. Savart, Les Catholiques en France au XIXème siècle, p. 292.



96 ÉTUDES DE LETTRES

impose ce rôle d'édification à la littérature au sein du clergé, des
élites catholiques, du public, mais aussi des écrivains. Leur finalité

est de contrevenir à l'influence néfaste des «mauvais livres»
et de promouvoir les vertus moralisantes de la religion18.

Comme cela a été évoqué, de jeunes héritiers catholiques19,
prétendants à la carrière littéraire entendent constituer, selon
l'expression de l'un d'eux, une «armée catholique de la plume», afin
de défendre la religion catholique attaquée par les Républicains et
leurs alliés. Cette alliance inédite entre des écrivains, réunis en un
mouvement, et l'Église se développe dans le contexte de l'anti-
modernisme, mais aussi de la Loi de séparation de l'Église et de
l'État en 1905.

La question est de savoir comment vont s'organiser les
relations entre ces écrivains qui se réclament du catholicisme et les
clercs qui vont les soutenir (et les surveiller). Il semble possible
de dégager trois types de contrôle religieux de la création
littéraire, selon le degré de présence cléricale. Le premier type,
directement issu des conséquences de la condamnation du
modernisme, rappelle le modèle de l'Index et consiste en une
instance d'évaluation de la production, le Conseil de Vigilance. Un
type intermédiaire, significatif des difficultés de cette hégémonie
souhaitée de la doctrine sur la création littéraire, est représenté
par la situation du philosophe Jacques Maritain, théoricien
catholique de la liberté de l'artiste, qui se trouve confronté au
pôle catholique moraliste au moment de la publication du roman
de Joseph Delteil, Jeanne D'Arc (1925). Enfin, nous verrons les
difficultés du travail de surveillance des écrivains par les clercs
avec le cas exemplaire de l'abbé Altermann et de la revue Vigile,
crée aux débuts des années 1930.

18 Voir Pierre Pierrard, «Le roman pieux ou d'édification en France au

temps de "l'ordre moral" (1850-1880)», et Claude Savart, «Approches de
la religion populaire à travers quelques publications de la Société de Saint-
Vincent de Paul (1850-1880)», Guy Duboscq et al. (dir.), La religion populaire,

Paris, éd. du CNRS, 1979, p. 229-235 et p. 259-265. C. Savart, Les
Catholiques en France au XIXéme siècle, p. 296sq. Et l'excellent travail
collectif : Anne-Marie Chartier, Jean Hébrard (et al.), «Les discours épisco-
pal», Discours sur la lecture (1880-1980), Paris, BPI/Fayard, 2000,
p. 20sq.
19 Voir mon article « Déclin social et revendication identitaire : la "renaissance

littéraire catholique" de la première moitié du XXe siècle», Sociétés
contemporaines, n°44, décembre 2001, p. 91-111.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE? 97

Une instance pour le contrôle intellectuel : Le Conseil de

Vigilance

En septembre 1907, l'encyclique Pascendi qui condamne le
modernisme, instaure dans chaque diocèse, un Conseil de

Vigilance. Il est présidé par l'Évêque et composé de membres du
clergé. Son rôle consiste, au cours de réunions bimensuelles dont
les délibérations sont secrètes, à surveiller «très attentivement et
de très près tous les indices, toutes les traces de modernisme dans
les publications, aussi bien que dans l'enseignement». Si le
modernisme, spécialement au sein de la cléricature, est au cœur de la
cible des censeurs, il est significatif que cette vision infidèle de la
tradition ne soit pas considérée «moins pernicieus[e] que les
écrits contre les bonnes mœurs». Les ouvrages de laïcs
catholiques doivent être jugés d'une manière similaire : en effet
ces «hommes dont on ne peut suspecter l'esprit» sont
« dépourvus de connaissances théologiques » et peuvent être
contaminés par le modernisme. Le pape Pie X, qui signe ce texte,
insiste sur cette nécessité de «bannir des diocèses tout livre
pernicieux» en recourant si nécessaire à «l'interdiction
solennelle». Le Conseil de Vigilance, complément local de l'Index, a

en charge les décisions concernant VImprimatur, c'est-à-dire
l'autorisation officielle attribuée par les ecclésiastiques compétents
pour l'édition d'un texte20. En effet, Pascendi évoque l'immensité
de la tâche du Saint-Siège pour éradiquer les mauvais livres : «le
nombre en est tel aujourd'hui, que les censurer tous est au-dessus
de ses forces». De plus, Rome intervient souvent trop tard et
appelle les évêques à prendre leur part de responsabilité dans ce
domaine en «méprisant toute crainte humaine, [en] foulant aux
pieds toute prudence de la chair, sans égards pour la criaillerie des
méchants, suavement sans doute, mais fortement21».

Cette censure institutionnelle possède de nombreuses limites.
Matériellement incapable de considérer l'ensemble de la production,

elle fonctionne sur les œuvres qu'on lui soumet, principalement

des ouvrages d'ecclésiastiques (pour qui la formalité est

20 C Imprimatur peut être complété par le Nihil Obstat qui signifie que le
censeur ecclésial exprime un jugement favorable sur l'ouvrage soumis.
21 Pie X, «Lettre encyclique sur les doctrines des modernistes», La
Semaine religieuse de Paris, 28 septembre 1907, p. 414. G. Marsot,
«Conseil de Vigilance», Catholicisme, hier, aujourd'hui, demain, Paris,
Letouzey, t. 3, col. 77-78.



98 ÉTUDES DE LETTRES

obligatoire). Son audience est étroite car confinée au milieu
confessionnel. Si de nombreuses publications rendent compte des
avis du Conseil de Vigilance, elles relèvent strictement des
milieux catholiques. Son avis ne vaut, en dehors des publications de

clercs, que parce qu'il peut ouvrir le marché catholique. Ainsi,
dans les années 1920, devant l'audience des auteurs de la
«renaissance littéraire catholique», de nombreux éditeurs comprennent

les potentialités commerciales d'une production destinée au
grand public catholique. Sont alors crées plusieurs collections sur
les vies littéraires de Saints, sur les ordres religieux. Bernard
Grasset engage l'écrivain catholique Maurice Brillant pour diriger
la collection Vie Chrétienne. Les archives du Conseil de

Vigilance mentionnent que des contacts ont eu lieu entre la maison

d'édition et les censeurs du Conseil et que, à l'issue de ces
discussions, «toutes les garanties ont été données à l'Église22».

Par ailleurs, les membres du Conseil seront toujours ambivalents

quand aux condamnations. La ligne suivie semble, en l'état
des sources, assez floue et révèle l'absence d'emprise véritable de
cette censure officielle sur la production intellectuelle. Un débat
lors de la première réunion du Conseil indique qu'il est décidé de

ne pas octroyer de censeur aux «petites revues»: une telle attribution

leur «donnerait plus d'importance que de raison». Un membre

du Conseil centralisera cet ensemble de publications23. A
propos de la publication, autour de 1925, de plusieurs dizaines
d'ouvrages retraçant des vies de saints, le rapporteur du Conseil
estime que la «littérature contemporaine» s'empare des saints

parce qu'ils sont «plus beaux, plus réels, plus admirables que
tous les héros de drame et de roman.» Il n'en reste pas moins
qu'il faut rappeler à ces auteurs les règles de la loi canonique.
Tout particulièrement la première d'entre elles : l'obligation de

présenter les ouvrages à Y imprimatur (les œuvres de laïcs comme
celles de clercs) afin de protéger les lecteurs. Le rapporteur
déplore que certains très bons livres, d'un point de vue catholique
mais aussi littéraire, paraissent sans imprimatur. Outre la protec-

22 «Notes sur les "Règles concernant écrivains et romanciers
catholiques"», Série 4 E 1,3, Archives du Conseil de Vigilance — désormais
noté CDV (toutes les archives du CDV utilisées sont conservées par le
Diocèse de Paris).
23 Registre des procès-verbaux du CDV, séance vendredi 13 décembre
1907, 8° r E 9, Archives du CDV.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 99

tion des lecteurs, ce contrôle permettrait d'éloigner des débats les

«critiques sans mandat qui voudraient s'arroger après coup le
droit de condamner au nom de l'Église ». Mais le censeur s'interroge:

l'Église se mêlerait-elle de faire de la critique littéraire?
Voudrait-elle « se poser en juge de la valeur littéraire ou artistique
de tel ou tel ouvrage?» Non, répond-il. L'Église n'entend pas
intervenir dans les débats littéraires car «à s'interposer sans raison,
elle perdrait de son prestige et de son autorité24».

Cependant, cette littérature qui emprunte ses sujets au catholicisme

a pour effet de voir la religion pénétrer des milieux qui lui
sont indifférents ou hostiles. Ainsi, le Conseil entend se montrer
plus indulgents avec les auteurs incroyants qu'avec les écrivains
qui se réclament du catholicisme, qui, eux, sont plus avertis des

questions religieuses. A ce sujet, Le désert de l'amour, roman de
Érançois Mauriac paru en 1925, suscite des accusations
d'immoralités et est condamné. Le prêtre en charge du rapport oscille
entre la nécessité, du fait que Mauriac est catholique, de se montrer

indulgent (tout en exigeant certaines explicitations) et une
sévérité accrue, car le catholicisme de Mauriac joue comme une
« recommandation préalable » à la lecture de son œuvre et plonge
le lecteur dans ses dangers moraux. Si au nom d'une certaine
«lascivité», la lecture du roman de Mauriac est déconseillée, le
succès de cet auteur pourrait le préserver en général de la
condamnation. Un autre censeur avance que ce livre tombe sous la
censure prévue par les décrets de l'Index25. Une grande audience,
c'est-à-dire une condition externe à l'œuvre et à son caractère
doctrinalement répréhensible ou pas, peut éloigner le couperet du
censeur26.

Les jugements du Conseil de Vigilance peuvent faire l'objet
d'une publication, dans des revues ou des journaux confessionnels.

Ils sont aussi dispensés directement auprès des auteurs.
Certains éclaircissements peuvent être demandés à ceux-ci afin de

24 «Le Conseil de Vigilance et les directions doctrinales à donner aux
Fidèles», [1928], série 4 E 1, 3, Archives du CDV.
25 «Rapport sur un roman de M. François Mauriac, intitulé Le Désert de
l'amour », 23 mars 1925, Série 4 E 1,3, Archives du CDV.
26 Lors des premières condamnations de Voltaire sur motifs religieux (à
propos de La Henriade en 1746), cet argument du succès est pris en compte
par le prêtre en charge du rapport pour la Congrégation de l'Index. Voir
Laurence Macé, «Les premières censures romaines de Voltaire», Revue
d'histoire littéraire de la France, n°4, juillet août 1998, p. 531-551.



100 ÉTUDES DE LETTRES

s'assurer de la solidité de leur foi. Ainsi Mauriac, pour Le Désert
de l'amour, est reçu par le Cardinal Baudrillard, directeur de
l'Institut catholique de Paris et occupant un fauteuil à l'Académie
française, et, en conséquence, membre important du Conseil.
«L'auteur du roman incriminé a fait amende honorable et a assuré
son Eminence de la pureté de ses intentions, lui promettant de
veiller à l'avenir à éviter tout ce qui pourrait froisser le catholicisme

de ses lecteurs et offenser la morale chrétienne.» Le
compte-rendu de la séance mentionne également que l'Académie,
étant donné «l'impression douloureuse produite [par Le Désert de

l'amour] et le jugement motivé sur lui par l'autorité diocésaine»,
ne lui a pas décerné le Prix du roman, comme elle pensait le faire
dans un premier temps27.

Lorsque André Gide publie Corydon — une réflexion sur
l'homosexualité — le Conseil de Vigilance décrit ce texte comme une
«honte de l'humanité». Ce jugement est porté à partir d'une
lecture approfondie des articles du critique laïque Henri Massis, un
catholique converti, proche de Maurras. Massis est alors une
autorité de la critique, particulièrement dans les milieux catholiques
et réactionnaires. Gide est une de ses bêtes noires. Le premier
examen aboutit à une condamnation de Corydon. Une réflexion
s'engage au sein du Conseil pour évaluer la nécessité de sanctionner

l'ensemble de l'œuvre de cet auteur. Certains ouvrages de
Gide, définis comme n'ayant aucune «portée doctrinale» sont
finalement exclus d'une condamnation possible : il s'agit des
traductions, des essais littéraires, des récits de voyages et du théâtre.
Cette distinction est quelque peu surprenante. Elle correspond
peut-être à une perception des effets des genres et de leur diffusion

dans le public. En revanche, le Conseil estime que les
romans comme L'immoraliste, La porte étroite et d'autres, sont à

condamner. À l'issue de la discussion, il est établi, tel que le
procès verbal en rend compte, qu'«il est incontestable que la plupart

des ouvrages de doctrine de Gide [c'est-à-dire ses romans]
sont comme affectés à leur racine de théories subversives tendant
sournoisement à ébranler les fondements même de la morale ». On
le voit, l'instance doctrinale catholique, chargée par Rome de
contrôler la production intellectuelle, définit Gide comme un
auteur d'ouvrages doctrinaux. Et ceci en s'autorisant des réflexions

27 Registre des procès-verbaux du CDV, séances du 18 mars et du 12
novembre 1925, 8° r E 9, Archives du CDV.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 101

de critique littéraire ayant étudié l'œuvre de Gide — et notamment

montré son influence sur les jeunes écrivains. Finalement, la
condamnation de Gide est renvoyée à la décision de la
Congrégation du Saint Office de Rome qui gère l'Index28.

Maritain et la Jeanne D'Arc de Joseph Delteil : une avant-
garde protégée par l'orthodoxie

Le roman Jeanne d'Arc de Joseph Delteil est paru en 1925 chez
Grasset, quelques années après la canonisation de Jeanne D'Arc
par Rome. Il heurte certains critiques catholiques par sa présentation

de ce symbole nationaliste et catholique comme une femme
sensuelle. Delteil, un ancien surréaliste, est un auteur célèbre,
mais ce roman pour lequel il obtiendra le prix Femina constitue
une consécration.

Jacques Maritain est alors le représentant le plus important du
pôle de la critique catholique qui entend défendre, contre les
moralistes les plus intransigeants, une certaine liberté de l'artiste
pourvu qu'elle prenne en compte la réalité de la religion
catholique. Maritain, qui a théorisé, avec un succès d'audience
certain, cette position dans un ouvrage paru en 1920 — Art et sco-
lastique —, est reconnu dans les milieux littéraires au nom de
cette ouverture proclamée. Si la définition d'une esthétique
catholique à part entière est importante pour Maritain, son activité
passe aussi par un travail d'accompagnement des auteurs vers la
conversion. Si cela échoue avec Delteil, Jean Cocteau sera, en
1925, une recrue de choix29.

Ce prosélyte zélé, qui est lui même un converti (venu du
protestantisme), appuie son «apostolat littéraire» (ce sont ses

mots) sur une revue qu'il vient de créer chez Pion avec Henri
Massis, Le Roseau d'or. Ce lieu central de la littérature catholique
de l'entre-deux-guerres se veut une alternative à La Nouvelle
revue française d'André Gide. Cette légitimité littéraire que
Maritain incarne (parmi les catholiques, mais pas seulement) est
indissociable d'une légitimité religieuse et doctrinale, qui vaut au
philosophe d'être considéré comme un éminent spécialiste de

28 CDV, séance du 1er avril 1927, Série 4 E 1, 3, Archives du CDV
(Diocèse de Paris).
29 Voir Jean Cocteau, Jacques Maritain, Correspondance, 1923-1963,
avec La Lettre à Jacques Maritain et la Réponse à Jean Cocteau, Paris,
Gallimard, 1993, 364 p.



102 ÉTUDES DE LETTRES

Saint Thomas. Le thomisme est alors la pensée officielle de

l'Église. Maritain — qui est agrégé de philosophie — en est un
théoricien reconnu par les plus hautes instances romaines et un
propagateur actif dans les milieux intellectuels. Il est aussi proche
de l'Action française de Maurras dont, malgré quelques
divergences, il soutient le combat. Cette ligue nationaliste est alors le
mouvement phare de la lutte anti-républicaine, antidémocratique
et recrute largement dans les milieux catholiques.

Donc, outre son engagement au coté de Maurras, Maritain est
nanti, d'une part, d'une légitimité doctrinale sans faille que lui
accorde son statut d'intellectuel organique de l'Église, d'autant plus
solide qu'il est un laïc ; d'autre part, d'une forte visibilité parmi
les écrivains et les artistes, en partie grâce à son ouverture aux
avant-gardes esthétiques dont il essaie de théoriser et de comprendre

l'action, afin d'en montrer la compatibilité avec le catholicisme.

Maritain se garde du moralisme (abhorré par les jeunes
écrivains en vue), mais encore plus fermement de l'art pour l'art
d'un Gide, ou encore des surréalistes qu'il lui arrive de présenter
comme des êtres sous l'emprise du «diable»30.

Lorsqu'il entre en contact avec Delteil qui lui semble prendre
le chemin d'une conversion, il sait donc se montrer indulgent
pour les écarts du roman sur Jeanne d'Arc. Il écrit un article dans
Les nouvelles littéraires, revue phare à cette époque, où il
minimise les défauts moraux de cette œuvre, pour encourager son
auteur à se réaliser complètement dans le catholicisme et devenir
un artiste mis à l'abri des faux pas par sa foi.

Sans entrer dans le détail de la polémique31, cet article indulgent

provoque la colère de Jean Guiraud, un ancien normalien,
devenu co-rédacteur en chef du quotidien La Croix après avoir
quitté une carrière universitaire pleine d'avenir pour se mettre au
service de 1'«école libre» et de la famille. L'historien-journaliste
Guiraud rejette la licence de l'écrivain par rapport à la réalité

30 À un critique littéraire Maritain explique que le dadaïsme et le surréalisme

sont des «Phénomènes mentaux très redoutables, par ou le diable
essaie de prendre et de perdre abominablement toute une jeunesse pleine de
talents, et qui compte des âmes ardentes.» Lettre de Jacques Maritain à

René Johannet, 19 mai 1925 (Archives du Cercle d'Études Jacques et Raïssa
Maritain, Kolbsheim).
31 Cf. mon article : «L'artiste et le sacré. Jacques Maritain et L'Affaire de
la Jeanne d'Arc" de Joseph Delteil», Cahiers Jacques Maritain, n°36,
juillet 1998, p. 15-39.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 103

historique de la vie de Jeanne d'Arc et l'érotisme de ce livre. Il
dénonce la « grossièreté » dont Delteil use pour dresser le portrait
de celle qu'il considère comme «l'une des gloires les plus
sublimes de la France et de l'Église32». Mais le point essentiel de ses

attaques porte sur l'attitude de Maritain: il considère que le
philosophe thomiste apporte une caution inadmissible à un auteur
qui dévoie les valeurs sacrées de la nation et de la religion. Ces

attaques prenant de l'ampleur, Maritain est contraint de mobiliser
autour de lui pour assurer sa défense. Il tente de se concilier, par
plusieurs courriers privés, l'indulgence de Jean Guiraud. Ce
dernier, sûr de son fait, poursuit sa campagne et diffuse une
brochure confidentielle auprès de l'épiscopat français pour
dénoncer Maritain. Ce texte entend «montrer qu'un vigoureux
redressement s'impose dans le monde des lettres, comme dans
celui de la pensée politique et sociale, par un retour à la doctrine
et à la morale catholique. » Guiraud ne manque pas de rappeler les
titres de Maritain: spécialiste de Saint Thomas, professeur à

l'Institut catholique de Paris et proche de l'Action française.
Durant les nombreux mois que dure cet affrontement, le directeur
de La Croix saisira toutes les occasions pour attaquer Delteil et
Maritain, à qui il reproche de «laïciser» Jeanne d'Arc, et de
demander l'interdiction du roman33.

Les possibilités d'une réprobation de Maritain par la hiérarchie
catholique sont difficiles à évaluer. Le nombre des contre-feux
qu'il allume montre néanmoins que ces attaques portent. Des
archives de l'époque font apparaître que son autorité de penseur
catholique pourrait souffrir des diatribes de Jean Guiraud. Un
document, retrouvé dans les archives du diocèse de Paris, montre
que Maritain va désamorcer cette longue polémique en ayant
recours à l'autorité du Conseil de Vigilance, l'instance même qui
pourrait remettre en cause son action. En effet, Maritain, après
avoir obtenu de Joseph Delteil qu'il corrige certains points de son
roman à l'occasion d'une réimpression, écrit au Cardinal Dubois,
archevêque de Paris, et qui à ce titre préside l'organe de surveillance.

Ce texte de Maritain, cosigné par deux critiques catholiques

32 Jean Guiraud, « Un livre sacrilège », La Croix, 11-12 mai 1925, p. 1.
33 Jean Guiraud, La Critique en face d'un mauvais livre, hors-commerce,
Imprimerie Guillemot et de Lamothe, Paris, 1926, V-131p. Archives du
Cercle d'études Jacques et Raïssa Maritain (Kolbsheim). Guiraud publie
quelques articles reprenant les points essentiels développés dans la brochure.



104 ÉTUDES DE LETTRES

renommés de l'époque — Gaétan Bernoville et Victor Bucaille —
dont la présence donne plus de poids à l'argumentation développée,

plaide la cause de Delteil. Plus largement, Maritain demande
la protection de l'archevêque pour mener un apostolat littéraire
parfois périlleux mais indispensable si l'on ne veut pas rejeter
toute la jeune littérature vers le nihilisme et l'incroyance. Il est peu
question de critique littéraire dans cet argumentaire, même si l'on
aurait pu imaginer que du haut de sa position de théoricien
reconnu de la littérature, Maritain aurait pu s'aventurer sur ce
terrain. En dénonçant, notamment, le moralisme intransigeant de
Guiraud, peu légitime dans les milieux littéraires34.

Les réactions du Conseil à ce rapport de Maritain en disent
bien la nature. Les débats s'ouvrent sur la mention du fait que
Maritain et ses soutiens affirment leur entière soumission à

l'autorité religieuse et aux décisions du Conseil de Vigilance. Si une
partie des censeurs affirme que Maritain, malgré son autorité, a

commis une erreur en soutenant ce livre, plusieurs soulignent la
violence des attaques de Jean Guiraud, tout autant que les
réserves que Maritain a exprimées à l'égard de certains points du
livre de Delteil. La sécheresse de ce type de procès verbal laisse
apparaître que le Cardinal Dubois prend la parole pour clore le
débat. Il refuse de se prononcer sur le contenu de la Jeanne d'Arc
de Delteil et il insiste sur la virulence des critiques de Guiraud à

l'encontre de Maritain. Le refus de ce ton polémique — qui était
aussi un argument de Maritain — peut être lu comme un désaveu,
mais ne vaut pas pour un accord sur le fond du débat : la question
de la doctrine en littérature35.

Il n'en reste pas moins que cet avis — publié dans la presse
confessionnelle — contraint Guiraud à abandonner ses dénonciations.
Le contexte politico-ecclésial qui règne alors — depuis quelques
semaines Maurras, le leader de la ligue Action française a été
condamné par Rome, ce qui va provoquer une crise sans précédent
dans les milieux catholiques —, est sans doute important pour
comprendre l'apaisement réclamé par le Cardinal. Il n'en reste pas
moins que la double légitimité de Maritain (dans le domaine doctri-

34 Jacques Maritain (avec Gaétan Bernoville et Victor Bucaille),
«Rapport à son éminence», 28 mars 1927. Archives du Cercle d'études
Jacques et Raïssa Maritain (Kolbsheim).
35 « Conseil de Vigilance - Ordre du jour et procès verbaux », séance du 1er

avril 1927, Série 4 E 1,3.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 105

nal et comme théoricien ou critique littéraire) vacille devant les
diatribes moralistes de Jean Guiraud. Le philosophe, incapable de
soutenir ses positions esthétiques face à l'intransigeance de son
opposant, a recours à l'autorité doctrinale du Conseil de Vigilance
pour justifier de la liberté nécessaire à l'artiste.

La revue Vigile et Charles du Bos : le contrôle de la littérature
par un clerc

Si Jacques Maritain joue de sa double autorité théologique et
littéraire pour défendre l'existence d'une littérature catholique
conforme à la doctrine, le cas de la revue Vigile et de son secrétaire

de rédaction, le critique Charles du Bos, concerne une forme
de subordination plus directe : le contrôle des écrivains convertis
par des prêtres36. Cette relation démontre la part d'autocensure
nécessaire pour concilier croyances littéraires et croyances
religieuses. L'examen de la relation qui unit l'abbé Altermann, co-
animateur de la revue en charge de sa conformité doctrinale et
Charles du Bos, converti au catholicisme après avoir été un
proche ami de Gide, et qui devait toute sa carrière littéraire à La
Nrf, illustre combien la position de l'écrivain qui se dit catholique
est autant le produit du rapport de soumission alors consécutif de
l'affirmation de la croyance, que des effets propres du champ
littéraire qui récuse la sujétion de la pratique artistique à une réalité
telle que la doctrine religieuse.

Aux débuts des années 1930, la fondation de Vigile marque les
derniers feux de la «renaissance littéraire catholique». Cette
revue réunit autour de Jacques Maritain un groupe d'écrivains
catholiques. Les plus investis dans ce projet partagent deux
caractéristiques : d'une part, ce sont des convertis — Paul Claudel qui
fait figure d'aîné (converti en 1886), Maritain (en 1906),
Altermann (en 1919, il est ordonné en 1925), François Mauriac
(revenu à la religion en 1928), le philosophe Gabriel Marcel (en
1929) et Du Bos (en 1927)37 — d'autre part, ils entendent, pour

36 Pour une étude de cette revue voir mon article : «Vigile (1930-1933) ou
l'impossible revue littéraire catholique», Emmanuel Godo (dir.), La conversion

religieuse, Paris, éd. Imago, 2000, p. 217-236.
37 Outre ce «comité des six», comme Maritain le nomme parfois, la
revue regroupe d'autres convertis comme Roland-Manuel, Henri Ghéon et
Jacques Copeau. Parmi les auteurs on peut citer René Schwöb, Maurice



106 ÉTUDES DE LETTRES

des motifs divers, concurrencer de manière catholique l'excellence

littéraire qu'incarne alors La Nrf d'André Gide, dont chaque
«numéro soufflette Jésus», comme le confie Mauriac à Claudel.
Il s'agit, lui explique-t-il encore, de réunir «tout l'élément chrétien

de l'ancienne Nrf» autour d'Altermann et de Vtgt'/e38.
Mauriac et Du Bos partagent une consécration récente, dont la
publication dans La Nrf a été un élément décisif. Tout
particulièrement pour le second, se convertir marque une coupure avec
ce point nodal de la littérature de l'époque. L'abbé Altermann a

joué un rôle déterminant dans les conversions de Mauriac et Du
Bos puisqu'il est leur directeur de conscience. Un directeur
inflexible dont Mauriac dira plus tard, que « ses convertis ne se

comptaient plus, mais [que] lui, il les comptait39».
Dès les premières réunions de rédaction, l'abbé Altermann se

dresse en juge intraitable pour ce qui concerne le choix des articles

et des sujets abordés. Mauriac parlera de lui comme d'un
« censeur ecclésiastique » devenu « par le fait le maître absolu de
la publication40». Loin de se cantonner à une surveillance doctrinale,

comme Maritain le souhaitait, il s'attribue la totale responsabilité

des choix éditoriaux. Le Journal publié de Charles Du Bos
révèle l'intransigeance, maladroite du point de vue artistique, de
l'abbé Altermann. Cet affrontement entre l'abbé et le critique
concentre de manière saisissante l'impossible cohabitation entre
deux logiques : celle de la création artistique et celle du respect de
la doctrine. Du Bos se décrit — en reprenant une expression de
Baudelaire —, dans «l'attitude du martyr docile». Son journal
fourmille d'indications sur son « supplice41». L'abbé s'arroge tous
les pouvoirs, ce dont Mauriac se souvient ainsi : « [Altermann] se

considérait comme responsable devant Dieu et devant les hommes
de Vigile [...]. Il éplucha le premier numéro ligne par ligne, et
tous les autres, sans aucun scrupule d'ordre littéraire, ce qui

Brillant, Jacques Madaule et Olivier Lacombe. Du Bos introduit des auteurs
étrangers comme Chesterton, Belloc, Patmore ou Guardini.
38 Lettre de Mauriac à Claudel, 10 [mars 1929], Paul Claudel, François
Mauriac, La Vague et le rocher. Correspondance 1911-1954, Paris, Minard,
1988, p. 24. Et Lettre de Mauriac à Claudel, 5 février 1929, Ibid, p. 154.
39 François Mauriac, «Nouveaux mémoires intérieurs», Œuvres
autobiographiques, Paris, Gallimard (La Pléiade), 1990, p. 752.
40 Lettre de Mauriac à Claudel, 28 avril 1932, La Vague et le rocher, p. 45.
41 Cf. Charles du Bos, Journal V, Paris, Éd. Vieux Colombier, 1954,
p. 228 sq.



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 107

faisait horreur à Du Bos aux yeux de qui il n'y avait pas de pires
attentats que ceux perpétrés contre les textes42». Altermann
reproche notamment à Du Bos l'usage abusif de l'inversion, assimilée

«à un reliquat d'influence du style gidien», l'insuffisance de

clarté, ou encore lui demande de pratiquer la «phrase courte43».
A propos de ces frictions, Du Bos écrit que de son point de vue

l'organisation de Vigile ne peut que « [...] m'apporter un notable
allégement de conscience en ce qui concerne mon devoir
d'écrivain catholique44». Pour une part, le récent converti paraît
se trouver dans la situation de devoir légitimer sa nouvelle position

au sein de l'espace de la critique littéraire en participant à

cette revue catholique. Du Bos pensait cependant se réaliser
littérairement avec Vigile et assouvir un désir manifesté dès 1925 :

celui d'imposer une direction esthétique à une revue, comblant
ainsi ses difficultés pour parvenir à bâtir une œuvre originale au-
delà des genres de la critique et du journal autobiographique. La
conversion le contraint à un repositionnement, car il devient identifié

comme critique catholique. Lorsqu'il considère les
contradictions de ce nouveau statut, Du Bos estime que «[...] depuis
longtemps déjà Vigile n'est plus rien d'autre qu'une croix, ma
croix, et que je commence à être enclin à porter en silence — sans
nul mérite d'ailleurs [,..]45». Il est d'autant plus sensible à cette
incompatibilité avec les vues de l'abbé qu'il est véritablement
hanté par la question de « la situation de l'écrivain catholique ». A
ce propos, il explique, toujours dans son Journal, que «le péril de
l'intervention d'un automatisme quel qu'il soit dans cette sphère
est au second degré, car d'ores et déjà, du seul fait qu'il est chrétien,

dans l'écrivain les incroyants voient un demi-automate.
Gide, et combien d'autres, ne vont-ils pas répétant sans cesse:
"Votre siège est fait d'avance : vous ne pouvez ni écrire, ni penser,
ni peut-être même sentir autrement que vous n'êtes obligés de

penser, de sentir et d'écrire"46».
Cette impossible cohabitation entre deux logiques permet de

comprendre pourquoi Vigile ne s'imposera jamais. «La plus

42 F. Mauriac, «Nouveaux mémoires intérieurs», p. 409.
43 C. du Bos, «Mardi 26 novembre [1929] », Journal V, p. 242.
44 C. Du Bos, Samedi 11 mai, Journal V, p. 107.
45 Charles Du Bos, Lundi 18 mai, Journal VI, Paris, La Colombe, 1955,
p. 156.
46 Charles Du Bos, Vendredi 18 janvier, Journal V, p. 240-241.



108 ÉTUDES DE LETTRES

importante publication littéraire catholique», comme les encarts
publicitaires la présentaient, parut pendant moins de trois années
dans une indifférence quasi-totale. Mauriac, fort de son premier
véritable succès en librairie avec le roman, déjà évoqué, Le
Désert de l'amour, et d'une reconnaissance évidente parmi ses

pairs, peut se libérer rapidement des assauts littéraires et doctrinaux

de l'abbé. Pour Du Bos, le prix de la conversion est plus
élevé. Autrement dit, pour un auteur l'assujettissement de sa
pratique d'artiste à une logique religieuse est différent selon les

capitaux qu'il est en mesure de mobiliser. La situation d'écrivain
converti confère une position nouvelle en apparence semblable

pour tous. Elle tend à masquer le fait que les investissements
affectifs et intellectuels ne sont pas les mêmes pour un Mauriac
ou pour un Du Bos, c'est-à-dire pour des auteurs plus ou moins
dotés de capitaux littéraires signifiant une possible distance face à

la censure (et l'autocensure) religieuse. Les effets de la conversion

sur la position d'un écrivain dans le champ littéraire
conditionnent la possibilité de subordination religieuse de l'art. Le coût
littéraire de la conversion est moindre pour l'écrivain ayant une
œuvre reconnue que pour le critique dont l'œuvre reste confidentielle

et qui rompt avec la seule instance qui lui assurait une position,

La Nrf.
Étudier les rapports de la religion (catholique) et de la littérature,

par le biais des conditions de possibilité de la censure, passe
nécessairement par une prise en compte des raisons propres à ces
deux espaces, le champ religieux et le champ littéraire. Pour
comprendre les conditions de possibilité d'une réglementation de la
littérature, il faut analyser la production des agents engagés dans
ces champs, sans omettre que ces deux espaces sociaux en ont en
commun d'être des espaces où la définition des règles de la croyance

— croyance dans le pouvoir de la littérature et foi religieuse
— s'affrontent. Si le processus de sécularisation et la profonde
réforme de l'emprise sociale de l'Église catholique à cette époque
sont des éléments essentiels de l'affaiblissement de son pouvoir
de coercition, il n'en reste pas moins que les acteurs du champ
littéraire possèdent des ressources spécifiques permettant
d'endiguer les logiques hétéronomes de la religion. En 1926, au
cours d'une «réflexion sur la littérature catholique», Louis de
Montadon, jésuite éminent de la revue Études, écrit que «Les
temps, il est vrai, ont changé. L'universelle autorité, le domaine
souverain, la maîtrise de la science et de la sagesse qu'elle



COMMENT CONDAMNER LA LITTÉRATURE 109

posséda jadis et que nul ne contestait, l'Église aujourd'hui ne les
a plus47.» Comprendre l'évolution d'un phénomène tel que le
contrôle doctrinal de la production artistique demande une prise
en compte des logiques propres à chaque champ (et la genèse
socio-historique des conditions du débat). C'est-à-dire la manière
dont, en terme de coûts et de profits (symboliques), une intervention

religieuse dans le domaine littéraire est possible, et comment
il existe des capitaux inaliénables (une œuvre reconnue par les
pairs, un prestige littéraire) qui opposent des freins puissants aux
volontés de subordination. Ce prérequis de l'analyse est
particulièrement nécessaire pour des espaces sociaux — comme ceux
de la religion et de la littérature — où la dénégation des enjeux
sociaux est un moteur de l'activité des agents investis dans ces
jeux.

Hervé Serry

47 Louis de Montandon, «Chronique de lettres», Études, 20 avril 1926,
p. 220-231.




	Comment condamner la littérature? : Contrôle doctrinal catholique et création littéraire au XXe siècle

