Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2003)

Heft: 4

Artikel: Comment condamner la littérature? : Contréle doctrinal catholique et
creation littéraire au XXe siecle

Autor: Serry, Hervé

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870195

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870195
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ?

CONTROLE DOCTRINAL CATHOLIQUE ET
CREATION LITTERAIRE AU XX°¢ SIECLE

Les modalités du contrdle par I’Eglise catholique en France de la produc-
tion intellectuelle, et plus particulierement de la littérature (les « mauvais
livres »), révélent particuliérement bien les conditions de possibilités d’une
activité intellectuelle (relativement) autonome. La censure ecclésiale
s’inscrit dans un contexte de perte de pouvoir de 1’Eglise, particulierement a
la fin du XIX¢ siecle. La production savante, détachée du pouvoir ecclésial,
autant que la littérature d’imagination, livrent une mise en forme du monde
qui s’oppose a celle de la religion. La relation directe avec les ceuvres, qui
s’étend avec la diffusion du livre et la scolarisation croissante, est vécue
comme un danger par 1’institution catholique. L’examen de la mise en place
des instances de contrdle, de leur insertion dans les luttes proprement ecclé-
siales du XIX*® siecle, permet de montrer les enjeux (littéraires et cléricaux)
et les limites de la censure religieuse. L’étude de plusieurs manifestations de
cette volonté de contr6le, dans le contexte de la crise moderniste et de la
«renaissance littéraire catholique » dans les années 1910-1930, révele cer-
taines des réponses que le champ littéraire apporte a cette limitation
potentielle de son autonomie.

Les rapports de 1’Eglise catholique et de la création littéraire
posent de maniere féconde la question des conditions de possibil-
ité d’une autonomie de la pratique artistique. Les modalités de
régulation de la circulation des idées constituent un enjeu central
pour un appareil institutionnel comme 1’Eglise dont le pouvoir
repose, pour 1’essentiel, sur la possibilité d’imposer, sans concur-
rence réelle, une mise en forme du monde qui lui est propre et qui
participe de la reproduction de son pouvoir. Dans cette configura-
tion, I’acces a la littérature, et plus généralement 1’acces direct au
livre comme vecteur immédiat du savoir et des connaissances doit



90 ETUDES DE LETTRES

faire 1’objet d’un contrdle particulier. Plusieurs transformations
politiques, techniques et sociales, telles que, par exemple, 1’essor
de I'imprimé, et le lent mais certain développement de la scolari-
sation modifient la transmission et 1’accés aux savoirs. La plus
large circulation des idées tend a minorer le privilege culturel qui
pouvait €tre celui des prétres. Tout au moins, elle donne a la cléri-
cature — a la fraction la plus intellectuelle de ce groupe —, le
sentiment de voir sa puissance contestée.

Le rapport de la cléricature au roman concentre de maniere par-
ticuliere les problémes que pose cette régulation des idées. Si la
législation de I’Index permet avant tout de censurer la production
savante, et tout particuliecrement les auteurs qui réinterpretent les
contenus du dogme, notamment a partir de la science, le cas de la
littérature d’imagination offre la possibilité de comprendre le
pouvoir de la littérature entendu comme la réception directe, par
le lecteur, d’une vision du monde. En 1888, pour introduire son
ouvrage sur L’Index, un abbé écrit: « Entre tous les moyens que
I’esprit du mal met en usage pour perdre les dmes, les livres sont
I’un des plus efficaces. Au temps ol nous vivons, le fléau des lec-
tures malsaines est peut-€tre le plus terrible de ceux qui exercent
leurs ravages dans la société chrétienne.» Selon lui, la presse aide
a la diffusion des livres. L’époque est a la promotion du «ratio-
nalisme et du sensualisme » qui gagnent les milieux chrétiens. Le
refus de la contrainte et ’attirance pour la nouveauté renforcent le
danger de ces publications. Mais pour le religieux, «I’Eglise a des
remedes pour toutes les plaies sociales». L’interdiction par
I’'Index en est un!,

L’autonomie du champ littéraire se construit, particulierement
durant le XIX°® siecle, contre les pouvoirs religieux, économiques
et politiques?. Les difficultés que rencontre la cléricature pour
parvenir a contrdler une production littéraire en plein essor® sont

I Abbé L. PETIT, L’Index, son histoire, ses lois, sa force obligatoire, Paris,

Lethielleux, 1888, 123 p. Voir aussi Abbé A. BOUHINDON, La nouvelle légis»
lation de I'Index, Paris, Lehielleux, 1899, 396 p. L'Index est supprimé en
1966. A ce sujet voir le livre, écrit par Hans KUNHER, pour la suppression de
ce moyen de censure, Index romanus. Analyse ou interdiction ?, Paris, Spes,
1964, 79 p.

2 Pierre BOURDIEU, Les Régles de l'art. Genése et structures du champ lit-
téraire, Paris, Seuil, 1992, 480 p.

3 Frédéric BARBIER, « Une production démultipliée », Roger CHARTIER,
Henri-Jean MARTIN, Histoire de [’édition frangaise, t. 3, Paris, Fayard —



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 91

un cas exemplaire de 1’évolution historique qui voit s’affaiblir le
pouvoir du jugement hétéronome de I’ Eghse sur la création artis-
tique, au profit du jugement relativement autonome des écrivains
par les écrivains.

La transformation des liens entretenus par I’Eglise catholique
avec la création littéraire doit étre rapportés aux processus de
sécularisation qui entraine le déclin du pouvoir religieux de
définir I’ordre du monde. De tels liens participent du rapport de
cette religion de 1’Ecriture qui a longtemps lutté pour s’arroger le
monopole de la transmission de la foi: du XVII® au XIX® siécle,
la lecture de la Bible devient un objet de revendication pour des
laics*. Ces enjeux proprement ecclésiaux possédent une dy-
namique spécifique. Il faut cependant les rapporter aux progres-
sifs bouleversements qu1 conduisent a I’émancipation des
individus contre le pouvoir traditionnel et global de I’ Eglise. Au
lendemain de la Révolution francaise, I’Eglise de Rome, dont
I’autorité est combattue dans toute I’Europe, réorganise ses
instances autour de la figure du pape. Les gallicans francais
seront progressivement réduits au silence. Parallelement, le
monopole de la cléricature sur le sens de la tradition catholique
est profondément contesté : des travaux scientifiques remettent en
cause la lecture cléricale et traditionnelle des textes sacrés.
Constituant une version vulgarisée de ces courants de recherches,
La Vie de Jésus d’Ernest Renan, publiée en 1863, marque une
date dans ce processus.

Face aux contestations dont elle est I’objet, I’Eglise catholique
répond, en décembre 1864, par I’encyclique Quanta Cura et son
annexe le Syllabus. Confrontée au monde moderne, «multi-
forme » dans ses dimensions économique sociale, politique et
scientifique, également en butte a des tentatives visant a trans-
former son fonctionnement interne’, I’Eglise affirme son refus de

Promodis, 1990, p. 105-136. Voir aussi Maurice GRUBELIER sur « L’élargis-
sement du public », Histoire de I'édition frangaise, t. 3, p. 15-41.

4 Bernard CHEDOZEAU La Bible et la liturgie en frangais: I’Eglise triden-
tine et les traductions bibliques et liturgiques, 1600-1789, Paris, Cerf, 1990,
296 p.

> Claude LANGLOIS, « Le catholicisme au XIX®™® siécle entre modernité et
modernisation », Recherches de science religieuse, juillet — septembre 1991,
79/3, p. 325-336 et « Lire le Syllabus », Alain Dierkens (éd.), L’intelligent-
sia européenne en mutation, 1850-1875. Darwin, Le Syllabus et leurs consé-
quences, Bruxelles, éd. de I’'ULB, 1998, p. 85-103.



92 ETUDES DE LETTRES

toute transaction et sa volonté de lutter contre les «erreurs mod-
ernes ». Ces textes dénoncent, comme le résume Denis Pelletier,
«la diagonale tragique qui, de la Réforme et de 1’idéalisme
cartésien aux Lumicres et a leur cortege philosophique et poli-
tique, a conduit a renier 1’origine religieuse du lien social au
profit d’un individualisme destructeur®». Ils prétendent étre le
socle idéologique permettant de s’opposer aux prétentions des
Etats et aux analyses rationalistes de la Révélation. A partir de
1869, le Concile de Vatican, dont les travaux sont alimentés par
ces textes, proclame I’infaillibilité pontificale. Cette décision
ouvre la possibilité d’une restauration officielle de la pensée
thomiste”, élément clé du réarmement intellectuel d’qn catholi-
cisme qui se vit alors comme une forteresse assiégée. A la fin du
XIX¢ siecle, la «crise moderniste » marque 1’aboutissement du
contrdle centralisé de la production intellectuelle que 1’Eglise
promeut pour tenter de perpétuer la détention de la parole
pubhque sur la 1égitimité de sa tradition8. A 1’origine du « mod-
ernisme », on trouve la volonté de savants catholiques (pour beau-
coup des historiens), clercs et laics, de prendre en compte les
avancées les plus récentes de la science dans le cours de leurs
recherches. Confrontés aux résultats des scientifiques non-
catholiques, ils se trouvent placés devant la nécessité d’ajuster
leur pratique. Le cloisonnement imposé par 1’appartenance a la
communauté catholique est relatif car la situation nouvelle de
I’institution ecclésiale face a la sécularisation croissante — dont
I’idée de progres est un des moteurs —, mais aussi aux minorités
religieuses qui ont gagné un droit 1égal de représentation, place
les chercheurs catholiques dans un espace de concurrence inédit.
Cette situation provoque de fortes tensions au sein de 1’espace
catholique. Elle impose notamment la réflexion sur I’évolution
sociale de cette religion dans un monde qui se pense en change-

¢ Denis PELLETIER, Les catholiques en France depuis 1815, Paris, La
Découverte, 1997, p. 40.

7 Pierre THIBAULT, Savoir et pouvoir. Philosophie thomiste et politique
cléricale au XIX® siécle, Québec, Presses de I’Université Laval, 1972, 252 p.
8 Sur le «modernisme »: Emile POULAT, Histoire, dogme et critique dans
la crise moderniste, Paris, 1996 (1% éd. 1962), Albin Michel, 739 p. Pierre
CoLIN, L’Audace et le soupcon. La crise du modernisme dans le catholi-
cisme frangais, 1893-1914, Paris, Desclée, 1997, 523 p. Etienne FOUILLOUX,
Une Eglise en quéte de liberté. La pensée catholique frangaise entre moder-
nisme et Vatican 11, 1914-1962, Paris, Desclée, 1998, 325 p.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE? 93

ment. Avec [’encyclique Pascendi (1907), une panoplie de
mesures anti-modernistes est lancée. Plusieurs condamnations,
dont celle de ’exégete religieux Alfred Loisy excommunié en
1908, signifient a la cléricature, mais aussi aux laics et aux non-
catholiques, la volonté de fermeté de la papauté. La lutte contre le
modernisme, au cGté de 1’'investissement de la cléricature sur le
terrain de 1’action sociale, signifie une volonté de reconquéte du
terrain perdu. En France, cet élan — qui passe par une remise en
ordre de 1’appareil idéologique catholique —, participe des luttes
contre le pouvoir républicain et laique, qui s’impose dans les
années 1880. On assiste alors a une effervescence intellectuelle
inédite parmi les élites catholiques qui se manifeste notamment
par ’apparition d’une réflexion sur les possibilités de propa-
gande, de prosélytisme, associées a la littérature. Apres 1’affaire
Dreyfus s’accentue la prise de conscience qu’une présence
catholique est nécessaire dans le monde intellectuel. De jeunes
héritiers des élites laiques catholiques vont investir ces luttes,
particulierement dans le domaine littéraire®. Ils seront encouragés
(et attentivement dirigés) par des clercs avec d’autant plus d’in-
téréts que la crise moderniste a conduit a un repli de la cléricature
hors des débats intellectuels. .

On comprend bien pourquoi I’Eglise et ses représentants dans
le champ intellectuel qui voient la légitimité de leur discours
et de leur interprétation déniées par des savants se tournent vers
des écrivains: ceux-ci sont moins susceptibles que des
philosophes, par exemple, de remettre en cause 1’autorité du mag-
istere. Des affinités électives entre la culture classique, dont ces
écrivains sont les dépositaires, et la culture catholique!® cimentent
cette alliance objective qui se manifeste dans les années 1910-
1930 par une multitude d’essais, de revues, de lieux de défense
corporative et dans les tentatives de mettre en place une

®  Voir ma thése: L'Invention de I’écrivain catholique. Le mouvement de

«renaissance littéraire catholique » (1880-1933). Contribution a une socio-
logie du renouveau, Université de Paris 10 Nanterre, 2000, 2 vol., 945 p. A
paraitre aux éditions de La Découverte sous le titre Naissance de l intellec-
tuel catholique (2004). Claude LANGLOIS avait développé une premieére ré-
flexion trés stimulante et a laquelle je suis redevable sous le titre: «La
naissance de D’intellectuel catholique», Pierre Colin (dir.), Intellectuels
chrétiens et esprit des années 1920, Par:s Cerf, 1997, p. 213-233.

10 Emile DURKHEIM, L’évolution pedagogtque en France, Paris, P.U.F.,
1990, 403 p.



94 ETUDES DE LETTRES

esthétique littéraire catholique reconnue dans la champ littéraire.
Ce mouvement composite se reconnait sous la banniere de la
«renaissance littéraire catholique ».

Mais comment contrdler la production littéraire ? Comment
promouvoir les cadres d’une littérature catholique adéquate a la
doctrine catholique a un moment ou, précis€ément, les intellectuels
s’émancipent des tutelles religieuses et politiques, avec la théorie
de I’art pour ’art, le naturalisme et le mouvement symboliste,
avec aussi I’ Affaire Dreyfus ?

A I’exception d’une partie de I’ouvrage que Claude Savart a con-
sacré au livre religieux au XIX® siécle en France'l, il n’existe pas
de recherche considérant principalement cette question de la cen-
sure ecclésiale sur la production intellectuelle. Dés lors, il n’est
possible que de poser certains jalons d’un travail qui mériterait
d’étre mené plus avant, tant cette question parait centrale pour con-
sidérer les ressorts du pouvoir des institutions sur les intellectuels!?

La premiére édition de I'Index (Index Librorum Prohibitorum'®)
date de 1557. Sa constitution est décidée au Concile de Latran
(1515) et revue au Concile de Trente (1546). Son usage et son util-
isation varient au cours du temps. Les ouvrages des XVII® et
XVIII® siecle y sont particulierement bien représentés. Avant 1850,
pour ainsi dire, I’Index laisse indifférent en France et son action
est négligeable car elle n’est investie d’aucun poids. Au début des
années 1850, dans la ligne du mouvement initié par I’abbé Félicité

1" Claude SAVART considére cette question du point de vue de la hiérarchie

ecclésiale et uniquement pour le livre religieux: voir Les Catholiques en
France au XIX®"¢ siécle. Le témoignage du livre religieux, Paris,
Beauchesne, 1985, p. 252-339. Voir aussi Yvan CLOUTIER, « Du préche et de
I’imprimé : hégémonie et orthodoxie. L’ Eghse catholique face a l’'imprimé »,
Jacques Michon (dir.), Edition et pouvoirs, Québec, Les Presses de
I’Université Laval, 1995, p. 89-97.

12 Dans le méme temps, cette recherche serait un bon point de vue pour
analyser I’historiographie du catholicisme francais. Pour un bilan : Francis
PYTHON, « D’une approche confessionnelle a une histoire universitaire. L’iti-
néraire de [’historiographie frangaise», Zeischrift fiir schweizerische
Kirchengeschichte. Revue d’histoire ecclésiastique suisse, n°33-48, 1993,
p. 33-46.

13 Plusieurs sites Internet proposent la liste des ouvrages interdits a partir
de la 32¢ et derniere édition de I’'Index parue en 1948. Une recherche a par-
tir du titre «/ndex Librorum Prohibitorum » donne acces a ces sites. Voir
aussi Anne LYON HAIGHT, Banned Books. Informal Notes on Somes Books
for Various Reasons at Various Time and in Various Places, New York,
London; R.R. Bowker Company, 1970, 166 p.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 95

de Lamennais, convaincu de la nécessité d’une avant garde intel-
lectuelle au sein de I’Eglise'*, la reconnaissance accordée par les
catholiques francais aux mesures d’interdiction prononcées par la
Congrégation de I’'Index se modifie radicalement. Avec les événe-
ments politiques de La Commune en 1848, la peur des « mauvaises
lectures » et de leurs conséquences présumées néfastes inquiéte
d’autant plus que la production d’ouvrages augmente. Apres 1854
et ’adoption de mesures, comme 1I’Immaculée conception, qui ali-
mentent les querelles entre gallicans et ultramontains!>, le courant
des catholiques tournés vers Rome remporte la partie et plus au-
cune contestation notable ne viendra remettre en cause cet instru-
ment privilégié du contrdle de la production intellectuelle et des
rapports intra-ecclésiaux qu’est I’Index. Ce controle romain sur la
production est reconnu par les catholiques frangais. Comme 1’écrit
Claude Savart une «division du travail » se met progressivement
en place : « Rome condamnant individuellement certains ouvrages ;
les évéques en proclamant, au cours des années une véritable
“morale de la lecture”!%». Entre juin 1863 et juin 1864, par décret
de la Congrégation de I’Index plusieurs écrivains sont interdits.
George Sand est la premiere visée, mais suivent des
ceuvres et des auteurs parmi les plus importants de 1’époque:
Hugo, Les Misérables, Flaubert, Madame Bovary, Salambd,
Stendhal, Balzac et Champfleury, Feydeau'’.

Cet appareillement coercitif accompagne la méfiance de la
cléricature — largement diffusée aupres des fideles —, a I’encon-
tre de la littérature d’imagination. La production catholique en ce
domaine, qui bénéficie d’un marché quasiment captif, se résume
en grande partie au roman pieux et d’édification. L’essor de ce
type d’ouvrage est sensible au temps de «1’ordre moral » grace,
notamment, au soutien du pouvoir en place et de la hiérarchie
ecclésiale a cette forme de littérature jugée inoffensive. Acceptés
par la hiérarchie pour leur capacité a édifier, ces romans ignorent
la dimension esthétique. La large diffusion de ces ouvrages

I4 Jean-René DERRE, Lamennais, ses amis et le mouvement des idées a
I’époque romantique, Paris, Klincksieck, 1962, 763 p.

15 Austin CouGH, Paris et Rome. Les catholiques frangais et le Pape au
XIX¢ siecle, Paris, Les Editions Ouvriéres, 1986, 320 p.

16 C. Savart, Les Catholiques en France au XIX*™ siécle, p. 254.

17 A ces prohibés célebres s’ajoutent d’autres ouvrages, secondaires du
point de vue de la notoriété. Eugéne Sue avait fait 1’objet d’un décret en
1852. Cf. C. Savart, Les Catholiques en France au XIX®™ siécle, p. 292.



06 ETUDES DE LETTRES

impose ce role d’édification a la littérature au sein du clergé, des
élites catholiques, du public, mais aussi des écrivains. Leur final-
ité est de contrevenir a 1’influence néfaste des « mauvais livres »
et de promouvoir les vertus moralisantes de la religion!8.

Comme cela a été évoqué, de jeunes héritiers catholiques!?,
prétendants a la carriere littéraire entendent constituer, selon 1’ex-
pression de I’un d’eux, une « armée catholique de la plume », afin
de défendre la religion catholique attaquée par les Républicains et
leurs alliés. Cette alliance inédite entre des écrivains, réunis en un
mouvement, et I’Eglise se développe dans le contexte de 1’anti-
modernisme, mais aussi de la Loi de séparation de I’Eglise et de
I’Etat en 1905.

La question est de savoir comment vont s’organiser les rela-
tions entre ces écrivains qui se réclament du catholicisme et les
clercs qui vont les soutenir (et les surveiller). Il semble possible
de dégager trois types de contrdle religieux de la création lit-
téraire, selon le degré de présence cléricale. Le premier type, di-
rectement issu des conséquences de la condamnation du
modernisme, rappelle le modele de 1’Index et consiste en une in-
stance d’évaluation de la production, le Conseil de Vigilance. Un
type intermédiaire, significatif des difficultés de cette hégémonie
souhaitée de la doctrine sur la création littéraire, est représenté
par la situation du philosophe Jacques Maritain, théoricien
catholique de la liberté de I’artiste, qui se trouve confronté au
pOle catholique moraliste au moment de la publication du roman
de Joseph Delteil, Jeanne D’Arc (1925). Enfin, nous verrons les
difficultés du travail de surveillance des écrivains par les clercs
avec le cas exemplaire de 1’abbé Altermann et de la revue Vigile,
crée aux débuts des années 1930.

18 Voir Pierre PIERRARD, «Le roman pieux ou d’édification en France au
temps de “I’ordre moral” (1850-1880) », et Claude SAVART, « Approches de
la religion populaire a travers quelques publications de la Société de Saint-
Vincent de Paul (1850-1880) », Guy Duboscq et al. (dir.), La religion popu-
laire, Paris, éd. du CNRS, 1979, p. 229-235 et p. 259-265. C. Savart, Les
Catholiques en France au XIX*™ siécle, p. 296sq. Et ’excellent travail col-
lectif : Anne-Marie CHARTIER, Jean HEBRARD (et al.), « Les discours épisco-
pal », Discours sur la lecture (1880-1980), Paris, BPI/Fayard, 2000,
. 20sq.

Pg Voir mon article « Déclin social et revendication identitaire : la “renais-
sance littéraire catholique” de la premiere moitié du XX¢ siecle », Sociétés
contemporaines, n°44, décembre 2001, p. 91-111.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 97

Une instance pour le contrdle intellectuel: Le Conseil de
Vigilance

En septembre 1907, 1’encyclique Pascendi qui condamne le
modernisme, instaure dans chaque dioceése, un Conseil de
Vigilance. II est présidé par I'Evéque et composé de membres du
clergé. Son rdéle consiste, au cours de réunions bimensuelles dont
les délibérations sont secréetes, a surveiller « trés attentivement et
de tres pres tous les indices, toutes les traces de modernisme dans
les publications, aussi bien que dans I’enseignement ». Si le mod-
ernisme, spécialement au sein de la cléricature, est au cceur de la
cible des censeurs, il est significatif que cette vision infidele de la
tradition ne soit pas considérée «moins pernicieus[e] que les
écrits contre les bonnes meceurs». Les ouvrages de laics
catholiques doivent €tre jugés d’une maniére similaire: en effet
ces «hommes dont on ne peut suspecter [’esprit» sont
«dépourvus de connaissances théologiques » et peuvent étre con-
taminés par le modernisme. Le pape Pie X, qui signe ce texte, in-
siste sur cette nécessité de «bannir des dioceéses tout livre
pernicieux » en recourant si nécessaire a «1’interdiction solen-
nelle ». Le Conseil de Vigilance, complément local de 1’'Index, a
en charge les décisions concernant I’ Imprimatur, c’est-a-dire 1’au-
torisation officielle attribuée par les ecclésiastiques compétents
pour I’édition d’un texte?. En effet, Pascendi évoque 1’immensité
de la tiche du Saint-Siege pour éradiquer les mauvais livres : «le
nombre en est tel aujourd’hui, que les censurer tous est au-dessus
de ses forces ». De plus, Rome intervient souvent trop tard et ap-
pelle les évéques a prendre leur part de responsabilité dans ce do-
maine en «méprisant toute crainte humaine, [en] foulant aux
pieds toute prudence de la chair, sans égards pour la criaillerie des
méchants, suavement sans doute, mais fortement?!».

Cette censure institutionnelle posseéde de nombreuses limites.
Matériellement incapable de considérer I’ensemble de la produc-
tion, elle fonctionne sur les ceuvres qu’on lui soumet, principale-
ment des ouvrages d’ecclésiastiques (pour qui la formalité est

20 L’Imprimatur peut étre complété par le Nihil Obstat qui signifie que le
censeur ecclésial exprime un jugement favorable sur I’ouvrage soumis.

2l Pie X, «Lettre encyclique sur les doctrines des modernistes», La
Semaine religieuse de Paris, 28 septembre 1907, p. 414. G. MARSOT,
«Conseil de Vigilance», Catholicisme, hier, aujourd’hui, demain, Paris,
Letouzey, t. 3, col. 77-78.



98 ETUDES DE LETTRES

obligatoire). Son audience est étroite car confinée au milieu
confessionnel. Si de nombreuses publications rendent compte des
avis du Conseil de Vigilance, elles relévent strictement des mi-
lieux catholiques. Son avis ne vaut, en dehors des publications de
clercs, que parce qu’il peut ouvrir le marché catholique. Ainsi,
dans les années 1920, devant 1’audience des auteurs de la «re-
naissance littéraire catholique », de nombreux éditeurs compren-
nent les potentialités commerciales d’une production destinée au
grand public catholique. Sont alors crées plusieurs collections sur
les vies littéraires de Saints, sur les ordres religieux. Bernard
Grasset engage I’écrivain catholique Maurice Brillant pour diriger
la collection Vie Chrétienne. Les archives du Conseil de
Vigilance mentionnent que des contacts ont eu lieu entre la mai-
son d’édition et les censeurs du Conseil et que, a 1’issue de ces
discussions, «toutes les garanties ont été données a 1’Eglise?%».
Par ailleurs, les membres du Conseil seront toujours ambiva-
lents quand aux condamnations. La ligne suivie semble, en 1’état
des sources, assez floue et révele 1’absence d’emprise véritable de
cette censure officielle sur la production intellectuelle. Un débat
lors de la premiere réunion du Conseil indique qu’il est décidé de
ne pas octroyer de censeur aux « petites revues »: une telle attribu-
tion leur « donnerait plus d’importance que de raison». Un mem-
bre du Conseil centralisera cet ensemble de publications?*. A
propos de la publication, autour de 1925, de plusieurs dizaines
d’ouvrages retragant des vies de saints, le rapporteur du Conseil
estime que la «littérature contemporaine » s’empare des saints
parce qu’ils sont «plus beaux, plus réels, plus admirables que
tous les héros de drame et de roman.» Il n’en reste pas moins
qu’il faut rappeler a ces auteurs les régles de la loi canonique.
Tout particulierement la premiere d’entre elles: 1’obligation de
présenter les ouvrages a I'imprimatur (les ceuvres de laics comme
celles de clercs) afin de protéger les lecteurs. Le rapporteur dé-
plore que certains trés bons livres, d’un point de vue catholique
mais aussi littéraire, paraissent sans imprimatur. Outre la protec-

22 «Notes sur les “Régles concernant écrivains et romanciers catho-

liques”», Série 4 E 1, 3, Archives du Conseil de Vigilance — désormais
noté CDV (toutes les archives du CDV utilisées sont conservées par le
Diocése de Paris).

23 Registre des procés-verbaux du CDV, séance vendredi 13 décembre
1907, 8° r E 9, Archives du CDV.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 99

tion des lecteurs, ce contrdle permettrait d’éloigner des débats les
«critiques sans mandat qui voudraient s’arroger apreés coup le
droit de condamner au nom de I’Eglise ». Mais le censeur s’inter-
roge: I’Eglise se mélerait-elle de faire de la critique littéraire ?
Voudrait-elle « se poser en juge de la valeur littéraire ou artistique
de tel ou tel ouvrage ? » Non, répond-il. L’Eglise n’entend pas in-
tervenir dans les débats littéraires car «a s’interposer sans raison,
elle perdrait de son prestige et de son autorité?*»,

Cependant, cette littérature qui emprunte ses sujets au catholi-
cisme a pour effet de voir la religion pénétrer des milieux qui lui
sont indifférents ou hostiles. Ainsi, le Conseil entend se montrer
plus indulgents avec les auteurs incroyants qu’avec les écrivains
qui se réclament du catholicisme, qui, eux, sont plus avertis des
questions religieuses. A ce sujet, Le désert de I’amour, roman de
Frangois Mauriac paru en 1925, suscite des accusations d’im-
moralités et est condamné. Le prétre en charge du rapport oscille
entre la nécessité, du fait que Mauriac est catholique, de se mon-
trer indulgent (tout en exigeant certaines explicitations) et une
sévérité accrue, car le catholicisme de Mauriac joue comme une
«recommandation préalable » a la lecture de son ceuvre et plonge
le lecteur dans ses dangers moraux. Si au nom d’une certaine
«lascivité », la lecture du roman de Mauriac est déconseillée, le
succes de cet auteur pourrait le préserver en général de la con-
damnation. Un autre censeur avance que ce livre tombe sous la
censure prévue par les décrets de I’Index?’. Une grande audience,
c’est-a-dire une condition externe a I’ceuvre et a son caractere
doctrinalement répréhensible ou pas, peut éloigner le couperet du
censeur?S.

Les jugements du Conseil de Vigilance peuvent faire 1’objet
d’une publication, dans des revues ou des journaux confession-
nels. Ils sont aussi dispensés directement aupres des auteurs.
Certains éclaircissements peuvent étre demandés a ceux-ci afin de

24 «Le Conseil de Vigilance et les directions doctrinales 4 donner aux
Fideles », [1928], série 4 E 1, 3, Archives du CDV.

25 «Rapport sur un roman de M. Frangois Mauriac, intitulé Le Désert de
’amour », 23 mars 1925, Série 4 E 1, 3, Archives du CDV.

26 Lors des premiéres condamnations de Voltaire sur motifs religieux (a
propos de La Henriade en 1746), cet argument du succes est pris en compte
par le prétre en charge du rapport pour la Congrégation de 1’'Index. Voir
Laurence MACE, «Les premieres censures romaines de Voltaire », Revue
d’histoire littéraire de la France, n°4, juillet aoit 1998, p. 531-551.



100 ETUDES DE LETTRES

s’assurer de la solidité de leur foi. Ainsi Mauriac, pour Le Désert
de ’amour, est recu par le Cardinal Baudrillard, directeur de
I’Institut catholique de Paris et occupant un fauteuil a I’ Académie
francaise, et, en conséquence, membre important du Conseil.
« L’auteur du roman incriminé a fait amende honorable et a assuré
son Eminence de la pureté de ses intentions, lui promettant de
veiller a I’avenir a éviter tout ce qui pourrait froisser le catholi-
cisme de ses lecteurs et offenser la morale chrétienne.» Le
compte-rendu de la s€éance mentionne également que 1’ Académie,
étant donné «I’impression douloureuse produite [par Le Désert de
I’amour] et le jugement motivé sur lui par 1’autorité diocésaine »,
ne lui a pas décerné le Prix du roman, comme elle pensait le faire
dans un premier temps?’.

Lorsque André Gide publie Corydon — une réflexion sur I’ho-
mosexualité — le Conseil de Vigilance décrit ce texte comme une
«honte de I’humanité ». Ce jugement est porté a partir d’une lec-
ture approfondie des articles du critique laique Henri Massis, un
catholique converti, proche de Maurras. Massis est alors une au-
torité de la critique, particulierement dans les milieux catholiques
et réactionnaires. Gide est une de ses bétes noires. Le premier
examen aboutit a une condamnation de Corydon. Une réflexion
s’engage au sein du Conseil pour évaluer la nécessité de sanction-
ner I’ensemble de I’ceuvre de cet auteur. Certains ouvrages de
Gide, définis comme n’ayant aucune «portée doctrinale» sont
finalement exclus d’une condamnation possible: il s’agit des tra-
ductions, des essais littéraires, des récits de voyages et du théatre.
Cette distinction est quelque peu surprenante. Elle correspond
peut-€tre a une perception des effets des genres et de leur diffu-
sion dans le public. En revanche, le Conseil estime que les
romans comme L’immoraliste, La porte étroite et d’autres, sont a
condamner. A 1’issue de la discussion, il est établi, tel que le
proces verbal en rend compte, qu’« il est incontestable que la plu-
part des ouvrages de doctrine de Gide [c’est-a-dire ses romans]
sont comme affectés a leur racine de théories subversives tendant
sournoisement a €ébranler les fondements méme de la morale ». On
le voit, ’instance doctrinale catholique, chargée par Rome de
contrdler la production intellectuelle, définit Gide comme un au-
teur d’ouvrages doctrinaux. Et ceci en s’autorisant des réflexions

27 Registre des procés-verbaux du CDV, séances du 18 mars et du 12 no-
vembre 1925, 8° r E 9, Archives du CDV.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 101

de critique littéraire ayant étudié 1’ceuvre de Gide — et notam-
ment montré son influence sur les jeunes écrivains. Finalement, la
condamnation de Gide est renvoyée a la décision de la
Congrégation du Saint Office de Rome qui gére 1’Index?S.

Maritain et la Jeanne D’Arc de Joseph Delteil : une avant-
garde protégée par l’orthodoxie ?

Le roman Jeanne d’Arc de Joseph Delteil est paru en 1925 chez
Grasset, quelques années apres la canonisation de Jeanne D’ Arc
par Rome. Il heurte certains critiques catholiques par sa présenta-
tion de ce symbole nationaliste et catholique comme une femme
sensuelle. Delteil, un ancien surréaliste, est un auteur célebre,
mais ce roman pour lequel il obtiendra le prix Femina constitue
une consécration.

Jacques Maritain est alors le représentant le plus important du
pbéle de la critique catholique qui entend défendre, contre les
moralistes les plus intransigeants, une certaine liberté de 1’artiste
pourvu qu’elle prenne en compte la réalit¢é de la religion
catholique. Maritain, qui a théorisé, avec un succes d’audience
certain, cette position dans un ouvrage paru en 1920 — Art et sco-
lastique —, est reconnu dans les milieux littéraires au nom de
cette ouverture proclamée. Si la définition d’une esthétique
catholique a part entiere est importante pour Maritain, son activité
passe aussi par un travail d’accompagnement des auteurs vers la
conversion. Si cela échoue avec Delteil, Jean Cocteau sera, en
1925, une recrue de choix?.

Ce prosélyte z€l€, qui est lui méme un converti (venu du
protestantisme), appuie son «apostolat littéraire » (ce sont ses
mots) sur une revue qu’il vient de créer chez Plon avec Henri
Massis, Le Roseau d’or. Ce lieu central de la littérature catholique
de I’entre-deux-guerres se veut une alternative a La Nouvelle
revue frangaise d’André Gide. Cette légitimité littéraire que
Maritain incarne (parmi les catholiques, mais pas seulement) est
indissociable d’une 1égitimité religieuse et doctrinale, qui vaut au
philosophe d’étre consideré comme un éminent spécialiste de

28 CDV, séance du 1° avril 1927, Série 4 E 1, 3, Archives du CDV
(Diocese de Paris).
2% Voir Jean COCTEAU, Jacques MARITAIN, Correspondance, 1923-1963,

avec La Lettre a Jacques Maritain et la Réponse a Jean Cocteau, Paris,
Gallimard, 1993, 364 p.



102 ETUDES DE LETTRES

Saint Thomas. Le thomisme est alors la pensée officielle de
I’Eglise. Maritain — qui est agrégé de philosophie —, en est un
théoricien reconnu par les plus hautes instances romaines et un
propagateur actif dans les milieux intellectuels. Il est aussi proche
de 1’Action francaise de Maurras dont, malgré quelques diver-
gences, il soutient le combat. Cette ligue nationaliste est alors le
mouvement phare de la lutte anti-républicaine, antidémocratique
et recrute largement dans les milieux catholiques.

Donc, outre son engagement au coté de Maurras, Maritain est
nanti, d’une part, d’une 1égitimité doctrinale sans faille que lui ac-
corde son statut d’intellectuel organique de 1’Eglise, d’autant plus
solide qu’il est un laic; d’autre part, d’une forte visibilité parmi
les écrivains et les artistes, en partie grice a son ouverture aux
avant-gardes esthétiques dont il essaie de théoriser et de compren-
dre I’action, afin d’en montrer la compatibilité avec le catholi-
cisme. Maritain se garde du moralisme (abhorré par les jeunes
écrivains en vue), mais encore plus fermement de 1’art pour 1’art
d’un Gide, ou encore des surréalistes qu’il lui arrive de présenter
comme des étres sous I’emprise du «diable »>°

Lorsqu’il entre en contact avec Delteil qui lui semble prendre
le chemin d’une conversion, il sait donc se montrer indulgent
pour les écarts du roman sur Jeanne d’Arc. Il écrit un article dans
Les nouvelles littéraires, revue phare a cette époque, ou il min-
imise les défauts moraux de cette ceuvre, pour encourager son
auteur a se réaliser complétement dans le catholicisme et devenir
un artiste mis a 1’abri des faux pas par sa foi.

Sans entrer dans le détail de la polémique?!, cet article indul-
gent provoque la colére de Jean Guiraud, un ancien normalien,
devenu co-rédacteur en chef du quotidien La Croix aprés avoir
quitté une carriere universitaire pleine d’avenir pour se mettre au
service de 1I’«école libre » et de la famille. L’historien-journaliste
Guiraud rejette la licence de 1’écrivain par rapport a la réalité

30 A un critique littéraire Maritain explique que le dadaisme et le surréa-
lisme sont des « Phénomeénes mentaux trés redoutables, par ou le diable es-
saie de prendre et de perdre abominablement toute une jeunesse pleine de
talents, et qui compte des dmes ardentes.» Lettre de Jacques Maritain a
René Johannet, 19 mai 1925 (Archives du Cercle d’Etudes Jacques et Raissa
Maritain, Kolbsheim).

31 Cf. mon article : «L’artiste et le sacré. Jacques Maritain et 1’“Affaire de
la Jeanne d’Arc” de Joseph Delteil », Cahiers Jacques Maritain, n°36,
juillet 1998, p. 15-39.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 103

historique de la vie de Jeanne d’Arc et I’érotisme de ce livre. Il
dénonce la « grossiereté » dont Delteil use pour dresser le portrait
de celle qu’il considére comme «1’une des gloires les plus sub-
limes de la France et de 1’Eglise2». Mais le point essentiel de ses
attaques porte sur 1’attitude de Maritain: il considére que le
philosophe thomiste apporte une caution inadmissible a un auteur
qui dévoie les valeurs sacrées de la nation et de la religion. Ces
attaques prenant de I’ampleur, Maritain est contraint de mobiliser
autour de lui pour assurer sa défense. Il tente de se concilier, par
plusieurs courriers privés, 1’indulgence de Jean Guiraud. Ce
dernier, sir de son fait, poursuit sa campagne et diffuse une
brochure confidentielle aupres de 1’épiscopat francais pour
dénoncer Maritain. Ce texte entend « montrer qu’un vigoureux
redressement s’impose dans le monde des lettres, comme dans
celui de la pensée politique et sociale, par un retour a la doctrine
et a la morale catholique.» Guiraud ne manque pas de rappeler les
titres de Maritain: spécialiste de Saint Thomas, professeur a
I’Institut catholique de Paris et proche de 1’Action francaise.
Durant les nombreux mois que dure cet affrontement, le directeur
de La Croix saisira toutes les occasions pour attaquer Delteil et
Maritain, a qui il reproche de «laiciser» Jeanne d’Arc, et de
demander I’interdiction du roman?3.

Les possibilités d’une réprobation de Maritain par la hiérarchie
catholique sont difficiles a évaluer. Le nombre des contre-feux
qu’il allume montre néanmoins que ces attaques portent. Des
archives de 1’époque font apparaitre que son autorité de penseur
catholique pourrait souffrir des diatribes de Jean Guiraud. Un
document, retrouvé dans les archives du dioceése de Paris, montre
que Maritain va désamorcer cette longue polémique en ayant
recours a ’autorité du Conseil de Vigilance, I’instance méme qui
pourrait remettre en cause son action. En effet, Maritain, apres
avoir obtenu de Joseph Delteil qu’il corrige certains points de son
roman a I’occasion d’une réimpression, écrit au Cardinal Dubois,
archevéque de Paris, et qui a ce titre préside 1’organe de surveil-
lance. Ce texte de Maritain, cosigné par deux critiques catholiques

32 Jean GUIRAUD, « Un livre sacrilége », La Croix, 11-12 mai 1925, p. 1.

33 Jean GUIRAUD, La Critique en face d’un mauvais livre, hors-commerce,
Imprimerie Guillemot et de Lamothe, Paris, 1926, V-131p. Archives du
Cercle d’études Jacques et Raissa Maritain (Kolbsheim). Guiraud publie
quelques articles reprenant les points essentiels développés dans la brochure.



104 ETUDES DE LETTRES

renommés de I’époque — Gaétan Bernoville et Victor Bucaille —
dont la présence donne plus de poids a 1’argumentation dévelop-
pée, plaide la cause de Delteil. Plus largement, Maritain demande
la protection de 1’archevéque pour mener un apostolat littéraire
parfois périlleux mais indispensable si 1’on ne veut pas rejeter
toute la jeune littérature vers le nihilisme et I’incroyance. Il est peu
question de critique littéraire dans cet argumentaire, méme si ’on
aurait pu imaginer que du haut de sa position de théoricien re-
connu de la littérature, Maritain aurait pu s’aventurer sur ce ter-
rain. En dénoncant, notamment, le moralisme intransigeant de
Guiraud, peu légitime dans les milieux littéraires>*.

Les réactions du Conseil a ce rapport de Maritain en disent
bien la nature. Les débats s’ouvrent sur la mention du fait que
Maritain et ses soutiens affirment leur entiére soumission a 1’au-
torité religieuse et aux décisions du Conseil de Vigilance. Si une
partie des censeurs affirme que Maritain, malgré son autorité, a
commis une erreur en soutenant ce livre, plusieurs soulignent la
violence des attaques de Jean Guiraud, tout autant que les
réserves que Maritain a exprimées a I’égard de certains points du
livre de Delteil. La sécheresse de ce type de procés verbal laisse
apparaitre que le Cardinal Dubois prend la parole pour clore le
débat. Il refuse de se prononcer sur le contenu de la Jeanne d’Arc
de Delteil et il insiste sur la virulence des critiques de Guiraud a
I’encontre de Maritain. Le refus de ce ton polémique — qui était
aussi un argument de Maritain —, peut étre lu comme un désaveu,
mais ne vaut pas pour un accord sur le fond du débat: la question
de la doctrine en littérature®.

Il n’en reste pas moins que cet avis — publié dans la presse con-
fessionnelle — contraint Guiraud a abandonner ses dénonciations.
Le contexte politico-ecclésial qui régne alors — depuis quelques
semaines Maurras, le leader de la ligue Action francaise a été con-
damné par Rome, ce qui va provoquer une crise sans précédent
dans les milieux catholiques —, est sans doute important pour com-
prendre 1’apaisement réclamé par le Cardinal. Il n’en reste pas
moins que la double 1€gitimité de Maritain (dans le domaine doctri-

3 Jacques MARITAIN (avec Gaétan BERNOVILLE et Victor BUCAILLE),
«Rapport a4 son éminence», 28 mars 1927. Archives du Cercle d’études
Jacques et Raissa Maritain (Kolbsheim).

35 «Conseil de Vigilance — Ordre du jour et procés verbaux », séance du 1¢
avril 1927, Série4 E 1, 3.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE? 105

nal et comme théoricien ou critique littéraire) vacille devant les di-
atribes moralistes de Jean Guiraud. Le philosophe, incapable de
soutenir ses positions esthétiques face a I’intransigeance de son op-
posant, a recours a 1’autorité doctrinale du Conseil de Vigilance
pour justifier de la liberté nécessaire a 1’artiste.

La revue Vigile et Charles du Bos : le contréle de la littérature
par un clerc

Si Jacques Maritain joue de sa double autorité théologique et
littéraire pour défendre l’existence d’une littérature catholique
conforme a la doctrine, le cas de la revue Vigile et de son secré-
taire de rédaction, le critique Charles du Bos, concerne une forme
de subordination plus directe : le contrdle des écrivains convertis
par des prétres®. Cette relation démontre la part d’autocensure
nécessaire pour concilier croyances littéraires et croyances re-
ligieuses. L’examen de la relation qui unit 1’abbé Altermann, co-
animateur de la revue en charge de sa conformité doctrinale et
Charles du Bos, converti au catholicisme aprés avoir été un
proche ami de Gide, et qui devait toute sa carriere littéraire a La
Nrf, illustre combien la position de 1’écrivain qui se dit catholique
est autant le produit du rapport de soumission alors consécutif de
I’affirmation de la croyance, que des effets propres du champ lit-
téraire qui récuse la sujétion de la pratique artistique a une réalité
telle que la doctrine religieuse.

Aux débuts des années 1930, la fondation de Vigile marque les
derniers feux de la «renaissance littéraire catholique». Cette
revue réunit autour de Jacques Maritain un groupe d’écrivains
catholiques. Les plus investis dans ce projet partagent deux carac-
téristiques : d’une part, ce sont des convertis — Paul Claudel qui
fait figure d’ainé (converti en 1886), Maritain (en 1906),
Altermann (en 1919, il est ordonné en 1925), Frangois Mauriac
(revenu a la religion en 1928), le philosophe Gabriel Marcel (en
1929) et Du Bos (en 1927)% —, d’autre part, ils entendent, pour

36 Pour une étude de cette revue voir mon article : «Vigile (1930-1933) ou

I’impossible revue littéraire catholique », Emmanuel Godo (dir.), La conver-
sion religieuse, Paris, éd. Imago, 2000, p. 217-236.

37 Qutre ce «comité des six», comme Maritain le nomme parfois, la
revue regroupe d’autres convertis comme Roland-Manuel, Henri Ghéon et
Jacques Copeau. Parmi les auteurs on peut citer René Schwob, Maurice



106 ETUDES DE LETTRES

des motifs divers, concurrencer de maniere catholique 1’excel-
lence littéraire qu’incarne alors La Nrf d’ André Gide, dont chaque
«numéro soufflette Jésus », comme le confie Mauriac a Claudel.
Il s’agit, lui explique-t-il encore, de réunir « tout 1’élément chré-
tien de 1’ancienne Nrf»> autour d’Altermann et de Vigile3®.
Mauriac et Du Bos partagent une consécration récente, dont la
publication dans La Nrf a été un élément décisif. Tout partic-
uliérement pour le second, se convertir marque une coupure avec
ce point nodal de la littérature de 1’époque. L’abbé Altermann a
joué un réle déterminant dans les conversions de Mauriac et Du
Bos puisqu’il est leur directeur de conscience. Un directeur in-
flexible dont Mauriac dira plus tard, que «ses convertis ne se
comptaient plus, mais [que] lui, il les comptait>*».

Dés les premieres réunions de rédaction, 1’abbé Altermann se
dresse en juge intraitable pour ce qui concerne le choix des arti-
cles et des sujets abordés. Mauriac parlera de lui comme d’un
« censeur ecclésiastique » devenu « par le fait le maftre absolu de
la publication**». Loin de se cantonner & une surveillance doctri-
nale, comme Maritain le souhaitait, il s’attribue la totale respons-
abilité des choix éditoriaux. Le Journal publié de Charles Du Bos
révele 1’intransigeance, maladroite du point de vue artistique, de
I’abbé Altermann. Cet affrontement entre 1’abbé et le critique
concentre de maniere saisissante 1’impossible cohabitation entre
deux logiques : celle de la création artistique et celle du respect de
la doctrine. Du Bos se décrit — en reprenant une expression de
Baudelaire —, dans «I’attitude du martyr docile ». Son journal
fourmille d’indications sur son « supplice*!». L’abbé s’arroge tous
les pouvoirs, ce dont Mauriac se souvient ainsi: « [Altermann] se
considérait comme responsable devant Dieu et devant les hommes
de Vigile [...]. Il éplucha le premier numéro ligne par ligne, et
tous les autres, sans aucun scrupule d’ordre littéraire, ce qui

Brillant, Jacques Madaule et Olivier Lacombe. Du Bos introduit des auteurs
étrangers comme Chesterton, Belloc, Patmore ou Guardini.

3 Lettre de Mauriac & Claudel, 10 [mars 1929], Paul Claudel, Frangois
Mauriac, La Vague et le rocher. Correspondance 1911-1954, Paris, Minard,
1988, p. 24. Et Lettre de Mauriac a Claudel, 5 février 1929, Ibid, p. 154.

3 Francois MAURIAC, « Nouveaux mémoires intérieurs », (Euvres autobio-
graphiques, Paris, Gallimard (La Pléiade), 1990, p. 752.

%0 Lettre de Mauriac a Claudel, 28 avril 1932, La Vague et le rocher, p. 45.
41 Cf. Charles pu Bos, Journal V, Paris, Ed. Vieux Colombier, 1954,
p. 228 sq.



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 107

faisait horreur 2 Du Bos aux yeux de qui il n’y avait pas de pires
attentats que ceux perpétrés contre les textes*?». Altermann re-
proche notamment a Du Bos 1’usage abusif de 1’inversion, assim-
ilée «a un reliquat d’influence du style gidien», I’insuffisance de
clarté, ou encore lui demande de pratiquer la «phrase courte*».

A propos de ces frictions, Du Bos écrit que de son point de vue
I’organisation de Vigile ne peut que «[...] m’apporter un notable
allégement de conscience en ce qui concerne mon devoir
d’écrivain catholique*». Pour une part, le récent converti parait
se trouver dans la situation de devoir 1égitimer sa nouvelle posi-
tion au sein de 1’espace de la critique littéraire en participant a
cette revue catholique. Du Bos pensait cependant se réaliser lit-
térairement avec Vigile et assouvir un désir manifesté des 1925:
celui d’imposer une direction esthétique a une revue, comblant
ainsi ses difficultés pour parvenir a batir une ceuvre originale au-
dela des genres de la critique et du journal autobiographique. La
conversion le contraint a un repositionnement, car il devient iden-
tifié comme critique catholique. Lorsqu’il considere les contra-
dictions de ce nouveau statut, Du Bos estime que «[...] depuis
longtemps déja Vigile n’est plus rien d’autre qu’une croix, ma
croix, et que je commence a €tre enclin a porter en silence — sans
nul mérite d’ailleurs [...]%». Il est d’autant plus sensible a cette
incompatibilité avec les vues de 1’abbé qu’il est véritablement
hanté par la question de «la situation de 1’écrivain catholique ». A
ce propos, il explique, toujours dans son Journal, que «le péril de
I’intervention d’un automatisme quel qu’il soit dans cette sphere
est au second degré, car d’ores et déja, du seul fait qu’il est chré-
tien, dans I’écrivain les incroyants voient un demi-automate.
Gide, et combien d’autres, ne vont-ils pas répétant sans cesse:
“Votre siege est fait d’avance : vous ne pouvez ni écrire, ni penser,
ni peut-€tre méme sentir autrement que vous n’étes obligés de
penser, de sentir et d’écrire”*%».

Cette impossible cohabitation entre deux logiques permet de
comprendre pourquoi Vigile ne s’imposera jamais. «La plus

42 F. Mauriac, « Nouveaux mémoires intérieurs », p. 409.

43 C.du Bos, « Mardi 26 novembre [1929] », Journal V, p. 242.

4 C.Du Bos, Samedi 11 mai, Journal V, p. 107.

43 Charles Du Bos, Lundi 18 mai, Journal VI, Paris, La Colombe, 1955,
p. 156.

46 Charles Du Bos, Vendredi 18 janvier, Journal V, p. 240-241.



108 ETUDES DE LETTRES

importante publication littéraire catholique », comme les encarts
publicitaires la présentaient, parut pendant moins de trois années
dans une indifférence quasi-totale. Mauriac, fort de son premier
véritable succés en librairie avec le roman, déja évoqué, Le
Désert de I’amour, et d’une reconnaissance évidente parmi ses
pairs, peut se libérer rapidement des assauts littéraires et doctrin-
aux de 1’abbé. Pour Du Bos, le prix de la conversion est plus
élevé. Autrement dit, pour un auteur 1’assujettissement de sa pra-
tique d’artiste a une logique religieuse est différent selon les
capitaux qu’il est en mesure de mobiliser. La situation d’écrivain
converti confére une position nouvelle en apparence semblable
pour tous. Elle tend a masquer le fait que les investissements
affectifs et intellectuels ne sont pas les mémes pour un Mauriac
ou pour un Du Bos, c’est-a-dire pour des auteurs plus ou moins
dotés de capitaux littéraires signifiant une possible distance face a
la censure (et I’autocensure) religieuse. Les effets de la conver-
sion sur la position d’un écrivain dans le champ littéraire condi-
tionnent la possibilité de subordination religieuse de 1’art. Le colit
littéraire de la conversion est moindre pour I’écrivain ayant une
ceuvre reconnue que pour le critique dont 1’ceuvre reste confiden-
tielle et qui rompt avec la seule instance qui lui assurait une posi-
tion, La Nrf.

Etudier les rapports de la religion (catholique) et de la littéra-
ture, par le biais des conditions de possibilité de la censure, passe
nécessairement par une prise en compte des raisons propres a ces
deux espaces, le champ religieux et le champ littéraire. Pour com-
prendre les conditions de possibilité d’une réglementation de la
littérature, il faut analyser la production des agents engagés dans
ces champs, sans omettre que ces deux espaces sociaux en ont en
commun d’&tre des espaces ou la définition des régles de la croy-
ance — croyance dans le pouvoir de la littérature et foi religieuse
—, s’affrontent. Si le processus de sécularisation et la profonde
réforme de ’emprise sociale de I’Eglise catholique 2 cette époque
sont des éléments essentiels de 1’affaiblissement de son pouvoir
de coercition, il n’en reste pas moins que les acteurs du champ
littéraire possedent des ressources spécifiques permettant
d’endiguer les logiques hétéronomes de la religion. En 1926, au
cours d’une «réflexion sur la littérature catholique », Louis de
Montadon, jésuite éminent de la revue Etudes, écrit que «Les
temps, il est vrai, ont changé. L’universelle autorité, le domaine
souverain, la maitrise de la science et de la sagesse qu’elle



COMMENT CONDAMNER LA LITTERATURE ? 109

posséda jadis et que nul ne contestait, I’Eglise aujourd’hui ne les
a plus*’.» Comprendre 1’évolution d’un phénoméne tel que le
contrdle doctrinal de la production artistique demande une prise
en compte des logiques propres a chaque champ (et la genese
socio-historique des conditions du débat). C’est-a-dire la maniére
dont, en terme de cofits et de profits (symboliques), une interven-
tion religieuse dans le domaine littéraire est possible, et comment
il existe des capitaux inaliénables (une ceuvre reconnue par les
pairs, un prestige littéraire) qui opposent des freins puissants aux
volontés de subordination. Ce prérequis de ’analyse est partic-
ulierement nécessaire pour des espaces sociaux — comme ceux
de la religion et de la littérature —, ol la dénégation des enjeux
sociaux est un moteur de 1’activité des agents investis dans ces
jeux.

Hervé SERRY

47 Louis DE MONTANDON, « Chronique de lettres », Etudes, 20 avril 1926,
p. 220-231.






	Comment condamner la littérature? : Contrôle doctrinal catholique et création littéraire au XXe siècle

