
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2003)

Heft: 3

Artikel: Fabrications du genre et identités politiques en comparaison : la
création poétique de Thésée par Bacchylide

Autor: Calame, Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FABRICATIONS DU GENRE ET IDENTITÉS POLITIQUES
EN COMPARAISON :

LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE

Le Dithyrambe 17 de Bacchylide raconte un épisode original et rare de la
vie légendaire de Thésée, le héros national de l'Athènes classique. A travers
une analyse des discours sensible non seulement à la dimension pragmatique
et institutionnelle de toute création poétique en Grèce ancienne, mais aussi à

l'apport d'une étude comparative différentielle, on peut expliciter la relation
étiologique qui transforme la visite du jeune Thésée auprès de sa belle-mère
Amphitrite, dans la demeure marine de son père divin Poséidon, en une
légitimation de la politique d'expansion athénienne dans la mer Egée à

l'issue des guerres médiques. Comparées aux processus narratifs et
initiatiques de la fabrication de l'homme ou de la femme adultes sur les bords du
Sépik, autant la création symbolique du héros dans une figure poétique
marquée d'une étonnante ambivalence du point de vue du « gender» que la
réalisation cultuelle à Délos d'un chant destiné à Apollon concourent à

consacrer l'emprise d'Athènes sur un territoire maritime à définir sur le plan
idéologique.

« Le genre est un élément constitutif des rapports sociaux fondés

sur des différences perçues entre les sexes», ou encore : « [le
genre est] une façon première de signifier les rapports de
pouvoir1.» Citer des définitions extraites de leur contexte ne revient
sans doute à faire preuve ni de correction intellectuelle, ni de

1 D. W. Scott, «Gender: A Useful Category of Historical Analysis»,
American Historical Review, 91, 1986, p. 1053-1075, repris dans E. Weed
(éd.), Coming to terms. Feminism, Theory, Politics, New York / London,
Routledge, 1989, p. 81-100 (trad, fr.: Cahiers du GRIF, 37 / 38, 1988,
p. 135-153). Ma reconnaissance va à Frank Müller et à Tanja Ruben pour
leur collaboration à la mise en forme du présent texte.



14 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

collégialité académique. Mais de telles citations constituent
assurément un moyen pratique d'introduire un prélude à une lecture
destinée à montrer en particulier en quoi un concept moderne,
issu du développement social de la civilisation industrielle et
technologique néo-capitaliste, est susceptible d'éclairer une
représentation du temps et de l'espace dans une culture où cette
notion n'a jamais été opératoire ; ce caractère, il l'acquiert
néanmoins en tant qu'outil de comparaison dans une perspective
académique où la compréhension d'une manifestation culturelle
éloignée dans l'espace et dans le temps passe par le contraste avec
d'autres manifestations du même type.

7. Relations sociales de sexe et représentations spatio-temporelles

À la lumière de l'interrogation récente sur les rapports sociaux
de sexe conçus comme instruments de comparaison et dans la
perspective d'une analyse des discours retraçant la dimension
pragmatique d'un discours par ses indices énonciatifs, on se

propose de relire dans sa composante spatio-temporelle complexe
une composition du poète grec Bacchylide. Chanté rituellement
probablement en l'honneur d'Apollon à Délos, ce poème de

l'époque classique raconte un épisode inédit de la biographie
héroïque de l'Athénien Thésée. Il appartient au grand genre de la
poésie mélique et à la forme particulière du dithytrambe. Mais
avant que l'étude des processus énonciatifs du poème dans une
perspective sémio-narrative et des effets poétiques de genre
entendu comme « gender» nous conduise à la situation extra-discursive

de sa «performance» et à ses effets pragmatiques, il convient
d'apporter encore quelques précisions autant sur les relations
sociales de sexe que sur le temps dans ses représentations.

7.7. L'énonciation des représentations de genre

Pourquoi le genre entendu dans les représentations pratiques et
discursives que chacun des deux sexes se fait de l'autre sexe dans
des conditions historiques et culturelles données

Ce n'est pas formuler un constat très original que d'affirmer que
les rapports sociaux de sexe ont constitué l'un des noyaux du débat
académique dans le champ des sciences humaines durant ces trois
dernières décennies. À lui seul, l'intitulé des sections des grandes
librairies universitaires américaines peut en offrir un indice. Si on
a pu assister dans les années nonante à la rapide substitution des



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 15

« cognitive sciences » aux rayons de « linguistics », en revanche les

«women studies» montrent une résistance remarquable. De ce
côté de l'Atlantique, est aussi significative la manière dont
l'Université de Lausanne par exemple, en collaboration plus ou
moins contrainte avec sa consœur lémanique, a créé il y a quelques
années, avec le délai prudent de rigueur en pays calviniste, un
enseignement en «études genre» pour l'insérer dans le curriculum
des étudiantes et étudiants en sciences sociales2.

Assurément explicative, la perspective des rapports et des
représentations sociales de sexe proposée ici doit être précisée dans
le sens de l'approche énonciative offerte en analyse des discours.
En effet d'un point de vue discursif et énonciatif, les définitions
citées en guise de prélude sont données non seulement sur le
mode neutre de la simple assertion, mais dans une formulation
abstraite et impersonnelle pour le moins surprenante : comme si la
perception des rapports de sexe n'avait pas de sujet, comme si la
représentation des différences de sexe n'était pas elle-même
soumise à la différenciation issue de rapports asymétriques. À partir
de la réalité biologique et de la représentation symbolique des
différences de sexe la perception mutuelle d'un sexe par l'autre n'est
néanmoins jamais symétrique. Culturellement déterminée, cette
perception asymétrique varie par ailleurs d'une société à l'autre,
d'une période historique à l'autre, d'un individu à l'autre et d'un
âge à l'autre. Aucun des deux sexes ne se donne jamais à lui-
même et ne concède jamais à l'autre sexe les mêmes moyens de le
percevoir et de se percevoir lui-même Et on ajoutera que
chacune de ces perceptions est érigée en représentation en particulier
par les moyens de la langue et du discours.

Cette observation d'ordre énonciatif devrait être particulièrement

pertinente pour un helléniste sollicité dans son attention par
les spécificités de la poétique grecque durant la période du
développement de la polis. Il lui revient en effet de rendre compte par
exemple de poèmes « lyriques » composés par un poète masculin
et adulte, sous le contrôle d'une petite communauté civique
encore dominée par une double monarchie, et chantés par des

groupes de jeunes gens, mais aussi par des chœurs de jeunes
filles. Dans ce cas particulier de la Sparte du poète Alcman au
VIIe siècle, il s'agit donc de rendre compte de l'expression

2 Laboratoire Interuniversitaire en Études Genre (LIEGE), Universités de
Genève et de Lausanne.



16 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

discursive collective par un je féminin et pluriel de sentiments éro-
tiques suscités par une jeune fille plus mûre, ceci par l'intermédiaire

d'un texte poétique dont la «performance» historique et
rituelle implique aussi bien le groupe choral des adolescentes chantant

et dansant le poème que la jeune fille conduisant leurs évolutions

et finalement le poète qui a composé leur chant et qui est leur
maître de musique3. Seul l'usage d'une langue poétique rituelle et
traditionnelle peut rendre compte d'une représentation discursive
du genre féminin adolescent composée par la voix d'autorité d'un
poète mâle et adulte tel Alcman, mais chantée par un groupe de

jeunes aristocrates exécutant sous la direction d'une chorège un
rituel musical avec une probable fonction initiatique.

Dans le contexte plus vaste de la poétique grecque de Vépainos
et du mômos, de l'éloge et du reproche, et par discours poétique et
«performance» rituelle interposés, cette étrange interférence
entre des représentations et des identités de genre socialement
bien distinctes doit être pensée en termes de recoupement et de

complémentarité ; ces relations de réciprocité complémentaire
sont souvent établies par les moyens poétiques et symboliques
que l'on verra. Sur ce point, la comparaison proposée dans la
deuxième partie de cette étude avec le fonctionnement social et
symbolique du complexe rituel propre à une communauté
exotique contemporaine pourra éclairer la situation discursive
hellène ; la démarche comparative sera aussi susceptible de
confirmer l'opportunité sociale de l'attention moderne portée à la
définition du genre en tant que « gender » et aux représentations
pratiques qu'il fonde.

1.2. Temporalités entre ligne et cercle

Aussi schématiques qu'elles puissent être, ces remarques
préliminaires sur notre sensibilité postmoderne aux relations sociales
marquées par le genre devraient donc montrer leur utilité pour la

3 J'ai tenté d'aborder cet aspect énonciatif de la représentation (discursive)
et de l'expression (collective) du genre dans «Éros revisité: la subjectivité
discursive dans quelques poèmes grecs », in Uranie, 8, 1998, p. 95-107 ; voir
aussi Le récit en Grèce ancienne. Enonciations et représentations de poètes,
Paris, Belin, 2000 (2e éd.), p. 32-48. Le lecteur de la présente étude voudra
bien pardonner à son auteur d'avoir cédé au travers érudit et autocentré de

parsemer les notes de citations à ses propres ouvrages ; le procédé est à

reconduire au souci d'éviter des répétitions.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 17

lecture comparative du développement temporel et spatial d'un
poème composé à l'issue des guerres médiques par le poète
masculin Bacchylide de Céos fort probablement à l'intention d'un
groupe choral mixte, formé de jeunes Athéniennes et de jeunes
Athéniens. Cette brève anticipation sur des conditions rituelles de
communication que l'on abordera du point du vue de l'énoncia-
tion énoncée appelle quelques remarques supplémentaires concernant

le processus de temporalisation et de spatialisation d'un
dithyrambe à caractère essentiellement narratif.

On se souviendra qu'Emile Benveniste conçoit comme «temps
calendaire» (ou «temps du calendrier») le temps historique et
social scandé dans une ligne chronologique linéaire par une échelle
de mesure régulière4. Ce faisant, il n'a pas songé au fait que la
notion de calendrier réfère également à la scansion cyclique du

temps social partagé par la communauté. Cette scansion est donnée
au temps calendaire par la récurrence des célébrations rituelles en
général échelonnées tout au long de l'année lunaire suivant différents

rythmes cycliques. En particulier en Grèce classique, la mise
en discours de l'histoire reçoit son rythme temporel (et spatial), par
les moyens de la narration, d'une combinaison de ces deux
manières de mesurer le temps : d'une part la ligne chronologique
qui s'organise suivant les différents computs fournis par la succession

des générations ou la liste quadriennale des vainqueurs aux
jeux olympiques ou la succession annuelle des archontes
d'Athènes ; d'autre part le cercle avec sa logique cyclique organisée
suivant les différents rythmes que fournit la réitération annuelle ou
quadriennale des grandes célébrations festives locales ou panhellé-
niques, mais aussi la simple alternance circulaire des saisons5.

Dans cette combinaison calendaire entre temps chronologique
et temporalité cyclique, le discours poétique avec ses propres
structures temporelles d'ordre à la fois narratif et énonciatif joue

4 É. Benveniste, Problèmes de linguistique générale II, Paris, Gallimard,
1974, p. 70-76. Pour une étude d'un autre poème de Bacchylide dans la
même perspective d'une temporalisation pragmatique partagée entre temps
linéaire narré et orienté, temps de la narration, temps de l'énonciation énoncée

et temps du rituel, cf. C. Calame, «Temps du récit et temps du rituel
dans la poétique grecque: Bacchylide entre mythe, histoire et culte», in C.
Darbo-Peschanski (éd.), Constructions du temps dans le monde grec ancien,
Paris, CNRS Éditions, 2000, p. 395-412.
5 Sur ce dernier point, voir D. Bouvier, «Temps chronique et temps
météorologique chez les premiers historiens grecs», in C. Darbo-Peschanski
(éd.), Constructions du temps dans le monde grec ancien, p. 120-131.



18 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

un rôle essentiel. En suivant le développement du temps et de

l'espace dans le poème 17 de Bacchylide, il s'agit de voir comment

l'insertion discursive du temps narré dans le développement
linéaire de la narration et du chant lui-même conduit au temps
cyclique du rituel auquel ce poème mélique est destiné. De l'articulation

entre temps narré et temps de la narration, puis du temps
intra-discursif de l'énonciation énoncée qui les englobe on passera

donc au temps extra-discursif et festif de la « performance »
de la composition poétique. Après une rapide comparaison avec
d'autres manifestations culturelles du même type dans une
communauté exotique, on pourra s'interroger, en termes de relations
sociales de sexe, sur le contexte politique et idéologique plus
large de cette célébration rituelle et culturelle.

2. Mouvements narratifs dans le temps et dans l'espace

Les parties narratives des compositions de Pindare se distinguent

par leurs différents effets d'extension, de suspension, de
focalisation, de prolepse ou d'analepse, de structures annulaires
multiples et souvent enchâssées. En contraste la narration dans le
Dithyrambe 17 de Bacchylide suit un développement particulièrement

linéaire. De plus, le récit couvre presque la totalité du
poème. Avant de porter son attention sur son déploiement spatial,
il faut en expliciter brièvement la structure temporelle.

2.1. Essai d'analyse sémio-narrative

La narration de Bacchylide suit une ligne si régulière que son
rythme coïncide pratiquement avec le développement linéaire du
temps raconté. C'est dire que sa logique narrative répond très
exactement au «schéma canonique» du récit avec l'enchaînement
de ses quatre phases de «Manipulation», de «Compétence», de
«Performance» et de «Sanction» confrontant un «Sujet»
(sémio-narratif), manipulé par un «Destinateur» et appuyé par
différents « Adjuvants », à un « Anti-sujet »6.

6 On trouvera des précisions (critiques) au sujet de la valeur opératoire du
schéma canonique de la narration chez J.-M. Adam, Le récit, Paris, PUF,
1991 (3e éd.), p. 69-95, et chez C. Calame, Thésée et l'imaginaire athénien.
Légende et culte en Grèce antique, Lausanne, Payot, 1996 (2e éd.), p. 55-59.
Pour les distinguer des valeurs sémantiques qu'ils assument dans chaque
récit particulier, les éléments (actants et actions) de la syntaxe sémio-narra-
tive sont marqués d'une majuscule.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 19

Caractérisée par une remarquable unité de temps («un jour»)
et de lieu (« sur la mer de Crète, entre Athènes et Cnossos »), l'action

narrative du Dithyrambe 17 de Bacchylide est lancée par
l'habituelle situation de Manque sémio-narratif ; elle provoque la
rupture de l'équilibre nécessaire à la confrontation entre les deux
protagonistes de l'action. Tous deux sont présentés au début de la
narration : un Sujet et un Anti-sujet tous deux manipulés par un
Destinateur spécifique. D'abord Thésée conduit vers la Crète par
le navire lui-même (naûs...âgousa, vers 1-2) avec l'aide
d'Athéna, puis Minos, égaré en son cœur (kéar, vers 8) et indirectement

manipulé par Aphrodite. La victime de la rupture de
l'équilibre entre les deux Sujets sémio-narratifs du récit est la
jeune Athénienne Ériboia, sur laquelle Minos tente indûment de

porter une main animée par le désir érotique.
Dès le vers 16 commence la phase de la Manipulation narrative.

En raison du geste déplacé de Minos à l'égard de la jeune
fille, Thésée devient le premier Sujet (sémio-narratif) de l'action.
C'est lui, l'Athénien, qui provoque le héros crétois en lui reprochant

de ne pas être maître de lui-même. En se laissant entraîner
par son thumbs, Minos est en quelque sorte la victime de ses émotions

: en dépassant les limites, il a commis un acte de hübris
(vers 41). De même que dans le scénario habituel dans YIliade, en
prélude au duel Thésée compare sa propre généalogie avec celle
de son adversaire crétois. Ce faisant, le héros athénien donne les
noms des Destinateurs principaux de l'action héroïque à venir en
collaboration avec les divinités féminines déjà mentionnées. Face
à Minos, le fils de Zeus et de la fille (kôra, vers 32) de Phoinix
(c'est-à-dire Europé), Thésée allègue sa naissance de l'union de
Poséidon et de la fille du roi Pittheus ; à cette occasion, il insiste
sur la qualité de jeune fille de sa propre mère dont l'union avec le
dieu a été honorée par le don d'un voile (ou une ceinture kâ-
lumma, vers 37) de la part des Néréides. Du point de vue spatial,
si la naissance de Minos est attachée à la terre puisque le héros
crétois est né sur le Mont Ida, en revanche la généalogie de
Thésée relève du domaine marin.

La rupture de l'équilibre narratif avec son enjeu d'ordre
judiciaire est en quelque sorte explicitée par Thésée lui-même. Dans sa
prétention d'accomplir la moîra (vers 24) et de réaliser par conséquent

la part attribuée par les dieux, il se montre conscient du danger

qu'il y a à «incliner la balance de la justice» (vers 25-26)7.

7 Le sens de cette expression est explicité par H. Maehler, Die Lieder des



20 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

La réaction de Minos à l'intervention de Thésée peut être
considérée comme la seconde partie de la phase initiale de

Manipulation. Par un défi lancé au héros athénien, le héros de
Crète impose le contrat narratif qui prend la figure d'une
provocation. Dans sa réplique à Thésée, Minos se fonde également sur
sa propre ascendance qu'il confronte avec la généalogie de son
adversaire ; dans les deux cas, il insiste à son tour davantage sur
sa propre relation et celle de son adversaire avec la jeune mère
que sur les rapports de filiation de chacun d'eux avec le père
divin. Mais, dans un premier temps, Minos s'adresse directement à

Zeus : s'il est vrai que le dieu l'a engendré avec la jeune
Phénicienne aux bras blancs, qu'il envoie du ciel un signe recon-
naissable (sâm'arignoton, vers 57)! Quant à Thésée, le fils de la
femme de Trézène et de Poséidon qui ébranle la terre, qu'il ramène
des profondeurs de la mer l'anneau que va y lancer Minos Ainsi
les termes du contrat sémio-narratif consacrant généralement la
phase de Manipulation sont formulés et imposés, dans le cas
particulier, par l'Anti-sujet qu'est Minos; ceci au nom du pouvoir
qu'incarne Zeus, l'un des Destinateurs principaux du récit.

Particulièrement développée en raison de la présentation des
deux sujets narratifs de l'action avec leurs Destinateurs respectifs
et par l'imposition du contrat narratif jetant les bases logiques de
cette action narrative, la phase de Manipulation engage donc la
succession des trois phases que fait attendre le schéma canonique.
Ces trois phases successives connaissent quant à elles un développement

narratif plus succinct. En effet si la présentation des deux
héros et la conclusion du contrat narratif couvre toute la première
partie du poème, le rythme de la narration s'accélère dans la
seconde partie de telle manière que les trois phases restantes
forment, avec la brève conclusion énonciative, une seconde unité de

composition. Cette articulation en deux parties narratives correspond

à la structure métrique, et par conséquent chorégraphique,
du poème. Celui-ci est en effet composé de deux triades chantées
et dansées sur un rythme « crétique » qui présente quelques
résolutions en péons8. Reflétée dans sa structure métrique et

Bakchylides II. Die Dithyramben und Fragmente, Leiden / New York / Köln,
Brill, 1997, p. 189-190; voir aussi B. Gentili, Poesia e pubblico nella
Grecia antica. Da Omero al V secolo, Roma / Bari, Laterza, 1995 (3e éd.),
p. 57-59.
8 Sur la structure thématique et métrique du poème, cf. H. Maehler, Die
Lieder des Bakchylides II, p. 171-174; cf. aussi L. Käppel, Paian. Studien



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 21

rythmique, la construction narrative en diptique du poème de

Bacchylide semble offrir cette composition comme un objet idéal
à une lecture s'inspirant de l'analyse structurale.

Dans cette perspective à la fois structurale et sémio-narrative,
la phase de Compétence coïncide donc avec le début de la
seconde partie de la composition dithyrambique. En répondant
immédiatement à l'appel de Minos, Zeus non seulement occupe la
place du Destinateur de l'action narrative, mais il associe aussi
son fils à cette même position, à ses côtés. Avec l'intention
d'accorder à son «fils chéri» un honneur exceptionnel, le dieu lance
un éclair fulgurant. Ce prodige (téras, vers 72) provoque un
déséquilibre dans la symétrie attendue entre les deux sujets sémio-nar-
ratifs affrontés. Par l'appui accordé par son père Zeus, Minos
devient le héros compétent qui semble devoir prendre la conduite
de l'action narrative, à la fois en tant qu'Anti-sujet et Destinateur
à l'égard de Thésée. Pour un temps en tout cas...

En conséquence, de la phase de Compétence on passe
immédiatement à la Performance proprement dite. Étant donné qu'à
l'issue de la brève phase précédente Minos s'est arrogé la
Compétence sémio-narrative, Thésée obéit sans tarder au défi du
héros crétois : il plonge dans l'abîme marin sans même invoquer
son père divin Poséidon qui est pourtant le Destinateur de son
action. Cela signifie que les termes symétriques du contrat narratif
imposé par Minos dans la phase de Manipulation ne sont pas
respectés. De fait, le déroulement de la Performance connaît dès lors
une réorientation décisive. Désormais ni l'anneau de Minos, ni
Poséidon lui-même ne sont plus mentionnés. Conséquence narrative

explicite : Minos poursuit son voyage vers la Crète (en
abandonnant implicitement confrontation et épreuve); conséquence
logique et morale explicite: la Moire (Moîra, vers 89) préparait
«un autre chemin» (que celui esquissé dans le contrat narratif!).

Tout se passe donc comme si l'action narrative suivait désormais

un programme différent et divergent de celui prévu par le
contrat imposé par Minos9. Avec l'aide de Moîra qui représente

zur Geschichte einer Gattung, Berlin / New York, de Gruyter, 1992,
p. 169-173.
9 En particulier G. Ieranö, «Il ditirambo XVII di Bacchilide e le feste
apollinee di Delo», in Quaderni di Storia, 30, 1989, 174-176, a bien décrit
cette réorientation de l'intrigue: «La moirapagkratés (v. 24), Dika (v. 25),
aîsa (v. 27) e il dat'mon (v. 47) sono richiamati da Teseo corne gli unici e



22 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

dans la narration épique grecque une force que les dieux eux-
mêmes ne peuvent infléchir, Thésée devient maintenant le Sujet
réel de l'action héroïque10. Il accomplit désormais le plan du destin

et non plus celui imaginé par le souverain de Crète, à nouveau
en position d'Anti-sujet. Le héros athénien affronte seul la
Performance narrative.

L'épreuve héroïque ne revient donc plus à ramener l'anneau de
Minos des fonds marins, mais à être reçu dans «le sanctuaire
bienveillant de la mer» (vers 15). L'épreuve s'accomplit contre le
plan de Minos, tout d'abord grâce à l'aide des dauphins chers à

Apollon, puis par la bienveillance des filles de Nérée engagées
dans une danse chorale (khôroi, vers 107), et finalement grâce à la
protection accordée par Amphitrite, l'épouse de Poséidon11. La
Performance sémio-narrative consiste donc en une victoire sur la
nécessité (anâgke, vers 96). Elle se développe contrairement à

l'attente des jeunes compagnons de Thésée, contraints pour un
temps encore de suivre Minos vers la Crète, à l'écart de l'itinéraire

et du programme narratif dont Thésée est le Sujet
Correspondant du point de vue rythmique à l'épode de la

deuxième des deux triades dont le poème de Bacchylide est
composé, la phase de la Sanction narrative ne se fait pas attendre. Son
déroulement sémio-narratif est enrichi d'une série de figures
rituelles et auditives.

La conclusion glorifiante de l'intrigue est d'abord marquée par
les deux dons d'Amphitrite à Thésée : un vêtement de pourpre
(aïôna porphuréan, vers 112) et une couronne qui est celle donnée

par Aphrodite à l'épouse de Poséidon pour son propre mariage.
Ramenés des fonds marins, vêtement rouge et couronne de roses se

substituent en quelque sorte à l'anneau que Thésée devait rapporter
selon le programme narratif établi par Minos. Du point de vue de la
logique du récit, ce premier élément de Sanction confirme la
réorientation de l'intrigue et sa focalisation sur Thésée.

veri arbitri délia contesa». Cette divergence a été interprétée comme une
incohérence.
10 A propos de la fonction de la moîra homérique, on verra les parallèles
donnés par H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides II, p. 189; pour le
poème 17 de Bacchylide, cf. R. Scodel, «The Irony of Fate in Bacchylides
17 », in Hermes, 112, 1984, p. 140-143.
11 Fille de Nérée et d'une Océanide, Amphitrite est l'épouse de Poséidon
déjà chez Hésiode, Théogonie, 930 (cf. 240-243); dans légende et culte,
Apollon entretient avec les dauphins des relations privilégiées: cf. C.
Calame, Thésée et l'imaginaire athénien, p. 319-322.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 23

La Sanction sémio-narrative se prolonge dans le surgissement de
Thésée hors de la mer pour rejoindre le navire crétois. Présenté
comme un sujet d'étonnement pour tous (thaûma pântessin, vers
123) face à Minos défait, cet exploit répond à l'éclair lancé par Zeus

pour confirmer la légitimité de son fils; au «prodige» (téras, vers
72) produit par le père de Minos correspond maintenant le miracle
visuel du retour de Thésée de la demeure marine de son père. En
écho également à l'éclat «visible de tous» (panderkéa, vers 70) du
signe envoyé par le père divin de Minos, les dons des dieux se
distinguent par une lumière qui rejaillit sur les membres du jeune héros
athénien. Enfin, la phase de Sanction s'achève par les cris rituels des

jeunes filles (koûrai, vers 125), accompagnés par l'écho produit par
la mer elle-même, et par le chant du péan exécuté par les jeunes
gens (etiheioi...néoi, vers 128-129) compagnons de Thésée. Ce
chant de victoire et de gratitude ajoute des impressions auditives aux
différentes figures visuelles d'une Sanction lumineuse.

A l'aoriste, les formes olôluxan (vers 127) et paiânixan (vers
129) qui désignent cris rituels et chant du péan marquent la fin du
récit : temps de la narration et temps raconté viennent y coïncider.
La Sanction sémio-narrative de l'action héroïque longuement
racontée par le poème de Bacchylide s'avère en définitive correspondre

à un chant de reconnaissance.

2.2. De Vordalie au rite d'initiation tribale

Du point de vue spatial, la structure qu'il est possible de
reconstruire pour en faire le fondement de la configuration
spatiotemporelle dessinée par le poème de Bacchylide comprend trois
pôles: le ciel (dominé par Zeus), la mer dans sa profondeur
(royaume de Poséidon et de son épouse Amphitrite), la surface
terrestre et maritime où évoluent les mortels (avec l'aide des
Destinateurs auxiliaires que sont Aphrodite et Athéna ; mais
finalement victimes de leur moîra).

Multidimensionnel, l'épisode narratif mis en poème par
Bacchylide s'avère ainsi mettre en relation les principaux
éléments du cosmos tel que le concevaient les Grecs de l'époque
classique. Il assume une profondeur d'ordre cosmologique qui est
essentielle à sa fonction pragmatique, notamment — on le verra
— en relation avec la position de l'île de Délos au centre géographique

de ce qui deviendra la mer Égée12.

12 Pour la position cosmogonique de Délos, voir C. Calame, Mythe et



24 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

Or, peu sensibles à la dimension cosmologique du récit mis en
scène par Bacchylide, ses lectrices et lecteurs modernes ont
porté essentiellement leur attention sur ce dernier double
mouvement, à la fois dans sa dimension temporelle et dans sa
dimension spatiale : plongeon de Thésée dans la mer, accueil
dans la demeure divine d'Amphitrite et retour célébré par le
chant choral de victoire exécuté par les jeunes gens et les jeunes
filles compagnons du héros athénien. En se focalisant sur le
plongeon, on a souvent interprété l'itinéraire marin de Thésée en
termes initiatiques, et ceci par référence à trois modes différents
du rite de passage :

- rite d'initiation tribale assurant la transition de l'adolescence
à l'âge adulte, à l'exemple de la version du «mythe » qui met en
scène le jeune Eumolpos, jeté en mer, recueilli par son père
Poséidon, élevé par une fille du même dieu et d'Amphitrite, se

liant d'amitié comme adulte avec les gens d'Eleusis pour participer
à la fondation des mystères ;

- rite d'immortalisation, à l'exemple de Glaucos, un jeune
pêcheur à Anthédon en Béotie, qui saute dans la mer pour devenir
un daîmon et dès lors un devin pour les hommes ;

- «ordalie» en tant qu'épreuve d'innocence avec un effet
purificatoire, à l'exemple de la petite fille de Minos Aéropé qui, accusée

de s'être laissé séduire par un esclave, est jetée à la mer avant
d'épouser à Argos Pléisthenès à qui elle donne Agamemnon et
Ménélas13.

« Theseus left the ship a boy but returns a man, prepared for a

form of marriage with Ariadne, and prepared also to assume his

histoire dans l'Antiquité grecque. La création symbolique d'une colonie,
Lausanne, Payot, 1996, p. 84-85.
13 Biographie d'Eumolpos: Apollodore, Bibliothèque 3, 15, 4 (cf.
Euripide fr. 349 Nauck); Glaucos : Pausanias 9, 22, 6-7, résumant l'intrigue
du Glaucos Pontios d'Eschyle (TrGF p. 142-148 Radt); Aéropé:
Apollodore, Bibliothèque 3, 2, 1-2. Dans une organisation un peu
différente, les possibilités interprétatives assorties d'exemples plus ou moins
pertinents sont évoquées par A. P. Burnett, The Art of Bacchylides, Cambridge
Mass. / London, Harvard University Press, 1985, p. 29-32 ; y sont associées
en particulier les noms de Gustave Glotz, Louis Gernet, Henri Jeanmaire,
Angelo Brelich, Pierre Vidal-Naquet, etc.; voir aussi G. Ieranö, «Il diti-
rambo XVII di Bacchilide e le feste apollinee di Delo», p. 168-172, pour
une comparaison avec le rite propitiatoire accompli par Jason avant
d'affronter l'épreuve de la toison d'or (Apollonius de Rhodes 3, 1201-1224).



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 25

father's duties when he gets back to Athens » conclut Anne Pippin
Burnett en résumant les différentes interprétations données au
plongeon de Thésée14.

Pourtant, si l'on prend en considération le statut des protagonistes

autant de l'épisode du plongeon que de l'ensemble du récit
ainsi que la nature des objets échangés à cette occasion, le caractère

« initiatique » de la transition et de la transformation subies

par Thésée est loin de s'imposer.

2.3. Figures érotiques

En premier lieu, en ce qui concerne les qualités figuratives des

protagonistes principaux de l'intrigue, Minos aussi bien que
Thésée sont d'emblée présentés comme des héros — comme des
héros guerriers et par conséquent comme des héros épiques.
Minos a donc sur Thésée le seul avantage d'avoir la supériorité
guerrière que lui accorde son statut de général, mais il n'est
jamais désigné en tant que roi (de Cnossos). Quant au héros
athénien, il n'est jamais présenté ni comme un adolescent, ni comme
un jeune homme, ni avant, ni après son séjour dans la demeure de
Poséidon et d'Amphitrite. De son plongeon marin, Thésée réapparaît

parfaitement sec (adîantos, vers 122). Sans doute faut-il
mettre ce fait miraculeux en relation avec l'apparition du héros
comme un prodige visuel (thaûma, vers 123), probablement dans
la lumière que confère à son corps l'éclat des dons divins qu'il
porte.

En elle-même un objet rituel entièrement polysémique, la
couronne portée par Thésée au moment de sa réapparition sur le pont
du navire voguant vers la Crète est explicitement présentée
comme un présent de mariage offert à l'origine par Aphrodite la
rusée. Dans ce contexte, la pièce de vêtement pourpre (aïôna por-
phuréan, vers 112) avec sa couleur à la probable connotation éro-
tique peut être référée au manteau qui, dans la poésie amoureuse
aussi bien que dans l'iconographie, signifie l'union (matrimoniale
ou non) entre deux adultes, sous le signe d'Aphrodite et de son
parèdre Eros. Associés au lien érotique du mariage, ces dons
divins (vers 124) font écho aux «dons sacrés de Cypris» (Kupridos
hagnà dora, vers 10), la déesse au bandeau qui inspire le désir
amoureux; c'est elle qui, de même que l'Éros «doux-piquant» de

14 A. P. Burnett, The Art of Bacchylides, p. 32.



26 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

Sappho, atteint le cœur de Minos, créant ainsi la situation de

Manque qui engage l'ensemble du récit raconté dans le poème de
Bacchylide15.

2.4. Aphrodite et le mariage

Davantage qu'un passage initiatique de l'adolescence à l'âge
adulte, ce qui frappe dans la réapparition miraculeuse de Thésée à

la surface de la mer après son bref séjour dans la demeure de la
divine Amphitrite c'est l'espèce de divinisation du héros épique.
Ce processus de divinisation est assorti du passage d'un rapport
de filiation à une relation quasi matrimoniale. Après avoir été
reconnu par l'épouse de son père, Thésée est traité lui-même
comme un jeune époux ; de beau-fils, il acquiert en quelque sorte
le statut de fiancé d'Amphitrite alors qu'elle-même semble assumer

le statut de la jeune épouse qu'implique l'absence d'enfant
En raison des présents porteurs des valeurs d'Aphrodite
qu'Amphitrite offre au jeune héros athénien, tout se passe comme
si la femme adulte séduisait et s'attachait le jeune homme dans
une relation érotique, ceci en contraste avec le début du récit où
c'est l'homme adulte, Minos, qui porte la main sur la jeune fille,
Ériboia...

Du point de vue sémantique, l'ensemble du récit du Dithyrambe
17 de Bacchylide est traversé par une isotopie érotique sous le
signe d'Aphrodite et de ses attributs. On assiste à la transition de
la relation érotique d'un héros adulte avec une adolescente au
rapport ambigu d'une divinité adulte avec un jeune héros; dans le
passage de la guerre à l'amour, ce transfert nous fait assister à une
sorte de «féminisation» du protagoniste principal de l'intrigue
dans sa réorientation. Thésée réapparaît finalement parmi les
jeunes Athéniens et Athéniennes emmenés vers la Crète avec les
attributs — vêtement et couronne — qui le désignent non plus
comme un jeune homme séduit, mais comme une jeune mariée
Sans doute n'est-ce dès lors pas un hasard si le héros athénien

15 Éros gluküpikros: Sappho fr. 130, 1-2 Voigt; descendant du ciel, le même
Éros porte un manteau pourpre: fr. 54 Voigt; voir aussi frr. 44, 9 et 92, 8

Voigt ainsi que Simonide fr. 543, 16-17 Page. Pour la signification
iconographique et textuelle de l'union érotique sous le manteau, voir les
références dans C. Calame, L'Éros dans la Grèce antique, Paris, Belin, 2002
(2e éd.), p. 134-138. Les connotations aphrodisiaques des roses et de la
couronne sont décrites par A. P. Burnett, The Art of Bacchylides, p. 165
n. 16.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 27

offre avec les jeunes Néréides qu'il vient de quitter d'étranges
ressemblances. Si des Néréides on raconte que «de leurs membres
comme d'un feu brillait une éclatante lumière» et que «ceignant
leurs cheveux, tournoyaient les rubans dressés d'or, et avec leurs
pieds humides elles rassasiaient de danse leur cœur (khôros d'éter-
pon, vers 107-108 ; trad. J. Duchemin et L. Bardollet) », de Thésée
on apprend qu'« il surgit de la mer, sans être mouillé : pour tous un
sujet d'étonnement Autour de ses membres brillaient les dons des
dieux ». Cette apparition provoque le chant choral que l'on a
mentionné, exécuté d'une voix qui inspire le désir érotique (eratâi opî,
vers 129) selon l'expression qui clôt l'ensemble du récit.

Le héros d'Athènes atteint donc un statut nouveau, en tant que
quasi épouse. L'accession à ce statut pour le moins ambigu par la
légitimation dans une demeure divine et marine s'accompagne de
la substitution au père divin Poséidon de la belle-mère Amphitrite,
mais aussi de la substitution narrative à une tentative de violence
sexuelle d'une relation quasi matrimoniale. Reconnaissance et
légitimation par le don de présents, préparatifs évoquant une
cérémonie matrimoniale, divinisation dans l'épiphanie: le destin de
Thésée tel qu'il est redessiné par Bacchylide est néanmoins très
différent de celui du héros du mariage lui-même, Hyménée, qui
meurt adolescent avant d'accomplir ce passage. Et, de ce point de

vue, il s'oppose par exemple à la destinée réservée au fils même
du héros athénien, Hippolyte.

D'une interprétation initiatique contestable on parvient donc à

une configuration spatio-temporelle impliquant des relations de

genre si paradoxales et si ambiguës que seule la comparaison avec
le fonctionnement d'une culture exotique contemporaine semble
pouvoir fournir un expédient herméneutique. On en vient ainsi au
troisième sommet du triangle comparatif proposé : de la notion
contemporaine de genre à la poétique grecque classique pour finir
avec les rites d'initiation pratiqués sur les bords du Sépik.

3. De la Mer Égée aux rives du Sépik : comparaisons

Invitation donc à une brève incursion en Papouasie-Nouvelle
Guinée, sur les bords du Sépik. Occupées en leur partie centrale
par les lacustres Iatmul et un peu plus au Nord par les terrestres
Abelam, ces rives incurvées par les méandres d'un fleuve alangui
ont naguère accueilli l'auteur de ces lignes ; il s'agissait de donner
en quelques semaines une dimension comparative à un projet de
la recherche sur les réorientations politiques et « initiatiques » de
la légende de Thésée dans l'Athènes classique. Mais le bref



28 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

itinéraire à nouveau comparatif proposé ici repose à vrai dire
moins sur ma propre expérience de terrain que sur les rapports
fournis et les interprétations proposées par mes collègues de

l'Ethnologisches Seminar de Bâle. L'asymétrie du regard que je
vais tenter de porter sur deux communautés et cultures du Sépik
sera donc redoublée puisque les deux très rapides configurations
spatio-temporelles que j'aimerais exposer ici sont fondées à

la fois sur ma propre préfiguration et sur quelques-unes des élabo-
rations configuratives, discursives et textuelles, fournies par celles
et ceux qui m'ont précédé auprès des Iatmul ou des Abelam.

3.1. Initiation tribale masculine : les Iatmul

En dépit de l'intégration des garçons et des filles dans un
système scolaire de type européen en général animé par des missionnaires

chrétiens, les différentes communautés villageoises des
Iatmul du Moyen Sépik continuent à imposer à leurs adolescents
mâles un rituel d'initiation tribale au sens strict de ce concept de

l'anthropologie moderne. Après une période de plusieurs
semaines de séparation et de séclusion non pas en forêt, mais dans
la partie supérieure de la maison des hommes et des ancêtres
qu'est le haus tambaran, les jeunes adolescents d'une même
classe d'âge sont soumis à une longue et douloureuse opération de
scarification ; cette séquence ritualisée a lieu à l'intérieur d'un
enclos rituel construit sur la place de cérémonie, au milieu du
village. A travers une pratique qu'il est aisé d'interpréter dans les
termes d'une mort symbolique, les initiants reçoivent sur le dos
les marques qui, par le dessin tracé par les boursouflures de la
peau, les font ressembler matériellement au crocodile du Sépik.
Leur sortie de l'enclos s'effectue par un orifice étroit; en suivant
la même ligne interprétative, on considérera volontiers comme
cette sortie comme le symbole d'une nouvelle naissance. La
réapparition publique des néo-initiés est marquée par différentes
danses rituelles de bienvenue, notamment de la part de leurs
mères biologiques. Ces évolutions chorégraphiques sont
accompagnées par le battement musical de tambours creusés dans des
troncs dont l'écho sourd est censé imiter les sons émis par le
crocodile. Désormais les jeunes initiés porteront, inscrites dans
leur corps, les marques d'une identité métaphorique qui fait des
Iatmul les fils du Sépik16.

16 Différentes descriptions ethnographiques du rituel d'initiation tribale



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THESEE PAR BACCHYLIDE 29

De ce tatouage initiatique un indigène de Yensan, le «village-
mère» de Palimbei où j'ai eu l'occasion de séjourner, a donné à

un enquêteur bâlois l'explication étiologique résumée ici17.
Au temps des ancêtres (les Grecs parleraient des prôteroï) seul

un homme, dénommé Korubangi portait sur son dos des cicatrices
de scarification. Désirant également bénéficier de telles marques,
les autres hommes adultes décidèrent d'attraper autant de crocodiles

que leur propre nombre auquel ils inclurent leurs enfants
mâles. Ils enfermèrent les animaux dans un enclos infranchissable
construit à cet effet et appelé ndimba. Ayant lâché les crocodiles à

l'intérieur de l'enceinte, les ancêtres furent sévèrement mordus
par les animaux qui ne manquèrent pas de manger leurs fils. À
leur tour, ils tuèrent les crocodiles avant de n'inhumer que la tête
de leurs enfants pour en laisser pourrir la peau et la chair. Gardant
le secret de la mort de leur fils, les pères laissèrent leurs femmes
apporter régulièrement de la nourriture aux jeunes enfants
jusqu'au moment où, leurs blessures cicatrisées, les hommes
décidèrent de quitter l'enclos aux crocodiles. Les femmes qui
dansaient, reçurent les têtes de leurs enfants avec des pleurs avant de
les enterrer une nouvelle fois dans l'enclos et d'organiser pour
célébrer la mort de leur fils une fête importante. Puis, reprenant
l'initiative après l'échec dramatique de leurs époux, les femmes
décidèrent d'agir en quelques sorte sur le plan symbolique. Elles
inventèrent des couteaux de bambou et, à l'intérieur d'une
nouvelle enceinte, elles entaillèrent la peau de leurs enfants, puis
soignèrent les blessures avec l'onguent tiré d'un arbre. Après la
cicatrisation, elles fabriquèrent dans le bois d'un autre arbre des
caisses de résonance dont les vibrations produites par une corde

Iatmul sont signalées par P. Roscoe & R. Scaglion, «Maie Initiation and
European Intrusion in the Sepik : A Preliminary Analysis », in N. Lutkehaus
(ed.), Sepik Heritage. Tradition and Change in Papua New Guinea, Durham
NC, Carolina Academic Press, 1990, p. 415; voir aussi M. Stanek,
Sozialordnung und Mythik in Palimbei. Bausteine zur ganzheitlichen
Beschreibung einer Dorfgemeinschaft der Iatmul, East Sepik Province,
Papua New Guinea, Basel, Ethnologisches Seminar der Universität und
Museum für Völkerkunde, 1983, p. 292-296.
17 Texte en pidgin et en traduction allemande chez J. Schmid & Ch.
Kocher-Schmid, Söhne des Krokodils. Männerhausrituale und Initiation in
Yensan, Zentral Yatmul, East Sepik Province, Papua New Guinea, Basel,
Ethnologisches Seminar der Universität und Musem für Völkerkunde, 1992,
p. 237-239 et p. 179-180, qui rapportent une autre version d'ordre étiologique

(p. 175-178) où les femmes subissent aussi la scarification.



30 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

imitaient les sons d'un crocodile. Quand les cicatrices de leurs
enfants furent sèches, elles organisèrent avec leurs parents, autour
de la maison des hommes, une célébration dansée pour accueillir,
costumées, leurs fils qui, guéris, avaient quitté l'enclos.

Davantage qu'avec le récit du plongeon dans la mer de Crète,
ce récit étiologique du Sépik offre d'étranges analogies avec
l'épisode de la biographie héroïque de Thésée qui lui succède
immédiatement : l'épreuve du labyrinthe de Cnossos. Au titre de ces
ressemblances superficielles, on relèvera non seulement la mort
(symbolique et peut-être initiatique) à laquelle sont soumis dans
la célèbre légende les jeunes Athéniens et Athéniennes envoyés
en pâture au Minotaure, mais aussi les différentes fonctions
attribuées aux femmes. En effet alors que dans le mûthos grec comme
dans le sagi mélanésien les femmes assument à l'égard de leurs
fils la fonction des mères nourricières (deipnophôroi), le rôle joué
par l'intelligence artisane d'Ariane dans la maîtrise du Labyrinthe
et dans l'animation de la danse qui la célèbre évoque l'art de la
métaphore pratique mis en œuvre par les femmes de Yensan !18

Mais, d'un côté comme de l'autre, ces figures de surface n'offrent
rien d'autre que des analogies figuratives, qui ne sont pas forcément

fonctionnelles. La comparaison ne saurait se limiter à ce
niveau très superficiel.

Néanmoins, le récit en prose de «l'informateur» de Yensan
offre, dans la visée comparative adoptée ici, deux noyaux à la fois
sémantiques et pragmatiques plus pertinents pour la compréhension

des enjeux narratifs et fonctionnels de la version du plongeon
de Thésée formulée poétiquement par Bacchylide. On relèvera
d'une part le rôle joué par les femmes à l'égard d'une série d'objets

et de pratiques symboliques dans un récit étiologique censé
rendre compte d'une séquence rituelle d'initiation tribale destinée
à un groupe d'adolescents. Ce récit s'inscrit dans une anthropologie

(comprise comme représentation de l'être humain et de sa
fabrication) où l'on admet que la chair est alimentée par le sang
maternel alors que la croissance des os dépend du sperme masculin.

Cette représentation du développement différencié de l'organisme

humain est à comprendre dans le contexte d'une
anthropopoiésis (entendue comme représentation de la fabrication
de l'homme) selon laquelle, à l'adolescence, le sang de la mère

18 Pour les différents aspects de l'épisode du Labyrinthe de Cnossos, voir C.
Calame, Thésée et l'imaginaire athénien, p. 145-146 et p. 239-242.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 31

doit être éliminé du corps du jeune homme et futur adulte19.
D'autre part, il convient de retenir la position et le profil sémantiques

assumés par un animal qui, dans les différentes versions du
récit cosmogonique iatmul, représente le fondement du monde:
une version de Yensan, par exemple, met en scène un crocodile
primordial réduit à se nourrir de l'air ; dans le processus de création

du cosmos, sa mâchoire inférieure devient la terre, sa
mâchoire supérieure le ciel, ses yeux le soleil et la lune tandis que
de sa langue naissent les deux premiers frères humains20.

3.2. Rites de puberté pour les filles : les Abelam

L'incursion comparatiste en région fluviale et lacustre iatmul
nous a confrontés à la version d'une légende de fondation destinée

à expliquer l'institution d'un rite d'initiation tribale réservé
aux adolescents. Afin de jeter un coup d'œil sur les spéculations
provoquées par les rôles sociaux et les représentations
réciproques des deux genres dans la pratique rituelle elle-même et du
côté des adolescentes, il est nécessaire de quitter les bords mêmes
du Sépik pour se rendre dans le territoire des collines voisines
occupées par les Abelam.

Sans compter un itinéraire personnel que les crues du Sépik ont
en effet réorienté de Palimbei et de ses rives hantées par les
crocodiles vers Kimbangawa dans la région de la culture des yams, le
très rapide parcours géographique et intellectuel proposé ici est
conditionné par un développement historique. En effet ces chasseurs

de têtes qu'étaient les Iatmul cessèrent d'organiser les rites
d'initiation tribale destinés à des groupes de jeunes filles provenant

de familles et de clans en vue déjà à la fin du XIXe siècle.
Mais une forme individuelle d'un rite de passage destiné aux
adolescentes est pratiquée de nos jours encore dans les villages voisins

occupés par les Abelam même si l'ensemble du cursus
initiatique pour les adolescentes en a été éliminé. Par référence

19 Une description circonstanciée d'une telle anthropologie et de son usage
initiatique et anthropopoiétique par les hommes de la tribu des Sambia est
donnée par G. Herdt, Guardians of the Flutes I. Idioms of Masculinity,
Chicago / London, The University of Chicago Press, 1994, p. 217-254 (pour
la contre-partie féminine, voir p. 172-202).
20 Cf. J. Schmid & Ch. Kocher-Schmid, Söhne des Krokodils, p. 10-12, p.
115-116 et p. 189 pour Yensan; M. Stanek, Sozialordnung und Mythik in
Palimbei, p. 200-204, à Palimbei, pour une version cosmogonique tout à fait
différente.



32 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

aux catégories acceptées par les anthropologues, il s'agit non pas
d'un rite d'initiation tribale, mais d'un rite de puberté, célébré
individuellement dans la mesure où il est attaché à l'événement
singulier que constituent les premières menstrues de la jeune fille21.

Le rite de puberté abelam culmine dans une cérémonie
publique dénommée wambusuge, du nom (wambe) de la canne dont
le jus est employé pour laver la jeune fille quand elle quitte la
hutte de menstruation où elle a été enfermée, à la limite de la
forêt, dès l'apparition du premier sang menstruel. Alors que
l'adolescente est encore isolée dans la hutte rituelle, la mère,
assistée par des représentants de sa propre parenté mais aussi par
son mari, fait la collecte de différents aliments végétariens parmi
lesquels les célèbres ignames appelés wapi. A cette occasion, les
femmes sont exceptionnellement autorisées à se saisir de ces
patates cérémonielles oblongues qui sont cultivées et entretenues
par les hommes et qui sont exposées devant la façade entièrement
peinte de la maison de cérémonie. Coupés par les frères de la
jeune initiante et par son père, les ignames sont ensuite distribués
avec d'autres aliments parmi les hôtes essentiellement féminins
de la cérémonie, dans un grand échange rituel où ne sont engagées

que des femmes. Ce n'est que le lendemain que la jeune fille
peut quitter la cabane de menstruation après avoir été lavée au jus
de canne appelé wambe. La tête rasée, elle porte alors, pour les
quelques jours marquant son retour dans la communauté
villageoise, des colliers de coquillages et un nouveau filet, fabriqué
par sa mère. Il y a encore une cinquantaine d'années, la poitrine,
le ventre et les bras de la jeune initiante abelam recevaient des
scarifications pratiquées par un spécialiste. Celui-ci recourait au
même couteau de pierre que celui utilisé pour faire saigner le
pénis du jeune marié ; par cette pratique homologue de la scarification

féminine, le corps du jeune homme devait être libéré du

sang accumulé pendant la première période de relations sexuelles
intenses avec sa jeune épouse.

21 Cf. B. Hauser-Schäublin, «Puberty Rites, Women's Naven, and
Initiation. Women's Rituals of Transition in Abelam and Iatmul Culture», in
N. C. Lutkehaus & P. B. Roseoe (éds), Gender Rituals. Female Initiation in
Melanesia, New York / London, Routledge, 1995, p. 35-41, qui se réfère à

ses propres travaux portant sur ce rituel. La soumission occasionnelle de
jeunes filles au rituel d'initiation tribale destinée aux garçons chez les Iatmul
est signalée par J. Schmid & Ch. Kocher-Schmid, Söhne des Krokodils,
p. 171-173.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 33

Assurément, le déroulement du rite de puberté destiné aux
jeunes filles abelam ne présente dans ses figures de surface
aucune analogie ni avec le récit d'inspiration initiatique de

Bacchylide, ni avec ce que nous connaissons en général des rites
de passage à caractère initiatique destinés aux adolescentes dans
les cités de la Grèce ancienne. En revanche pour en comprendre
les implications à la fois quant à la spatio-temporalité et quant
aux relations sociales de sexe, il est essentiel de prendre connaissance

brièvement de la signification conférée par les indigènes
aux ignames rituels cultivés par les hommes des villages abelam.
Si les anthropologues occidentaux n'ont pas manqué d'attribuer à

ces tubercules de cérémonie la signification phallique qu'évoque
leur forme oblongue en relation avec un ethos qui serait typiquement

masculin, les Abelam considèrent plutôt les wapi comme
autant d'êtres humains. Dans cette interprétation métaphorique de
la patate rituelle, les différentes parties que l'on distingue dans
l'igname reçoivent les noms des différents membres du corps
humain alors que toutes les manifestations de sa croissance sont
associées aux organes féminins de l'enfantement; réciproquement,
un danseur de cérémonie est par exemple conçu en tant
qu'igname. Dès lors, la production des longs tubercules représente

pour les hommes leur manière masculine d'engendrer et
d'éduquer des enfants, ceci par l'intermédiaire d'une série
impressionnante de métaphores qui se réfèrent à l'accouchement et à

l'allaitement! Inversement d'ailleurs, la jeune adolescente
connaissant ses premières menstrues est comparée à la pierre
secrète gardée dans la maison de cérémonie ; dans la comparaison
avec une vulve ou une femme ayant ses règles (en dépit de sa
forme phallique cette pierre est censée contribuer à la croissance

des ignames wapi21. Quand est en jeu un rituel destiné aux
jeunes filles et aux femmes, pratiques techniques et jeux
métaphoriques se trouvent du côté des hommes

En conséquence, les pratiques d'anthropopoiésis — ou plus
exactement d'andropoiésis et de gynécopoiésis — d'une communauté

indigène dépendent largement d'une conception d'ensemble
de l'être humain, dans son identité organique et sexuelle. Ces

22 Les différents jeux métaphoriques indigènes suscités par la culture des
tubercules de cérémonie sont évoqués par B. Hauser-Schäublin, «Puberty
Rites, Women's Naven, and Initiation. Women's Rituals of Transition in
Abelam and Iatmul Culture», p. 41-47, qui donne les références aux
différentes interprétations phalliques proposées par les anthropologues (p. 41).



34 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

relations entre pratiques rituelles et représentations anthropopoié-
tiques sont si fortes que non seulement leur «traduction» à

l'intention d'un public occidental interdit toute projection des

métaphores entretenant nos propres représentations des relations
de sexe, mais que leur spécificité empêche tout report direct d'un
schéma initiatique sur les légendes étiologiques qui en expliquent
et en justifient l'accomplissement. L'incursion au territoire iatmul
a montré que, du côté du récit étiologique, le rôle central joué par
les femmes dans une temporalité et dans un espace symboliques
s'oppose à la fonction pratique mineure qu'elles assument dans le
temps et l'espace du rituel de l'initiation tribale destinée aux
jeunes gens. En contraste, on a pu constater qu'en pays abelam
toute la séquence des gestes et manipulations rituels provoquée
par les premières menstrues d'une jeune fille est marquée par
l'interaction et la complémentarité entre les fonctions organiques de

procréation spécifiques de la femme et le rôle de production
technique et métaphorique assumé par les hommes. A travers une
conception de la «nature» de l'être humain et de l'anthropopoié-
sis où la métaphore joue un rôle essentiel, les pratiques symboliques

du rituel rétablissent en quelque sorte le déséquilibre
«naturel» existant, du point de vue de la génération, entre les
rôles de genre. On assiste en somme à une compensation par la
spéculation symbolique de l'asymétrie physiologique et organique
entre les sexes.

4. Pratiques de poétique énonciative

De cette brève démarche schématiquement et trop sommairement

comparative, on tirera au moins deux conclusions plus
générales, d'ordre sémantique. Il semble tout d'abord que du point de

vue de la narration, l'explication étiologique donnée à l'institution
d'une pratique rituelle d'initiation tribale repose volontiers sur le
récit de la création du cosmos. Par ailleurs, en passant du « mythe »

(cosmogonique) au «rite», on constate que la pratique rituelle est
faite d'un tel tissu de procédures symboliques et de conceptions
relevant de la métaphore pratique que ce jeu de création et de translation

symbolico-métaphorique peut rééquilibrer, autant dans les
institutions sociales que par le travail de la culture, la contribution
matérielle et le statut «biologique» de chaque sexe.

Désormais la question de la logique à la fois syntaxique et
sémantique qui, par le biais du rééquilibrage métaphorique et
symbolique indiqué, inscrit le déroulement des pratiques rituelles dans



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 35

le développement narratif d'un récit nous ramène au Dithyrambe
17 de Bacchylide et à son régime de spatio-temporalité23.

4.1. Du temps et de l'espace racontés au cadre spatio-temporel
de l'énonciation

Dans la composition de Bacchylide, le passage attendu de la
narration du temps et de l'espace raconté au temps et à l'espace
de l'énonciation (énoncée) ne se réalise qu'à l'extrême terme du
poème, dans les trois derniers vers. Du point de vue spatial
d'abord, l'adresse à Apollon en tant que dieu de Délos réfère le
temps de la « performance » du poème à cette île sacrée : le dieu
est invité à se réjouir des danses chorales des gens de Céos (kho-
roîsi Keîon, vers 130-131). De la sorte, Apollon est impliqué dans
le jeu du do ut des sur lequel s'achèvent de nombreux Hymnes
homériques. Le poème présent, avec son long récit des hauts faits
de Thésée et dans son exécution chorale même, est donc présenté
au dieu de Délos comme une offrande en échange des biens que
les dieux peuvent envoyer aux exécutants de la composition24.

Mais il faut passer de la relation pratique entre l'espace fiction-
nel dessiné dans le poème et l'espace réel qui est celui de son
exécution. Cette question du passage entre énoncés narratifs, énoncé
de l'énonciation et situation de communication nous reconduit au
profil temporel de ces trois niveaux intra- puis extra-discursifs et
au régime de spatio-temporalité que construisent leur entrelacs et
leur coïncidence.

Au cours de la phase conclusive de sanction du récit lui-même,
le retour lumineux de Thésée, telle une divinité en épiphanie, sur
le pont du bateau crétois est célébré par les cris rituels (olöluxan,
vers 127; encore à l'aoriste) des jeunes filles (koûrai, vers 125)
alors qu'à leurs côtés les jeunes gens (eîtheoi d'egguthen néoi,
vers 128-129) entonnent le péan de la victoire (paiânixan, vers
129 ; également à l'aoriste !); ils chantent d'une voix qui suscite le
désir érotique (eratâi opî, vers 129). On reconnaîtra ici la
complémentarité établie par la tradition cultuelle chantée entre ololugé et
paîan. Dans le poème 17 de Bacchylide, ce chant rituel est dansé

23 J'ai tenté de concevoir cette relation étiologique entre « mythe » et « rite »
en termes sémio-narratifs in C. Calame, Thésée et l'imaginaire athénien,
p. 162-177.
24 Ce mouvement de réciprocité dans l'offrande est relevé par H. Maehler,
Die Lieder des Bakchylides II, p. 209-210.



36 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

et chanté par un groupe choral mixte ; celui-ci correspond aux
«deux fois sept adolescent-es» (dis heptà koürous, vers 2-3)
mentionnés en même temps que Thésée dans la partie initiale du
récit, en guise de prélude au poème. Sans doute n'est-ce pas une
simple coïncidence si la structure annulaire qui renvoie ainsi le
terme du temps raconté et du temps de la narration à leur début
commun met en évidence ce groupe, désormais choral, de jeunes
Athéniennes et Athéniens. Il appartient assurément à la mention
de ce chœur mixte lui-même d'introduire, à partir de l'espace et
du temps racontés, la mention finale des groupes choraux qui,
dans l'espace et dans le temps de l'énonciation (énoncée) sont
susceptibles de chanter le poème de Bacchylide. En conclusion au
Dithyrambe, ces «chœurs de gens de Céos » (vers 130) sont appelés

à réjouir le cœur d'Apollon Délios. Mais la mention de ces

groupes choraux au pluriel laisse à vrai dire planer plusieurs
ambiguïtés quant à la relation exacte entre cette référence de l'ordre
de l'énonciation énoncée et la réalité cultuelle et historique de la
«performance» du poème de Bacchylide.

Du temps il convient de se tourner à nouveau vers l'espace pour
tenter de saisir ce délicat passage de l'énonciation énoncée à la
situation de communication. En effet l'épiclèse Délios (Délie, vers
130) sous laquelle Apollon est invoqué à la fin du poème renvoie
non seulement à l'île de Délos — comme on l'a mentionné —, mais
également à la fête des Délia, célébrée en l'honneur du dieu tuté-
laire de l'île. Chacun sait que déjà l'aède de Y Hymne homérique à

Apollon chantait le rassemblement festif et cultuel des Ioniens à

Délos pour célébrer et réjouir par leurs chants et leurs danses le
dieu de la lyre ; et Thucydide lui-même, à propos de la purification
de l'île après les cinq premières années de la guerre du
Péloponnèse, ne manque pas de mentionner les groupes choraux
traditionnellement envoyés à Délos pour cette occasion par les cités
d'Ionie et plus tard, dans une célébration quadriennale qui comportait

des concours musicaux, par les Athéniens eux-mêmes25.
Pour résumer, les trois dernières lignes du poème de

Bacchylide offrent donc non seulement une transition temporelle
fort habile de la temporalité de la narration et du temps racontés
(l'époque de Thésée) au temps et à l'espace de l'énonciation
énoncée pour déboucher finalement sur le temps historique de la

25 Hymne homérique à Apollon 146-175 ; Thucydide 3, 104, 1-6 ; cf. A. P.

Burnett, The Art of Bacchylides, p. 22 et p. 35-37, G. Ierano, «Il ditirambo
XVII di Bacchilide e le feste apollinee di Delo», p. 151-161, L. Kappel,



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 37

communication extra-discursive du poème, pour la célébration
d'Apollon dans le contexte des Délia; mais, à travers l'activité
musicale, ces trois vers assurent aussi un passage spatial de

l'espace raconté, correspondant aux profondeurs de la mer (et marqué
par le chant et la danse en chœur des Néréides), à l'espace tout
aussi narratif de la nef de Minos (avec la « performance » chorale
du péan des quatorze jeunes filles et jeunes gens accompagnant
Thésée), pour conduire à l'espace cultuel évoqué dans le poème
en correspondance avec le sanctuaire de Délos, consacré à

Apollon26. La définition, au début du poème, des deux fois sept
adolescentes et adolescents en tant qu'Ioniens n'est sans doute
qu'une manière poétique d'indiquer à la fois leur qualité héroïque
et leur origine athénienne, en correspondance avec le groupe choral

mixte appelé à chanter rituellement le poème27.
Tout se passe donc comme si, dans le mouvement énonciatif

décrit, l'épisode du plongeon du héros athénien et de sa visite
dans la demeure d'Amphitrite assumait vis-à-vis du rituel des
Délia dont la «performance» du poème 17 de Bacchylide faisait
partie une fonction étiologique. De ce point de vue étiologique,
tout porte à mettre la traversée légendaire et victorieuse de Thésée
ainsi que le péan narratif qui la célèbre en relation avec l'envoi
rituel de la théorie maritime des Athéniens aux Délia ; cette procession

marine préalable à la célébration d'Apollon Délios était
conduite par une nef sur laquelle on fixait les agrès d'un navire
qui passait pour être celui de Thésée lui-même !28

Paian. Studien zur Geschichte einer Gattung, p. 173-178, et H. Maehler, Die
Lieder des Bakchylides II. Die Dithyramben und Fragmente, p. 167-170,
avec les indications bibliographiques complémentaires que j'ai données in
C. Calame, Thésée et l'imaginaire athénien, p. 159-161.
26 Le chœur que forment sur le bateau de Minos les sept jeunes Athéniens
emmenés en Crète dans un chant accompagné des cris rituels de leurs
homologues féminins ne saurait être confondu avec le chœur des Néréides (sic G.
Ieranö, «Il ditirambo XVII di Bacchilide e le feste apollinee di Delo»,
p. 173-174): cf. C. Calame, Thésée et l'imaginaire athénien, p. 206-209, et
H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides II, p. 208-209, qui relève que
l'insertion de la remarque gnomique des vers 117-118 correspond bien au retour
du monde divin au monde des mortels.
27 De la même manière, dans le Dithyrambe 18, 2 de Bacchylide, le roi
d'Athènes Égée est dénommé «seigneur des Ioniens»; voir à ce propos le
commentaire de H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides II, p. 220-221.
28 Pseudo-Xénophon, République des Athéniens 3, 4, et Antiphon,
Discours 6, 11; PhilodÈme, Péan 39 Käppel ; cf. notamment L. Kappel,
Paian. Studien zur Geschichte einer Gattung, p. 156-158 et p. 178-83, qui



38 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

4.2. La légitimation poétique d'un empire maritime

La célébration des Délia nous renvoie finalement à l'espace et
au temps de l'histoire, mais aussi à la représentation que s'en font
leurs contemporains et praticiens, avec les configurations discursives

qu'ils en produisent. En rapport avec le temps calendaire et
la double dimension linéaire et cyclique telle qu'on l'a définie en
introduction, cet aspect géographique et historique de la «performance

» poétique rituelle soulève en définitive la double question
de la date de la composition de Bacchylide et de son contexte
événementiel et idéologique.

En l'absence de toute donnée chiffrée dans le poème lui-même,
trois dates ont été successivement proposées pour la composition
et l'exécution du Dithyrambe 17 de Bacchylide. Si la comparaison
avec l'iconographie de la visite de Thésée dans la demeure marine
de Poséidon et d'Amphitrite nous dirige vers la première décade
du Ve siècle et si l'hypothèse d'une influence linguistique exercée

par les Perses d'Eschyle reporterait les circonstances de «performance

» du poème après 472, la communis opinio situe le poème
dans l'immédiat après-guerres médiques, soit entre les débuts de la
Ligue délio-attique en 478/7 et la défaite de Naxos en 470/6929.

Mais on peut réaffirmer une fois encore que l'histoire n'est pas
uniquement affaire de dates et de chronologie ni dans ses préfigurations,

ni dans ses configurations du temps social. Le point de vue
adopté ici est celui de représentations communautaires qui
sélectionnent les événements les plus marquants pour les configurer

en les transformant en mémoire collective et en les inscrivant
ainsi dans une tradition; dans cette perspective et dès Thucydide,
aucun historien ne pourrait nier que la conséquence majeure des

guerres médiques fut le tournant décisif imprimé à la politique de
la cité d'Athènes par son expansion territoriale, économique et
idéologique dans la mer Égée. Ce mouvement d'expansion maritime

se concrétisa dès 478/7 par la création progressive de la
Ligue de Délos qui porta le nom de son centre cultuel et pour un
temps économique. C'est à Délos que l'on collectait le tribut payé

va néanmoins trop loin en pensant que le poème de Bacchylide aurait pu être
exécuté comme danse de la grue, et H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides
II, p. 167-168.
29 Les différents arguments conduisant à ces trois datations sont résumés par
M. Hose, « Bakchylides, Carmen 17. Dithyrambos oder Paian », Rheinisches
Museum 138, 1995, p. 307-312, et par H. Maehler, Die Lieder des Bakchylides
II. Die Dithyramben und Fragmente, p. 169-184.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 39

par les alliés d'Athènes tandis que leurs réunions avaient lieu dans
le sanctuaire même d'Apollon30. Parmi le conséquences pratiques
de cette alliance idéologiquement essentielle, on compte l'appropriation

religieuse et politique par les Athéniens de la célébration
des Délia avec l'institution probable de la théorie maritime rituelle.

À la suite de Thémistocle, les Athéniens se lancent donc dans

une nouvelle politique d'expansion dirigée non plus vers la terre,
mais vers la mer ; sa légitimation les poussent à repenser les
origines de leur propre communauté et par conséquent d'en reconfigurer

le passé. Dans cette spéculation symbolique sur la naissance
d'une «nation» avec son système politique particulier, le
paradigme de l'autochtonie choisi par Athènes de même que par
d'autres cités hellènes n'est plus entièrement pertinent pour une
cité qui, quelques décennies plus tard, sera d'ailleurs contrainte à

laisser dévaster son territoire traditionnel — l'Attique — pour
organiser sur la mer la défense de son «empire» maritime31.

4.3. Naissances symboliques de la mer et iconographie

Dans ce contexte historique et idéologique, le récit du plongeon
de Thésée et de la « renaissance » du héros quand il resurgit des

profondeurs de la mer avec l'éclat d'un dieu en épiphanie peut être
lu comme une légende d' « autothalassie »32. Elle est à mettre en
parallèle moins avec le récit plus ancien de la naissance autochtone

de Cécrops, le premier roi mi-serpent de l'Attique, qu'avec
l'apparition d'Érichthonios des entrailles de la terre33.

30 Thucydide 1, 95,7-97,1 ; Pseudo-Aristote, Constitution d'Athènes 23, 5.
31 C'est exactement ce à quoi le discours de Périclès reformulé par
Thucydide (2, 62, 2-63, 3 ; cf. aussi 1, 81, 2 et 2, 41, 4) tend à engager les
Athéniens au début de la guerre du Péloponnèse, après la deuxième invasion
de l'Attique par les Spartiates et leurs alliés. Voir aussi, sur la scène attique,
les plaidoyers lancés par exemple par Sophocle, Œdipe à Colone 707-19
(par la voix du chœur) et Aristophane, Guêpes 1091-101 (également le
chœur).
32 J'ai commenté cet épisode d'« autothalassie »qui revêt les figures d'une
mort symbolique et d'une renaissance initiatique dans Thésée et l'imaginaire

athénien,p. 169-189.
33 Les différentes versions de ces deux naissances autochtones sont fort bien
décrites par R. Parker, «Myths of Early Athens», in J. Bremmer, (ed.),
Interpretations of Greek Mythology, London / Sydney, Croom Helm, 1987,
p. 193-204; autres sources et études à ce propos chez C. Calame, Poétique
des mythes dans la Grèce antique, Paris, Hachette, 2000, p. 133-135
(avec les indications bibliographiques nombreuses données à n. 40).



40 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

Ainsi, dans la légende classique de la fondation d'Athènes,
Érichthonios naît du sol de l'Attique fécondé par le sperme
d'Héphaïstos dans sa tentative érotique vis-à-vis d'Athéna pour
devenir en tant qu'Érechtée le roi conquérant d'Éleusis et civilisateur

de l'Attique (qui mourra d'ailleurs enfoui par Poséidon dans
ce sol même !); en contre-partie et dès l'après-guerres médiques,
Thésée, le roi fondateur de la cité des Athènes et l'inventeur de la
démocratie, réapparaît dans une renaissance symbolique des

profondeurs de la mer et par conséquent du domaine protégé
par l'autre divinité tutélaire d'Athènes : non plus Athéna, mais
Poséidon Dans sa description de la fresque de Micon contemporaine

du poème de Bacchylide et dépeignant dans le Théséion le

plongeon marin du jeune héros athénien, Pausanias parle de la
remontée » (aneltheîn) de Thésée des profondeurs de la mer ; la
réapparition du héros est donc interprétée comme un anodos
marin.

De même que dans l'épisode de la naissance autochtone
d'Érichthnios, la contribution des femmes dans la renaissance
« autothalassique » du jeune Athénien s'avère donc indispensable.
Alors que la mer joue en somme à l'égard du jeune Thésée le rôle
que Gaia, la Terre, assume dans la légende du petit Érichthonios,
Amphitrite occupe en tant que belle-mère de Thésée une position
analogue à celle d'Athéna vis-à-vis du futur Érechthée. A
l'évidence réducteur, ce jeu d'analogies pourrait néanmoins être représenté

dans le schéma suivant :

NAISSANCE RENAISSANCE

Terre-mère : Athéna : : Mer-mère : Amphitrite
Érichthonios /Érechthée Thésée

Dans un cas comme dans l'autre, pour Héphaïstos comme
pour Poséidon, la contribution du mâle est en somme (presque)
négligeable On retrouve dans la légende du plongeon poétique
de Thésée une procédure de compensation symbolique des rôles
de genre qui est analogue aux procédures relevées soit du côté de
la légende étiologique soit du côté de la pratique rituelle à

propos des processus initiatiques des Iatmul ou des Abelam.
C'est ainsi qu'il est possible de saisir l'usage poétique

métaphorique que fait Bacchylide à la fois de l'éventuel schéma
fondant tout rite d'initiation tribale et de cet autre rite de passage
qu'est le mariage, tout en exploitant la fréquente inversion des

signes marquant les relation sociales de sexe dans ces deux



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 41

rituels de transition34. Si Thésée resurgit des flots de la mer non
seulement comme un dieu ressemblant à Apollon, mais aussi
comme une jeune fiancée c'est que, sans doute par un jeu métaphorique

sur les ambiguïtés sexuelles de l'adolescence, il acquiert
face à Amphitrite, la jeune épouse de Poséidon, cette position
et ce statut singuliers qui sont homologues à ceux de l'enfant
Érichthonois-Érechthée face à Athéna, la déesse vierge. Rappelons
par ailleurs que dans le récit de Bacchylide, Amphitrite en tant que
nûmphe s'est substituée à Athéna la parthénos comme Destinateur
du jeune héros en une structure annulaire féminine L'ambivalence
que le poème de Bacchylide confère du point de vue des rôles de

sexe et de leurs représentations en Grèce classique au futur roi,
héros de la démocratie athénienne, trouve une confirmation inattendue

dans l'iconographie contemporaine.
A nouveau, ce n'est assurément pas un hasard si parmi les huit

images représentant pour nous la réception du jeune Thésée dans
les profondeurs de la mer, la première date de 490, la majeure
partie de 480 à 470 et la dernière de 420 !35 Le point culminant des

représentations de la réception marine de Thésée coïncide avec la
restauration du sanctuaire héroïque dédié au jeune roi athénien et
avec son ornementation peinte, inaugurée en 475. Dans une
description qui substitue à vrai dire à la scène représentée un récit de

type mythographique qui suit l'intrigue peut-être imaginée par
Bacchylide sans néanmoins s'y conformer entièrement, Pausanias
indique que la fresque de Micon déjà signalée dépeignait Thésée
surgissant de la mer avec la couronne d'or donnée par Aphrodite,
mais aussi avec l'anneau (sphragîs) lancé par Minos36.

34 Références aux multiples études désormais consacrées aux pratiques et aux
jeux métaphoriques confondant, puis réaffirmant les valeurs des deux «genders

» à ces occasions chez C. Calame, L'Eros dans la Grèce antique, p. 101-
145. Avec raison, H. J. Walker, Theseus and Athens, New York / Oxford,
Oxford University Press, 1995, p. 84-92, insiste sur le rôle joué par les
femmes et en particulier la (belle-)mère dans le récit du Dithyrambe 17 de
Bacchylide.
35 Ce dossier iconographique est repris de manière exhaustive par H.
Maehler, Die Lieder des Bakchylides II, p. 174-181, avec toutes les
références bibliographiques de rigueur.
36 Pausanias 1, 17, 3 et 6, indique que la restauration du Théséion coïncide
avec le rapatriement des ossements du héros de l'île de Sciros par Cimon, le
fils de Miltiade ; cf. aussi Hygin, Astronomica 2,5, qui suit la même version
mais en substituant Thétis à Amphitrite. Fonction, datation et programme
iconographique du Théséion font l'objet des références données in C. Calame,
Thésée et l'imaginaire athénien, p. 153-156, 262-266, 630-632 et 443-446.



42 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

Mais la plus belle surprise pour qui entend aborder une conception

poétique du temps dans la perspective anthropologique du

genre a été offerte par une incursion, à l'occasion de la présentation

orale des réflexions présentes, dans les réserves du Fogg Art
Museum à l'Université de Harvard même. On connaît le
remarquable cratère à colonnettes qui, datant de 475 environ, présente
le jeune Thésée arborant chiton court et épée entre son père divin
Poséidon et sa belle-mère Amphitrite37. Tourné vers le dieu dont
il serre la main, le jeune héros porte le châle probablement offert
par Amphitrite ; la déesse est elle-même en train de lui présenter
la couronne (matrimoniale évoquée par le texte de Bacchylide ;

à la gauche de Poséidon reconnaissable à son trident se tiennent
un vieillard (Nérée ou Egée ainsi qu'une Néréide qui consacre
la scène d'accueil d'une libation. Or l'observation directe permet
d'une part d'établir une relation forte entre la reconnaissance de la
légitimité divine et maritime de Thésée et la double scène
qu'offre l'autre face du vase où, à côté d'une probable scène de

cour érotique entre un adulte et un éphèbe, on voit un autre
éphèbe jouer de la cithare face à un jeune entraîneur. D'autre part,
sans permettre d'identifier l'objet arrondi que Thésée tient à la
main, le même bref travail «de terrain» révèle que le jeune
homme imberbe porte le même type de chiton que la belle
Amphitrite, laissant à tous deux les épaules dénudées. Face au
dieu tutélaire d'Athènes, Thésée assume la position de la jeune
épouse dont le regard est aussi tourné vers son époux, tout en
étant peut-être associé au jeune joueur de lyre engagé dans l'art
des Muses sur l'autre face du cratère.

De même que le récit poétique imaginé ou transfiguré par
Bacchylide, l'iconographie dans les différentes versions qu'elle
offre d'un épisode légendaire idéologiquement chargé présente
aussi bien le jeu de la compensation symbolique nécessaire pour
rétablir la complémentarité et l'équilibre entre les rôles de sexe
que la dimension cosmogonique et cosmologique des légendes
étiologiques et des rituels d'initiation tribale ou de puberté des
Iatmul et des Abelam.

37 Cratère Harvard, Fogg Art Museum 60.339, ARV2 274.39 (LIMC,
Amphitrite 78 et Theseus 220). Au philologue anthropologue les employées
du service des antiquités du Fogg Art Museum ont réservé le plaisir privilégié

d'une expérience d'observation participante en exposant à son regard
cette pièce exceptionnelle.



LA CRÉATION POÉTIQUE DE THÉSEE PAR BACCHYLIDE 43

La transition narrative, puis énonciative linéaire aménagée par
Bacchylide dans son Dithyrambe dédié à Apollon du temps et de

l'espace racontés de la légende (avec son effet fondateur d'arkhé,
d'origine) au temps réellement cyclique de la pratique rituelle par
le hic et nunc de la «performance» poétique conduit, dans la
perspective adoptée ici, à trois constats : le passage d'une identité
d'ordre narratif individuelle féminisée à une identité rituelle
communautaire et politique mixte, mais aussi la collaboration
métaphorique des genres dans la légitimation cosmologique d'une
politique territoriale dépendant d'une conjoncture historique
particulière, et enfin la collaboration pratique entre les sexes dans
l'accomplissement rituel et religieux de cette politique dans le
sanctuaire d'Apollon à Délos. Est-ce aller trop loin ou être trop
schématique que d'affirmer qu'il y a ainsi coïncidence entre
origine temporelle et centre spatial Quoi qu'il en soit, de VHymne
homérique à Apollon jusqu'à l'historiographe Thucydide, toutes
nos sources insistent sur la participation des jeunes filles et des
femmes aux Délia. Dans le contexte aussi bien du passage
spatiotemporel d'une identité singulière à une identité collective que
des procédures de fabrication politique de l'humain dans une
anthropopoiésis symbolique et rituelle marquée du point de vue
du genre, c'est une occasion pour nous de repenser les modes de
la distribution sociale des rôles de sexe, dans le temps comme
dans l'espace, en Grèce antique aussi bien que sur les bords du
Sépik ou dans la post-modernité contemporaine

Claude Calame,
Université de Lausanne et EHESS, Paris



44 POÉTIQUES COMPARÉES DES MYTHES

90 L6TO 8' (jüKUTT0|_lTTOP 86piT üÖei
plp ßopea? è£6mp Trpéoixr'àfiTa-
rpéoaav 8''A0apaia)P

rjiOécop <—> yépo?, èuel
fipajs- 06pep TTÔPTOpSe, ica-

95 Ta Xeiplajp T'ôp.|j.àv 8a-
icpu ßapeiap èm8éyp.epoi àpàyrap.

cf)épop 8è 8eX<J>ipe? (ép) àXi-
paiéTai piéyap 0o<3?

0T|créa TraTpo? Ittttl-
100 ou 86p.op- êpoXép Te 0ei3p

péyapop- TÔ0L kXuto? 18wp

ê8e«7e<p> Nrpfjo? ÔX-

ßiou KÔpa?- oitto yàp àyXa-
c3p XapiTTe ywiajp aéXa?

105 coté TTupô?, àpufu x0^1-?
8e XP^^T^01

8lpt|Pto Taiplac x°pwi 8'éTep-
ttop Kéap pypoi~CTi ttoctcâp.

et8ép Te TiaTpo? àXoxop 4>lXap
110 cre[ipàp ßowTTLP èpaTot-

œlp ' Àp.(|)LTplTap 8Ô|j.ol?-
â pip ap.(|)eßaXep àLÔpa TTopcfwpéap,

KopiaiCTi T'èTTé0riKep oûXai?
àp.epi(f)éa ttXokop,

115 top TioTé ol ép yàp.ûu
Sake 86Xio? ' A<J)po8iTa p68oi? épeppôp.
âmcrrop ô Ti 8alp.ope?
Oécoaip où8èp 4>pePoàpai? ßpoTol?-
päa Trapa XetTTÖTTpuppop cf>àpTy cfrev,

120 oiaïaip èp (^poPTioi Kpojolop
éaxaaep crrpaTayéTap, èpei
p.6X' à8taPTO? è£ âXô?
0aûp.a TrdPTeaai, Xàp-

Tre 8'àp.(jù yuLoi? 0e(3p 8(3p', àyXaô-
125 Opopoi Te Koöpai ctpp ev-

0U|_llaL PeOKTlTWl
ûàXôXu^ap, é-

KXayep 8è ttôpto?- f|L0eoi 8' èyyuOep
péoi Traiapi^ap èpaTâi ôttl.

130 AàXLe, x°P0LCTL Kpuop
cf>pépa lap0ei?

ÔTraCe 0eÖTTop.TTOP èa0X(3p tpxöp-



ANNEXE : BACCHYLIDE, DITHYRAMBE 17 45

Le navire, prompt transporteur, s'élançait, que poussait,
soufflant par derrière, l'haleine du Borée. La troupe des

jeunes gens d'Athènes s'était mise à trembler, quand le
héros avait sauté dans la mer. De leurs yeux de lis ils répandaient

des larmes, attendant la lourde nécessité. Mais les

dauphins, habitants de la mer, rapidement portèrent le grand
Thésée à la demeure du dieu au cheval, son père. Il arriva
dans le palais des dieux. Là, il fut pris de crainte à la vue des

glorieuses filles de l'heureux Nérée. De leurs membres

splendides, comme d'un feu, brillait une éclatante lumière.
Ceignant leurs cheveux, tournoyaient les rubans tressés d'or,
et avec leurs pieds humides elles rassasiaient de danse leur
coeur. Il vit, dans l'aimable demeure, l'épouse chérie de son

père, l'auguste Amphitrite aux larges yeux. Elle l'enveloppa
d'un manteau de pourpre ; sur ses cheveux bouclés elle posa
la tresse sans défaut que jadis, à ses noces, la trompeuse
Aphrodite lui avait donnée : un nuage de roses Rien n'est
incroyable de ce que veulent les dieux, pour les mortels qui
ont l'esprit bien fait. Près de la nef à fine poupe, il parut.
Oh! dans quels soucis il arrêta le chef de l'armée de

Cnossos, quand il sortit de la mer, sans être mouillé: pour
tous un sujet d'étonnement Autour de ses membres
brillaient les dons des dieux. Les filles aux sièges splendides
poussèrent des cris aigus, avec une allégresse renouvelée.
La mer en résonna. Les jeunes garçons de leurs aimables
voix tout auprès entonnèrent un péan. Dieu de Délos, tu as

réjoui ton âme aux choeurs de Kéos, fais que les accompagne

l'heureux sort, envoyé par les dieux, des hommes de

bien.

Bacchylidz, Dithyrambe 17,90-131
(texte : H. Maehler ; traduction : J. Duchemin)




	Fabrications du genre et identités politiques en comparaison : la création poétique de Thésée par Bacchylide

