
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 4

Artikel: Des Douze Dames de Rhétorique à la Complaincte : le prolongement
du débat littéraire dans la réponse de Jean Robertet

Autor: Evdokimova, Ludmilla

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870319

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870319
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA
COMPLAINCTE:

LE PROLONGEMENT DU DÉBAT LITTÉRAIRE DANS LA
RÉPONSE DE JEAN ROBERTET

À l'occasion de la mort de George Chastelain, Jean Robertet célèbre le
défunt dans la Complaincte de la mort de George Chastellain, texte en
apparence de pure louange. Mais, dans la mesure où il est lié à la querelle des
deux poètes autour de la perfection poétique, il prolonge le prosimètre des
Douze Dames de Rhétorique. Dans la Complaincte, Robertet modifie sa
position par rapport aux Douze Dames: si, auparavant, il attribuait à l'art le
premier rôle dans la formation du poète parfait, il insiste désormais sur la
nécessité du don naturel aux côtés de l'art. Au-delà de l'aspect théorique se
dégagent les enjeux polémiques de la Complaincte: Robertet répond à la
critique de Chastelain et il glisse des moqueries au sein même de la louange. Il
suffit de comparer la liste des auteurs « imités » (selon les dires de Robertet)
par Chastelain et sa source directe — les Trionfi de Pétrarque — pour s'en
rendre compte.

La Complaincte de la mort de maistre George Chastellain
(1476) que Jean Robertet écrivit à l'occasion de la mort du poète
bourguignon est liée, selon toute apparence, à la querelle des deux
poètes concernant la signification du don naturel, de l'art et de
l'imitation pour atteindre la perfection poétique ; elle prolonge le
prosimètre des Douze Dames de Rhétorique, cette correspondance
échangée entre les deux poètes en 14631. Comme c'est souvent le

1. Cf. mon article « Natura, Ars, Imitatio. L'image du poète parfait dans
les Douze Dames de Rhétorique et dans la Complaincte sur la mort de
Chastellain de Jean Robertet», Le Moyen Français (colloque de Montréal,
octobre 2000, à paraître), consacré à la querelle des deux poètes. J'y men-



112 ÉTUDES DE LETTRES

cas chez les grands rhétoriqueurs et notamment dans Les Douze
Dames, l'ironie et le sérieux s'entrelacent et se mêlent de manière
subtile dans la Complaincte. Robertet couvre de louanges son
ancien adversaire, tout en y glissant des moqueries ingénieuses et
caustiques ; il répond ainsi à la critique mordante de Chastelain
dans Les Douze Dames.

Au-delà de l'aspect polémique se dégagent les enjeux
théoriques de la Complaincte: en critiquant Chastelain, Robertet
expose sa propre doctrine littéraire. Elle est typique de la
Pré-renaissance puisque des idées diverses — héritées du Moyen
Âge et inspirées de l'humanisme — s'y superposent et coexistent.
Ces deux aspects de la Complaincte n'ont pas été suffisamment
commentés jusqu'à présent; en particulier, l'évolution des vues
de Robertet par rapport à sa position dans Les Douze Dames, ainsi
que l'influence des théories médiévale et classique de Yimitatio
que subit la Complaincte, sont encore à analyser2.

Le préambule étendu de La Complaincte, dans lequel Robertet
discute son incapacité à louer le poète défunt d'une manière
convenable, évoque le préambule de l'épître de Chastelain à

donne brièvement le lien qui existe entre la polémique des Douze Dames et
la Complaincte, mais sans analyser cette dernière œuvre. — Rappelons
brièvement le contenu de la correspondance des deux poètes dans les Douze
Dames. Dans la première épître en vers, Robertet, tout en louant l'art de
Chastelain, compare son confrère à plusieurs poètes antiques et modernes. Il
affirme de cette manière qu'il est impossible d'atteindre la perfection
poétique, si ce n'est par la voie de l'imitation. Chastelain, pour sa part, refuse
d'imiter les anciens auteurs et insiste sur la primauté du don naturel, par
rapport à l'art et à l'imitation, dans la formation du poète parfait.

2. Dans son article, «An Early Example of the Renaissance Themes of
Immortality and Divine Inspiration», Bibliothèque d'Humanisme et
Renaissance 28 (1965), p. 553-563, consacré au thème de la gloire
posthume du poète, tel qu'il est développé dans la Complaincte, Margaret
Zsuppân n'est pas sensible à l'ironie de Robertet vis-à-vis de Chastelain, de
sorte que le caractère polémique de l'œuvre lui échappe. — Pour un
commentaire de la doctrine de Robertet, telle qu'elle apparaît dans la
Complaincte, voir aussi les remarques de Marc-René Jung, «Les Douze
Dames de Rhétorique», in Du Mot au texte. Actes sur le IIIe colloque
international sur le moyen français, éd. par Peter Wunderli, Tübingen : G. Narr,
1982, p. 232-233, et celles de Jean-Claude Mûhlethaler, «De Guillaume
de Machaut aux rhétoriqueurs», in Histoire des poétiques, éd. par Jean
Bessière, Eva Kushner, Roland Mortier et Jean Weisgerber, Paris : PUF,
1997, p. 89. Mais ces travaux n'analysent pas particulièrement la
Complaincte.



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA COMPLAINCTE 113

Robertet, qui fait partie des Douze Dames. Comme Chastelain,
Robertet n'ose longtemps pas aborder sa tâche essentielle, et ses
doutes au sujet de son propre talent, paraissent relever de l'exagération

: dès le début de l'œuvre, une ombre d'ironie plane sur le
panégyrique qui suit.

Certaines métaphores utilisées par Robertet dans le préambule
font écho, semble-t-il, aux Douze Dames. Ainsi, lorsque
Robertet adresse la prière à Clio et à Calliope, il rappelle «que
fuz/ De mon enfance de vostre laict nourry» (v.108-09)3. Les
dames de Rhétorique — les qualités personnifiées du poète parfait

— appliquent à Robertet presque les mêmes termes en assurant

que ce poète « nourri est et tout parcreu de notre lait4». Au
Moyen Âge, les Muses sont souvent considérées comme des

allégories; aux XIVe et XVe siècles, cette manière de voir les
Muses devient courante. Evrart de Conty, par exemple, identifie
les Muses aux « IX maniérés de aydes ou de choses neccesseres
a aquerre sciences»; ainsi, Clio signifie «grant voulenté et grant
affection de aprendre et de savoir», Calliope représente la «pro-
nunciacion», l'art de «descouvrir sa science [...] as autres, par
deues paroles, aornees et beles5». À mon avis, la pensée de
Robertet va dans le même sens. Il reprend la métaphore des
Douze Dames, mais en l'introduisant dans le dialogue du poète
avec les Muses ; par ce transfert, il assimile les douze Dames
aux Muses et accepte, en même temps, le rôle du poète parfait,
remarquable par son érudition, que les suivantes de Rhétorique
lui avaient jadis attribué.

L'épître en prose qui fait partie du préambule renvoie, elle
aussi, aux Douze Dames. Robertet insiste sur la faiblesse de son
don poétique :

3. Nous citons la Complaincte d'après l'édition de Jean Robertet,
Œuvres, éd. par Margaret Zsuppân, Genève et Paris : Droz et Minard, 1970,
p. 159-178.

4. «Depuis ces lettres reçeues de Monferrant en Bruges, se fist une apparition

de Douze Dames audit Monferrant, lesquelles, après l'avoir accueilly
en un vergier, l'arraisonerent en telle forme»: nous citons d'après l'édition
de Louis Batissier, Moulins: Desrosiers, 1838. — Cf. Jean Robertet
Œuvres, p. 163, note 1.

5. Evrart de Conty, Le Livre des Eschez amoureux moralisés, éd. par
Françoise Guichard-Tesson et Bruno Roy, Montréal : CERES, 1993, p. 96-
98.



114 ÉTUDES DE LETTRES

[...] je n'ay mye jardin plantureux où je puisse cueillir si belles
fleurs que tu m'as envoyées de ton tresfertille verger, demons-
trant que tu es ortalin soigneux et labourieux cultiveur de la
terre fécondé, qui te rend les belles verdures, fresches roses et
doulces vyolettes colorées de diverse dyapreure et de variant
paincture, distinctes, plus souef sentans que les precieuses
odeurs d'Arabe thurifere (p. 162).

La désignation métaphorique du don poétique comme jardin
fertile, la comparaison du poète au jardinier assidu — qui remontent,

en fin de compte, à Quintilien — sont déjà utilisées dans le
poème de Noble Nature. La métaphore des figures rhétoriques,
présentées comme des fleurs variées dont le poète dispose (cf.
les «fleurs de rhétorique»), apparaît dans les poèmes de
Multiforme Ricesse et de Gravité de Sens. D'après les Douze
Dames, ces poèmes sont envoyés à Robertet, avec d'autres, eux
aussi composés par les suivantes de Rhétorique. Au nom de ces
dames, Chastelain (qui est, selon toute évidence, l'auteur
véritable des poèmes) attribue à Robertet des qualités exceptionnelles

du poète parfait; cependant, plus bas, dans l'épître qui
suit, il fait comprendre le caractère ironique des louanges dont il
comble son correspondant. Ainsi, en reprenant dans la
Complaincte les métaphores des dames de Rhétorique, mais en
les plaçant dans un contexte différent, Robertet continue la
discussion avec Chastelain et il rejette ses flatteries excessives et
ambiguës.

Dans la partie centrale de la Complaincte, les termes de «nature

», « art » et « imitation » sont personnifiés. Robertet expose sa
vision : le corps du poète défunt lui est apparu entouré de trois
dames. C'est Nature qui est nommée la première: elle guide les
deux autres et porte le drapeau. Art et Imitation l'accompagnent
et la servent d'un accord commun. De plus, Art aide sa maîtresse
et jette en même temps une ombre sur elle :

Trois estoient, dont toute la premiere
Marchoit devant et portoit la baniere ;

La seconde de bien près la suivy,
Et la tierce venoit à leur convy ;

Les deux à l'une servoient par entente :

Là mit mon oeil son regard et actente.
Nature estoit la premiere en ce nombre,
Et puis venoit Art la suivant à l'ombre,
La tierce estoit Dame Ymitacion ;

L'une à l'autre ne faisoit nul encombre,



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQ UE ALA COMPLAINCEE 115

Car à la fois Art la Nature obumbre
Et lui ayde à son intencion
(v.173-184)6.

Ensuite, Nature et Art prononcent de longs monologues, dans
lesquels elles déplorent le trépas du grand poète bourguignon. Le
début du récit allégorique et surtout la manière de Robertet de
représenter la dialectique du don naturel et de l'art, trahissent sa
volonté de modifier sa position par rapport aux Douze Dames.
Cependant, il est impossible d'affirmer qu'il partage désormais
les idées de Chastelain.

Si, dans les Douze Dames, Robertet attribue à l'art le premier
rôle dans la formation du poète parfait, il insiste dans la
Complaincte sur la nécessité du don naturel et de l'art. Il y a plus :

il précise que l'art n'empêche pas le don naturel, mais que, au
contraire, il le seconde. Cette manière d'envisager les fonctions
respectives des facteurs essentiels qui servent à la formation de
l'orateur et du poète est proche de celle d'Horace (Ars, v. 408ss.)
et de Quintilien. Ce dernier définit le don naturel comme
«matière» et attribue à l'art le rôle formateur, en ajoutant: «L'art
n'est rien sans la matière, et la matière sans art ne laisse pas
d'avoir son prix ; mais le chef-d'œuvre de l'art vaut mieux que la
matière la plus précieuse7» (II, 19). Ainsi, Robertet, en s'ap-
puyant probablement sur cette doctrine qui fait autorité, essaie
d'effacer l'opposition irréductible entre le don naturel et l'art —

une opposition que Chastelain défendait dans les Douze Dames.
Dans le passage cité de la Complaincte, il est dit, de plus,

qu'Art «obumbre » Nature ; cette affirmation ne provient pas de la
rhétorique classique. On peut probablement y voir un reproche
voilé que Robertet adresse à Chastelain. Dans les épîtres des

6. Pour le rôles des allégories dans la Complaincte, voir J.-Cl.
Miihlethaler, «De Guillaume de Maehaut... », p. 89.

7. Denique natura materiae, ars doctrinae est : haec fingit, illa finguitur.
Nihil ars sine materia, materiae etiam sine arte pretium est. Ars summa,
materia optima melior. Cf. Heinrich Lausberg, Handbuch der literarischen
Rhetorik. Eine Grundlegung der Literaturwissenschaft, München : Hueber,
1960, p. 45-46. Pour la connaissance du traité de Quintilien au Moyen-Age
et à l'époque de l'humanisme, voir James J. Murphy, Rhetoric in the Middle
Ages. A History ofRhetorical Theory from St. Augustine to the Renaissance,
Berkeley : Univ. of California Press, 1974, p. 123-130. Margaret Zsuppân
signale que Yeditio princeps de VInstitutio oratoria a paru en 1470, chez
Philippe de Lignamine à Rome (Jean Robertet, Œuvres, p. 173, note 2).



116 ÉTUDES DE LETTRES

Douze Dames, Chastelain déclare plus d'une fois qu'il est un
homme «obscur», en signalant, non sans une certaine complaisance,

que c'est sa qualité innée, qu'elle fait partie de sa nature
(cf., en particulier : «[...] qui tant suis peu de chose,/ Qui tant suy
gros, rude et obscur en l'ame [...]»; strophe XXXI)8. Robertet,
pour sa part, affirme que l'obscurité de la nature de Chastelain est
provoquée par l'art — peut-être fait-il allusion au style artificiel
et volontairement obscur du poète. Plus loin, un reproche
semblable est inséré dans le discours élogieux que Nature prononce
en honneur du «grand George»: ses chroniques sont écrites dans
un style extrêmement élevé, assure-t-elle — au point qu'elles en
deviennent incompréhensibles («Sont si treshaultz qu'on ne le
peult comprendre»; v. 214)9.

D'autres fonctions que Robertet attribue aux personnages
allégoriques de la Complaincte — Nature, Imitation, Art — attestent
aussi de l'évolution de sa doctrine poétique et, en même temps, de
son intransigeance par rapport à la position de Chastelain. Nature
a les fonctions les plus diverses. On peut affirmer que Robertet
fait la synthèse, dans ce cas, des différentes définitions du don
naturel qui ont été formulées de l'Antiquité à l'époque de l'humanisme,

en passant par le Moyen Âge. Voici comment Nature
définit le destin du poète :

Nature à ce si bien le disposa
Qu'il sceut après escripre et composa
Maint beau dittié de haulte rethorique
(v. 119-120).

Cette affirmation rappelle le Prologue de Guillaume de Machaut.
Nature, dans la Complaincte, est l'ombre de la Nature créatrice,
celle qui, dans le Prologue, «forme» le poète «a part10» des
autres hommes.

8. Cf. aussi la strophe I: «Recognoissant ma povre insuffisance, / [...]
Mon estre obscur,...[...] / Je au jour d'hui suivant néant mains le stile, / Le
ploy tel quel de ma povre nature». On pensera également aux comparaisons
de Chastelain avec le plomb: «Je suis [...] Gros comme un plonc...»
(strophe XIX); « Samblablement aussi tu dois notter de George, non que ce
soit le cristal, mais le noir plonc» (Lettre envoiée a Monseigneur de
Monferrant, gouverneur de Monseigneur Jacques de Bourbon, par George
Chastellain).

9. M. Zsuppân, «An Early Example...», p. 561, ne voit dans ce vers
qu'un éloge.

10. Prologue, v. 3-4, in Œuvres de Guillaume de Machaut, éd. par Ernest
Hœpffner, Paris : F. Didot, 1908, vol. I, p. 1.



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA COMPLAINCTE 117

Le don naturel du poète se manifeste aussi dans sa capacité à

étudier des sciences. Nature en parle dans son monologue : «Quant
je le mis et produisi au monde, / Je luy donnay nature necte et
monde, / Apte et propre pour sciences acquerre» (v. 206-208).
Cette vision du don naturel est généralement admise depuis le XIIe
siècle et a son origine, semble-t-il, dans YInstitutio oratoria de
Quintilien.

Comme on le sait, Quintilien affirme que la doctrina est parfois
plus importante que le don naturel, car elle contribue au succès de
l'orateur d'autant plus qu'il a du talent — tandis que Cicéron,
contrairement à Quintilien, souligne la première importance du
don naturel pour l'orateur parfait. Quintilien illustre son affirmation

à travers la comparaison de l'orateur talentueux avec de la
terre fertile qui récompense au centuple un laboureur assidu (II,
19). De cette manière, Quintilien donne un sens nouveau au terme
de natura don naturel) en accentuant, à la différence de
Cicéron, la capacité à apprendre, propre au bon orateur11.

Le programme de l'éducation de l'orateur parfait, formulé par
Quintilien, prend une importance particulière au XIIe siècle: les
théologiens de l'École de Chartres l'apprécient et le suivent dans
leur enseignement12. Les poétiques médio-latines de Matthieu de
Vendôme, Jean de Garlande et Evrard l'Allemand reflètent
l'influence de l'École de Chartres et — indirectement — celle de
Quintilien, reprenant notamment les idées sur le rôle de la
doctrine pour l'éducation de l'orateur et du poète, ainsi que la
réflexion sur le don naturel. D'après ces poétiques, la poésie
constitue une partie de la philosophie — c'est-à-dire de
l'ensemble du savoir. Le poète est un clerc ou un maître d'école;
quelquefois il ressemble à un sage initié aux secrets de Nature
qu'il est capable de chiffrer et d'éclairer à l'aide d'allégories
complexes13. L'idée que le don naturel du poète s'exprime dans

11. Pour la divergence de vues de Cicéron et de Quintilien, voir Grahame
Castor, Pléiade Poetics. A Study in the XVI Century Thought and
Terminology, Cambridge : Univ. Press, 1964, p. 42-43.

12.J. J. Murphy, Rhetoric in the Middle Ages...., p. 123-130, surtout
p. 128.

13. Richard McKeon « Poetry and Philosophy in the Twelth Century : the
Renaissance of Rhetoric», Modern Philology 43 (1946), p. 217-234; Ernst
Robert Curtius, «Mittelalterliche Literaturtheorien», Zeitschrift für
romanische Philologie 62 (1942), p. 448-451; Winthrop Wetherby, Platonism
and Poetry in theTwelfth Century, New York : Princeton Univ. Press, 1972,
p. 144-151.



118 ÉTUDES DE LETTRES

son aptitude d'apprendre est particulièrement évidente dans le
Laborintus d'Evrard l'Allemand, quand la Nature créatrice prédit
au futur versificateur qu'il sera penché, des nuits entières, sur les
livres.

Dans la Complaincte, Nature n'attribue à Chastelain pas cette
seule capacité, mais bien d'autres qualités à la fois intérieures et
extérieures. Ainsi, Chastelain est supérieur aux autres, car il est
« celluy où tant avoit perfaiction / De sens humain et raison
naturelle» (v. 199-200). Il est pourvu d'un esprit élevé et d'une
intelligence aiguë; il a, en même temps, une certaine finesse («Je luy
donnay entendement haultain, / Engin subtil», v. 215-216). De
plus, il est «de vertu [...] comble et remply» (v. 205) et possède
un «cueur magnanime, franc et amoderé» (v. 222). La perfection
intellectuelle et morale du grand poète se manifeste dans les qualités

d'un discours qui se distingue par sa douceur et son élégance
(«Oncq Ulixes n'ot tel grace et faconde», v. 209; «parler doulx
et humain», v. 216).

Les qualités intellectuelles et morales, ainsi que le talent littéraire

du poète sont formés grâce à une «mémoire tenable» (v.
217) et à la résistance physique qui lui ont permis de travailler
assidûment et d'endurer les privations nécessaires («Corps sobre et
nect, travaillant soir et main / Pour mettre en oeuvre laborieuse
main»; v. 218-219). Cette dernière énumération des qualités
naturelles du poète qui assurent sa perfection intellectuelle et corporelle

évoque le passage du De Oratore (I, 113-114), dans lequel
Crassus affirme que l'orateur exemplaire et excellent se distingue
par «les dons d'intelligence et d'imagination», «la facilité à
recevoir des impressions vives, d'où résulte la finesse pénétrante de

l'invention, l'abondance du développement et d'élocution, la
fermeté et la solidité de la mémoire». Il possède, en outre, une
«langue agile», la «voix juste et sonore», des «poumons vigoureux

», une « constitution robuste », ainsi qu'un « visage agréable »

et une «belle prestance14». Ainsi, la Complaincte témoigne de

14.Cicéron, De oratore, 1,113,2-114,7. Nous suivons De l'orateur, texte
établi et traduit par Edmond Courbaud, Paris : Les Belles Lettres^ 1985 (7e

tirage), vol. I. Pour les manuscrits de ce traité connus au Moyen-Âge et
découverts à la Renaissance voir l'introduction, p. XVI-XVIII. Voir aussi
Leighton D. Reynolds and Nigel G.Wilson, Scribes and Scholars. A Guide
to the Transmission of Greek and Latin Literature, London : Oxford Univ.
Press, 1968, p. 88-89.



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA COMPLAINCTE 119

l'influence croissante de Cicéron — due, comme on le sait, à la
découverte de meilleures copies de ses œuvres et aussi à
l'affirmation de l'individu dans ses écrits, laquelle répondait aux
aspirations de la Renaissance européenne.

C'est Imitation qui a le statut le plus bas des trois dames : elle
« accompagne » seulement les autres. (Remarquons en passant que
Robertet omet de mentionner l'exercitâtio, terme qui complète
traditionnellement l'énumération des facteurs contribuant à la
formation du poète parfait). Selon la Complaincte, les tâches
d'Imitation sont limitées, pensée parfaitement en accord avec la
doctrine antique :

La tierce [s.e.: dame] avoit sa limitacion
Bien riglée selon vieille doctrine,
Qui les engins modernes enlumine
(v. 185-187).

Sans aucun doute, il faut voir dans ces vers le renvoi aux auteurs
antiques qui définissent le rôle de l'imitation dans le processus de
formation de l'orateur parfait - en premier lieu à Quintilien. « Et de

fait», écrit ce dernier, «il n'est pas douteux que l'art ne consiste
en grande partie dans l'imitation» (X, 2, l)15. Comme nous allons
le voir, l'art du poète coïncide presque complètement avec l'imitation

dans la Complaincte de Robertet. En ce qui concerne le rôle
restreint de l'imitation par rapport au don naturel et à l'art, cette
idée trouve son appui notamment chez Quintilien et, encore plus,
chez Cicéron. Bien que, pour Quintilien, l'imitation doive être
complétée et équilibrée par l'invention, elle est envisagée comme
une composante essentielle de l'œuvre. Il souligne, en particulier,
que l'imitation doit se manifester à plusieurs niveaux du texte, car
elle «ne doit pas se limiter au vocabulaire» (X, 2, 27). Quand on
imite les meilleurs orateurs, il faut être attentif à «leur dessein, le
plan, la manière dont tout vise à la victoire16».

Cicéron, pour sa part, diminue bien plus sensiblement le rôle
de l'imitation. Suivant le De Oratore (I, 154-159), l'imitation fait

15. Neque enim dubitari potest quin artis pars magna contineatur imita-
tione. La traduction française de VInstitutio oratorio que nous citons est
celle de Jean Cousin: Institution oratoire, texte établi et traduit par Jean
Cousin, vol. 6, Paris : Les Belles Lettres, 1979.

16.X, 2, 27: Imitatio autem [...] non sit tantum in verbis. Illuc inten-
denda mens [...] quod consilium, quae dispositio, quam omnia [...] ad victor

iam spectent.



120 ÉTUDES DE LETTRES

avant tout partie de l'exercice qui, à son tour, englobe les différents

procédés servant à polir le don naturel. Comme c'est un
procédé de Fexercitatio, l'imitation se manifeste, par exemple,
lorsque l'orateur traduit un discours du grec en latin ou bien qu'il
en résume le contenu plus librement. De plus, l'imitation n'est
pas vraiment nécessaire à l'orateur parfait: il est possible de citer
d'excellents orateurs qui n'ont imité personne (II, 97-98). Voilà
pourquoi nous croyons que les vers de la Complaincte consacrés à

l'imitation sont plutôt marqués par l'influence de Quintilien.
Art est, conformément à son importance, le second personnage

de la triade. Selon Robertet, Art est lié aux sept arts libéraux : « Ses

seurs appelle, les Sept Ars Liberalles, / Leur remonstrant les causes
principalis / De son courroux et de son aspre dueil» (v. 251-253).
Ainsi, Art est envisagé dans la Complaincte en rapport avec le
savoir, c'est-à-dire avec l'ensemble des connaissances dont le poète
doit disposer. Parmi les sept arts libéraux, c'est Rhétorique qui
subit la plus grande perte à cause de la mort de Chastelain, comme
en témoigne l'apostrophe d'Art à Rhétorique :

Si je le plains, le regrette et lamente,
J'ay bien raison, car trop en suis dolente,
J'ay trop perdu et plus que ne puis dire.
[•••]
Par ceste Mort tout bel escript expire,
Plus n'y congnois personne si experte,
Rethorique, trop faictes cy grant perte
(v. 269-271 et 275-277).

En accord avec les vues de son époque, Robertet considère la poésie

comme une partie de la rhétorique, branche du trivium.
D'autre part, tout en étant lié aux arts libéraux, l'Art de la
Complaincte ne fait que constater la « science » du grand
George17. C'est l'idée d'imitation qui est mise au premier plan
dans son monologue : l'espace essentiel en est occupé par l'énu-
mération des auteurs antiques qui servaient de modèle au grand
George18.

17.« Vous sçavez bien, mes seurs, qu'il estoit George / Qui fait estoit en
nostre belle forge, / Clair et luysant par acquisicion / De science qui s'y bat
et s'y forge » (v. 260-263).

18.D'après M. Zsuppân, Robertet a puisé cette liste, ainsi que certaines
caractéristiques des écrivains antiques, dans les Trionfi de Pétrarque. Cf.
«An Early Example... », p. 153-163, et Jean Robertet, Œuvres, p. 172-174
(notes).



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQ UE À LA COMPLAINCTE 121

Selon Robertet, la ressemblance entre Chastelain et un auteur
ancien est d'abord fondée sur des qualités morales. Chastelain
déteste les vices comme Varron ; il se distingue par la même fermeté
d'esprit que Xénocrate, il aime la vérité comme Quintilien.
Robertet souligne assez rarement la ressemblance proprement
littéraire entre Chastelain et les anciens: par exemple, Chastelain
suit Cicéron en décrivant les hauts faits de l'histoire de France, il
choisit des thèmes nouveaux et jusqu'à lui inconnus à l'instar de
Tibulle ; ses poèmes sont plus polis et parfaits que ceux de Catulle
ou de Sapho. Il n'est, bien sûr, pas question dans ces cas d'une
ressemblance précise du texte-exemple et du texte-imitation :

Robertet signale seulement que le style de Chastelain se distingue
par la même perfection que celui de ses modèles.

La partie de la Complaincte qui contient des parallèles entre
Chastelain et les anciens permet de faire quelques conclusions.
Tout d'abord, Robertet, de même que Pétrarque, envisage l'imitation

des meilleurs auteurs comme une compétition, une œmulatio:
il admet que le poète moderne peut être supérieur aux anciens.
Pour Robertet, l'objet de l'imitation est double. Ce sont, d'une
part, les mœurs des anciens; il s'agit dans ce cas de Vimitatio
morum, un des trois sens principaux de l'imitation dans l'histoire
de la culture19. D'autre part, c'est le langage poli des auteurs
antiques. À cet égard, semble-t-il, Robertet est proche des auteurs
médiévaux, pour lesquels l'objet de l'imitation coïncide avec un
syntagme, un vers, voire un mot20.

19.N. Kaminski, «Imitatio», in Historisches Wörterbuch der Rhetorik,
Tübingen : Max Niemeyer, 1998, Band 4, p. 235.

20.Franz Quadlbauer détermine l'unité textuelle — objet de réflexion
des auteurs médiévaux — comme «kleine Einheit»: voir Die antike Theorie
der Genera dicendi im lateinischen Mittelalter, Graz-Wien-Köln : Böhlau in
Komm, 1962, p. 102-104 et 165. Par exemple, lorsque Geoffroy de Vinsauf
définit les rapports entre l'art, l'usage et l'imitation, trois facteurs qui,
d'après lui, conduisent le poète à la perfection — [«Rem tria perficiunt : ars,
cujus lege regaris :/ Usus, quem serves ; meliores, quos imiteris ./ Ars cer-
tos, usus promptos, imitatio reddit / Artifices aptos, tria concurrentia sum-
mos» (Poetria nova, v. 1705-1708, in Edmond Faral, Les Arts poétiques du
XIIe et du XIIIe siècle, Paris : H. Champion, 1924, p. 249)] — il place cette
définition dans le paragraphe sur la conversion, c'est-à-dire sur les procédés
de transformation d'une partie du discours en une autre. Ce paragraphe fait
partie du chapitre consacré à Yornatus facilis et à Yornatus difficilis.
Comme les poètes médio-latins, Pétrarque pense, quand il parle de l'imitation

des meilleurs auteurs, à un vers ou à un syntagme, bien qu'il envisage



122 ÉTUDES DE LETTRES

La coïncidence presque complète entre les concepts d'art et
d'imitation explique — mais seulement en partie — le silence de
la troisième dame au chevet du corps de George Chastelain. En
effet, Imitation n'a qu'à se taire, car Art a déjà tout dit. Robertet,
croyons-nous, se trouve dans ce cas sous une double influence.
D'une part, les rapports qu'il établit entre l'art et l'imitation
évoquent la doctrine de Quintilien. D'autre part, il faut tenir compte
de ce que le rapprochement de plus en plus fréquent entre les
concepts d'art et d'imitation à l'époque de la Pré-renaissance21 est
manifeste déjà dans certains traités de seconde rhétorique, et
notamment dans les Règles de la seconde rhétorique (1411 / 32) où
l'auteur conseille aux jeunes poètes de suivre l'exemple de leurs
illustres prédécesseurs — Philippe de Vitry, Guillaume de
Machaut, Eustache Deschamps, Jean Froissart, etc. — bien que le
mot même d'imitation ne figure pas dans le traité. Il n'est pourtant

pas exclu que le silence d'Imitation ait aussi une autre raison

; nous y reviendrons.
Outre la composante théorique, la partie de la Complaincte qui

comprend les noms des « meilleurs auteurs » en a une autre —
polémique. On en prend conscience, quand on compare la
Complaincte avec le Triumphus Fame de Pétrarque, surtout avec
le troisième chapitre de ce chant qui contient les noms des
illustres philosophes, orateurs et historiens — passage dans lequel
Robertet a puisé la plupart des noms qu'il cite.

Il faut noter, tout d'abord, que Robertet laisse de côté plusieurs
auteurs célèbres dont il est question chez Pétrarque (Platon,
Aristote ou Plotin, Tite-Live ou Thucydide, les interlocuteurs des

dialogues du De oratore, Crassus ou Antoine, etc.) en préférant
souvent les noms moins connus et quelquefois rares, voire
rarissimes. Parmi ces derniers figurent, par exemple, Eschine et

le concept d'imitation différemment. Ainsi, dans la lettre des Familiarium
rerum libri (XXII, 2) où il compare le poète à l'abeille qui crée son propre
miel en volant de fleur en fleur, Pétrarque prie son correspondant de bien
vouloir corriger un vers de sa dixième églogue qui ressemble trop à un vers
de Virgile et, donc, d'y remplacer un mot. C'est de cette manière, croit-il,
qu'on pourra créer une différence entre l'original et une œuvre qui s'en
inspire.

21. Cf. Poétiques de la Renaissance. Le modèle italien, le monde franco-
bourguignon et leur héritage en France au XVIe siècle, sous la direction de
Perrine Galand-Hallyn et Fernand Hallyn, Genève: Droz, 2001, chap.
VI: «Les voies de l'imitation».



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA COMPLAINCTE 123

Asinius Pollion ou encore les représentants des diverses écoles de
philosophie — Carnéade, Métrodore, Aristippe et Chrysippe, etc.
Sans aucun doute, on peut y voir le désir de Robertet de briller
par son érudition et de conférer à son œuvre un éclat inédit, grâce
aux ornements rhétoriques recherchés — puisque les noms
propres rares sont considérés, au Moyen Âge, comme un moyen
expressif de Yornatus.

Toutefois, l'orientation polémique de la Complaincte l'emporte
dans ce cas. Premièrement, en choisissant les noms peu connus
des anciens auteurs — afin de glorifier, pour ainsi dire, Chastelain
— Robertet rivalise avec Chastelain lui-même qui se vantait,
rappelons-le, d'avoir inventé les noms rares et extraordinaires des
dames de Rhétorique22. Deuxièmement, le choix des noms
qu'effectue Robertet semble, dans une large mesure, ironique.

Ce dernier fait devient évident, dès qu'on prend en considération

le contexte d'où Robertet extrait les noms mentionnés. En
effet, dans les Triomphes de Pétrarque la plupart de ces noms sont
cités avec des appréciations ambiguës et parfois explicitement
défavorables. Ainsi, Démosthène, à qui, suivant Robertet, il est
possible de comparer Chastelain, et Eschine qui, pour sa part, en cède
de beaucoup à Démosthène :

Dopo venia Demostene che fori
è di speranza omai del primo loco,
non ben contento de' secondi onori ;

un gran folgor parea tutto di foco ;

Eschine il dica che '1 poteo sentire,
quando presso al suo tuon parve già fioco
(Triumphus Fame, III, v. 23-28)23.

22. Voir à ce sujet notre article, « Natura, Ars, Imitatio », déjà cité.
23.Cf. Robertet: «Demostenes il alla conduisant, / Et Eschines de vertu

reluisant... » (v. 287-288). — Nous citons les Trionfi d'après l'édition
électronique : Petrarchan Groto, éd. par Dr. Seth Jerchower. Pour les commentaires,

on se référera aussi à : Franceso Petrarca, I Trionfi, a cura di Paolo
Lecaldano, Milano : Rizzoli, 1956; Rime e Trionfi, a cura di Mario
Apollonio e Lina Ferro, Brescia : Editrice La Scuola, 1972. Franco Simone
souligne que Robertet avait une connaissance directe des Trionfi (Il
Rinascimento francese, seconda edizione riveduta e corretta, Torino :

Società Editrice Internazionale, 1965, p. 179). De son côté, M. Zsuppân
signale les emprunts que Robertet fait au texte de Pétrarque, lesquels laissent
entrevoir une bonne connaissance des Trionfi [Jean Robertet, Œuvres,
p. 172-174 (notes)].



124 ÉTUDES DE LETTRES

D'une manière analogue, Asinius Pollion (encore un auteur qui
sert de modèle à Chastelain, assure son lecteur Robertet) est cité
chez Pétrarque uniquement à cause de son orgueil excessif qui le

pousse à rivaliser avec Cicéron lui-même, semblablement à

Licinius Calvus, et cette rivalité apporte aux adversaires de
Cicéron une gloire fausse et indigne : « Pollion che 'n tal superbia
salse, / che contra quel d'Arpino armar le lingue / cercando ambe-
duo fame indegno e false» (v. 52-54). Le nom de Salluste —
historien dont Chastelain, d'après la Complaincte, est très proche —
ne figure chez Pétrarque que dans l'appréciation défavorable de
Tite-Live :

Qui vid' io [...]
[...]
Crispo Sallustio, e seco a mano a mano
un che già 1' ebbe a schifo e '1 vide torto :

cio è '1 gran Tito Livio padovano
(Triumphus Fame, v. III, 37 et 40-42).

Le choix de Salluste et d'Asinius Pollion est tout à fait frappant,
car il dévoile l'intention de Robertet de citer les noms propres
connotés d'une manière péjorative chez Pétrarque. Le poète français

«oublie» de mentionner Tite-Live lui-même, qualifié de

«grand» dans les Trionfi, aussi bien que les orateurs exemplaires
des dialogues cicéroniens, Crassus et Antoine, mentionnés par
Pétrarque ensemble avec Pollion.

Les comparaisons de Chastelain avec certains philosophes
semblent un persiflage insolent. Robertet affirme, par exemple, que
Chastelain «imite» Carnéade par son «discours nect et prest»; il
faut souligner que c'est un cas bien rare d'emploi du terme
«imitation» dans toute la liste des anciens auteurs; évidemment, la
comparaison de Chastelain et de Carnéade se justifie aux yeux de
Robertet. Mais quel sens y met-il Dans les Trionfi, le nom de cet
auteur apparaît dans un contexte essentiellement dépréciatif : la
mention de Carnéade est précédée de la caractéristique générale
de son école — école des sceptiques : ces quasi-philosophes sont
assimilés par Pétrarque aux lions et aux dragons ; quant à

Carnéade lui-même, le poète italien assure que son discours était
tellement rapide qu'on ne pouvait pas y distinguer le vrai du
faux :

Vidivi alquanti ch' àn turbati i mari
con venti avversi e con ingegni vaghi,
non per saver, ma per contender chiari,
urtar come leoni, e corne draghi



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA COMPLAINCTE 125

colle code avvinghiarsi : or che è questo
ch' ognun del suo saper par che s' appaghi?
Carneade vidi in suo' studi si desto
che, parlando egli, il vero, e '1 falso a pena
si discernea, cosi nel dir fu presto ;

la lunga vita e la sua larga vena
d'ingegno pose in accordar le parti
che '1 furor litterato a guerra mena,
né '1 poteo far, che come crebber 1' arti
crebbe l'invidia, e col savere inseme
ne' cuori enfiati i suo' veneni à sparti.
{Triumphus Fame, III, v. 90-105)24.

Ajoutons que, dans les Tusculanes, le nom de Carnéade sert à

désigner un batailleur passionné, prêt à défendre des thèses opposées

(V, XXIX, 83). Ainsi, l'objet d'imitation de Chastelain n'a
pas de véritable valeur — ni aux yeux de Pétrarque, ni, selon
toute apparence, aux yeux de Robertet, son lecteur et l'auteur des
paraphrases des Trionfi.

Plus bas, en conclusion de la liste des anciens auteurs auxquels
le «grand George» serait comparable, Robertet énumère certains
épicuriens — Métrodore, Aristippe et Chrysippe (les deux
derniers, aujourd'hui associés à d'autres écoles de philosophie, sont
parmi les successeurs d'Épicure chez Pétrarque). Dans ce cas,
Robertet n'omet pas d'attirer l'attention du lecteur sur le fait qu'il
emprunte ces noms à l'œuvre du poète italien — en renvoyant
directement au contexte dans lequel ils figurent. Robertet clôt cette
dernière énumération par une protestation : « Georges peult bien
estre loué de mesme» (v. 331). Pourtant, si on lit le passage
correspondant des Trionfi, la louange de Robertet tourne au
sarcasme : tous ces philosophes sont des élèves d'Épicure et ce
dernier, apprend-on de Pétrarque, avait une vue faible et

24.Dans les Trionfi, une appréciation qui peut paraître ambiguë accompagne

le nom de Cléanthe, philosophe de l'école stoïcienne, que Chastelain
aurait aussi imité, si l'on en croit Robertet. La Complaincte cite les noms de
Carnéade et de Cléanthe ensemble. Mais, selon les commentaires modernes
des Trionfi, le syntagme « che tira al ver » signifierait « che raffigura concre-
tamente» et pourrait avoir un sens positif. — Cf. Robertet: «Cleantes, portant

le ferme arrest/ D'opinion veritable et tresseure/ George ymita» (v.
315-317), et Pétrarque : «Degli Stoici [...] / vidi [...] / [...] per fermar sua
bella intenzione/ la tavola gentil pinger Cleante/ che tira al ver la vaga opi-
nione» {Triumphus Fame, III, v. 115 et 118-120).



126 ÉTUDES DE LETTRES

obscurcie puisqu'il ne croyait pas à l'immortalité de l'âme —
contrairement à Phérécyde de Syros :

Contra '1 buon Siro che l'umana speme
alzö ponendo 1' anima immortale
s' armô Epicuro, onde sua fama gerne,
ardite a dir ch' ella non fusse taie ;

cost al lume fu fumoso e lippo
con la brigata al sue maestro eguale :

di Metrodoro parlo e d'Aristippo.
Poi con gran subbio e con mirabil fuso
vidi tela sottil ordir Crisippo
(Triumphus Fame, III, v. 106-114).

Pareillement à Carnéade, Métrodore est mentionné dans les
Tusculanes — comme un auteur que personne ne lit, à l'exception
des héritiers directs d'Epicure (II, III, 8).

Il est intéressant de remarquer que Robertet ne trahit pas sa
connaissance des contextes d'où il extrait les noms des « illustres
auteurs », modèles, assure-t-il, qu'aurait suivi le « grand George ».
S'il utilise partiellement les observations de Pétrarque, il enlève
l'élément péjoratif (cf., en particulier, par rapport à Carnéade:
«Carneades en parler nest et prest, [...] Georges imita», v. 314-
317; cf. par rapport à Salluste et Pollion : «Il [s. e.: Chastelain)
approcha de près Crispe Saluste, / De doulx engin et courage
robuste, / Et Pollion equiparable à Tulle», v. 296-298). Robertet,
semble-t-il, masque volontairement l'orientation polémique et
moqueuse de la Complaincte. C'est pour cette raison, probablement,

qu'il met au nombre des modèles de Chastelain quelques
auteurs que Pétrarque loue réellement — par exemple Cicéron,
Virgile, Varron, Xénocrate, Quintilien ou encore certains poètes
lyriques, comme Tibulle, Catulle et Sapho.

Signalons quelques cas particuliers qui confirment notre
lecture. Ainsi, Robertet dissocie le nom d'Hérodote de celui de

Thucydide (l'un fait suite à l'autre dans les Trionfï) et cite le
premier à côté des successeurs d'Épicure. Ensemble avec Hérodote
apparaît, dans la Complaincte, Plutarque25. Or, chez Pétrarque, la
mention de ce dernier n'est pas distanciée de la mention de
Diogène — dont l'appréciation est loin d'être favorable. Dans les

25.11 semble pour le moins douteux que Robertet unisse les noms
d'Hérodote et de Plutarque parce que ce sont des historiens : le troisième
personnage cité dans le même vers est Périandre, l'un des sept sages.



DES DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE À LA COMPLAINCTE 127

Trionfi, ensemble avec Plutarque, on trouve Sénèque et
Quintilien. Robertet mentionne, dans un passage différent, les
deux derniers, mais sans recourir cette fois au texte de Pétrarque.
Ainsi, le sens du passage de la Complaincte où les noms
d'Hérodote et de Plutarque apparaissent à côté de ceux de
Métrodore, Chrysippe, etc., à mon avis, serait le suivant:
« George doit être loué de la même manière que ces auteurs peu
connus, oubliés à juste titre»; nous citons Pétrarque avec le
passage correspondant de Robertet à sa suite :

Diogene cinico, in suo' fatti
assai più che non vuoi vergogna aperto,
e quel che lieto i suoi campi disfatti
vide e deserti, d'altre merci carco
credendo averne invidiosi patti.
Ivi era il curioso Dicearco
ed in suoi magisteri assai dispari
Quintiliano e Seneca e Plutarco
(Triumphus Fame, III, v. 83-90).

J'ay regardé es Triumphes de Pétrarque
Qui d'hystoires reciter fut monarque,
Où j'ay trouvé maint homme de renom :

Herodotus, Périande et Plutarque,
Metrodore, Crixippe et Anaxarque,
Intrépide Aristipe et Zenon,
Et cent autres dont je laisse le nom,
Qui tous ont bruit et louange extresme :

Georges peult bien estre loué de mesme
(Complaincte, v. 323-331)26.

L'impression se confirme que Robertet a étroitement mêlé les
flatteries, les railleries, la dérision, présentant, pour ainsi dire, son
ironie sous forme de louanges — ainsi que Chastelain l'avait fait
dans les Douze Dames.

Si on dresse le bilan de toutes les appréciations péjoratives qui
accompagnent dans les Trionfi les noms des auteurs antiques
auxquels Robertet compare son adversaire défunt, il s'avère que
Chastelain fut un historien médiocre, un orateur infatué et
présomptueux, un philosophe sans valeur. Telle est, semble-t-il, la

26.Cf. aussi: «Ung Seneque pour parler moralement; / Quintilian res-
sembloit proprement, / Grant précepteur de l'art d'humanité / Qui escripvoit
tout à la vérité» (v. 310-313).



128 ÉTUDES DE LETTRES

réponse de Robertet à la critique non moins ingénieuse de
Chastelain dans Les Douze Dames de Rhétorique. La comparaison
de la Complaincte avec les Trionfi démontre que les auteurs « imités

» par Chastelain ne pouvaient pas être considérés comme de
bons modèles. Faut-il imputer les échecs du «mauvais imitateur»
à sa doctrine littéraire

La fin de la Complaincte semble le confirmer. Le narrateur
interrompt brusquement le monologue d'Art, privant ainsi de parole
la troisième dame, Imitation. Pour justifier ce passage inattendu
au discours du narrateur, Robertet affirme qu'il n'est pas en état
de terminer l'ouvrage — tellement il est écrasé par son malheur
Comme dans le préambule, il prend prétexte de la petitesse de son
talent pour ne pas mener à bien son dessein ; de manière comparable,

Chastelain s'était longuement préparé à célébrer son
confrère dans son épître des Douze Dames, mais s'était limité aux
critiques et aux moqueries. À la fin de la Complaincte, la composante

polémique du texte s'affiche une dernière fois : l'œuvre,
annoncée dans le préambule comme un éloge posthume, reste
inachevée, donc imparfaite. Imitation garde le silence, rappelant
par là le mépris que Chastelain éprouvait pour ce concept... de
manière à dénoncer un manque sérieux au sein de sa doctrine
littéraire.

Ludmilla Evdokimova
Moscou


	Des Douze Dames de Rhétorique à la Complaincte : le prolongement du débat littéraire dans la réponse de Jean Robertet

