
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 4

Artikel: La citation éclairante : les épigraphes dans les "enseignes" des Douze
Dames de Rhétorique

Autor: Mühlenthaler, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870317

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870317
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA CITATION ÉCLAIRANTE:
LES ÉPIGRAPHES DANS LES «ENSEIGNES» DES

DOUZE DAMES DE RHÉTORIQUE

Dans la plupart des manuscrits, ainsi que dans les fresques du château de
Saint-Maire à Lausanne, chaque «Enseigne» des douze Suivantes de
Rhétorique est précédée d'une épigraphe. Personne n'a tenté à ce jour d'en
déterminer la provenance, bien que ces citations éclairent la culture dont se
nourrit la poétique dans les Douze Dames de Rhétorique. Sans surprise, on
constatera que dix d'entre elles sont des versets tirés de l'Ancien et du
Nouveau Testament; le choix des passages ne manque pourtant pas d'intérêt,

et on se demandera surtout pourquoi les deux dernières citations
proviennent non pas de la Bible, mais d'un florilège de sentences
aristotéliciennes.

Un troisième cycle romand consacré aux Poétiques en transition

se devait d'accorder une place de choix aux Douze Dames de
Rhétorique. La ville de Lausanne n'est-elle pas dominée par la
cathédrale et le château de Saint-Maire, édifices habités par le
souvenir d'Aymon de Montfalcon, évêque de 1491 à 1517? On lui
doit non seulement le portail occidental de la cathédrale et la
chapelle des Martyrs thébains, mais aussi les fresques dans le corridor

principal du château dont la frise répète inlassablement la
devise du prince-évêque: «si qua fata sinant» (Aen. I, 18). À
gauche, en entrant, le visiteur aperçoit les figures féminines qui
représentent les Douze Dames de Rhétorique-, à sa droite, les
douze Vertus du Bréviaire des Nobles d'Alain Chartier leur font
face. Le texte des deux œuvres, transcrit sur les parois, a fort
souffert de l'humidité. Heureusement, les épigraphes des

Enseignes, placées dans des phylactères indépendants des pièces



74 ÉTUDES DE LETTRES

lyriques, sont restées lisibles ; elles sont fidèles à la leçon des
manuscrits qui, s'ils les transcrivent1, les intègrent à l'illustration
(comme le BnF, fonds fr. 1174 qu'a suivi Louis Batissier2) ou les

placent entre le nom de la Dame et le début de la description
(comme le cod. Ashb. 56 (124) de la Biblioteca Laurenziana à

Florence), de manière à leur assigner la fonction d'un sous-titre.
Comme nous ne disposons à ce jour d'aucune édition critique

des Douze Dames de Rhétorique, il n'est guère étonnant que
personne (du moins à notre connaissance) n'ait tenté d'identifier les

épigraphes. Le choix des textes n'est évidemment pas innocent:
chacune des définitions que les Dames proposent d'elles-mêmes
est éclairée par la citation, laquelle oriente la lecture de la pièce
lyrique. Voyons plutôt

I. Science: «Astitit regina a dextris tuis in vestito deaurato cir-
cumdata varietate»

Dès l'abord s'affiche l'importance de l'intertexte biblique, ce
que les autres épigraphes vont confirmer par la suite. Il s'agit du
verset 10, tiré du Psaume XLIV dans la version de la Vulgate, un
chant à la louange du roi, lequel se transforme, à partir du verset
11, en un épithalame adressé à la future reine. La citation
convient particulièrement bien à la première des Dames, car le
verset suggère que Science occupe, aux côtés de Rhétorique, la
place qui revient à l'épouse assise à la droite du roi. De même que
la reine (ou que le Christ siégeant à la droite du Père) participe à

la gloire de l'époux, l'éclat de Dame Rhétorique rejaillit sur
Science, « splendeur du monde et clarté primitive ».

II. Eloquence: «Diffusa est gratia in labiis meis».

La citation, tirée du même Psaume XLIV, réalise une double
adaptation à la situation d'énonciation. Comme ce n'est plus le
chantre qui célèbre le roi, mais Eloquence qui tisse sa propre

1. Les épigraphes manquent dans le ms. II. 6977 de la Bibliothèque
Royale de Bruxelles, mais Cynthia J. Brown les signale dans l'apparat
critique de son édition : « Du nouveau sur le "mistere" des Douze Dames de
Rhétorique: le rôle de Georges Chastellain», Bulletin de la Commission
Royale d'Histoire, 153 (1987), p. 183-221.

2. Il s'agit de la seule édition complète dont nous disposons ; elle a paru
chez Desrosiers à Moulins en 1838 avec les gravures de Schaal. Comme les

pages ne sont pas numérotées, nous citons sans donner de références
précises.



LA CITATION ÉCLAIRANTE 75

louange, on passe de la seconde à la première personne, et
(implicitement) du masculin au féminin par un procédé récurrent dans
les épigraphes :

Speciosus forma prae filiis hominum
Diffusa est gratia in labiis tuis
Propterea benedixit te Deus in aeternum.
(Psalmi iuxta LXX, XLIV, 3)

La citation tronquée du verset met en exergue l'éloquence de la
Dame au détriment de la beauté de son corps. Dans la pièce
lyrique, quand Éloquence tentera de cerner sa propre nature, elle se
qualifiera d'«angelicque muse» et se servira du même vocabulaire
d'origine biblique pour dire son excellence: elle est un «torrent
piain de grace perfuse», pure voix et don de Dieu aux hommes.

III. Profundité: «Girum celi circuivi et in fluctibus mari
ambulavi»

En citant le verset XXIV, 8 du Livre de Sirach (« gyrum caeli
circuivi sola / Et in profundum abyssi penetravi / Et in fluctibus
mari ambulavi»), Profundité, dont le nom fait écho à la partie
tronquée de la citation, s'identifie à la Sapientia divine. L'image
du mouvement pour signifier l'appréhension de l'univers par
l'esprit traverse aussi bien la source biblique que la pièce
lyrique, placée dans la bouche de celle qui — véritable microcosme

— a «ciel, mer, terre en ma teste petite»: elle est cette
étincelle de la sagesse éternelle par laquelle l'homme participe à

la nature de divine. L'origine transcendante de Profundité est
encore accentuée par le parallélisme que le vocabulaire utilisé tisse
entre le verset cité et le récit de la tempête en mer, quand les
disciples effrayés découvrent le Christ «ambulans supra mare»
(Matth. XIV, 25).

IV. Gravité de Sens: «Dirigit Dominus gressus meos in semitis
suis»

La citation résulte, semble-t-il, de l'amalgame de deux versets
tirés des Psaumes. Au souvenir de VOratio David, source
première (Ps. XVI, 5 : « Perfice gressus meos in semitis tuis / Ut non
moveantur vestigia mea»), se mêle celui du Psaume XXXIX, 3

(« Et exaudivit preces meas / Et eduxit me de lacu miseriae et de
luto fecis / et statuit super petram pedes meos / Et direxit gressus
meos»). Si le premier texte est la prière d'un juste persécuté, le
second est une action de grâce de l'homme auquel Dieu a permis



76 ÉTUDES DE LETTRES

de sortir vainqueur de l'épreuve. Le registre de la louange
convient évidemment mieux à la poétique de l'(auto-)célébration
qui caractérise aussi bien le discours de Gravité de Sens que
celui des Dames précédentes : la modalisation injonctive, expression

du désir dans le Psaume XVI, disparaît dans la bouche de la
suivante de Rhétorique pour céder la place à un acte assertif.

V. Vieille Acquisition: «Ex actibus multotiens reiteratis gene-
ratur habitus»

La source de l'épigraphe est cette fois non pas la Vulgate, mais
Aristote. Elle est tirée d'un florilège de sentences souvent transcrit,

puis imprimé, du XIIIe au XVIe siècle, les Auctoritates
Aristotelis. On l'y rencontre presque mot à mot : « Ex actibus mul-
tum iteratis fit habitus3» est une phrase qui, sous une forme
sensiblement différente, se trouve dans VÉthique à Nicomaque (1103 b
21-22). Voici comment elle se présente dans la Translatio
Grosseteste, version la plus proche que nous connaissions : «Et
omnino et uno utique sermone ex similibus operacionibus, habitus
fiunt4» (nous pouvons donc tout résumer en un mot : les habitudes
sont le résultat d'activités semblables).

L'idée maîtresse, sur laquelle s'ouvre la première partie de
VÉthique à Nicomaque, est que la vertu, comme l'art, s'apprend
en la (le) pratiquant. Isolée de son contexte d'origine, la citation
des Auctoritates Aristotelis paraît réductrice dans la mesure où,
de par la formulation choisie, elle évacue le présupposé de

l'énoncé, selon lequel les actions répétées se transforment en
habitude seulement si elles sont conformes à une aptitude naturelle
de la personne. Cette idée est complètement absente du discours
de Vieille Acquisition: «Je suy l'amas de labeur juvenille, /
Tresor acquis en puerille escolle» dit l'importance de Vexercita-
tio dans la formation du bon poète, en consonance avec
l'enseignement de Quintilien plutôt qu'avec celui d'Aristote.

3. Jacqueline Hamesse, Les Auctoritates Aristotelis, un florilège médiéval.

Étude historique et édition critique, Louvain et Paris : Publications
Universitaires et Béatrice-Nauwelaerts, 1974, p. 234, sentence n° 26.

4. Ethica Nicomachea. Translatio Roberti Grosseteste Lincolniensis sive
"Liber Ethicorum". A. Recensio pura, éd. Renatus A. Gauthier, Leiden-
Bruxelles : Brill-Desclée de Brouwer (Aristoteles Latinus, XXVI, 1-3),
1972, p. 164.



LA CITATION ÉCLAIRANTE 77

VI. Multiforme Richesse: «Multe filie congregaverunt divi-
cias, ego supergressa sum universas»

Par l'épigraphe (Prov. XXXI, 29), Multiforme Richesse s'identifie

à la femme vaillante dont le dernier chapitre des Proverbes
chante les louanges. De même que la maîtresse de maison veille
au bon déroulement des affaires, Multiforme Richesse gère son
trésor, ces joyaux (de rhétorique) que Dieu lui a donnés en
partage, et elle le fait mieux que n'importe quelle autre femme. À
travers la citation biblique se fait jour l'idée d'œmulatio que la
description de la Dame ne reprend pas, du moins pas de manière
explicite.

VII. Flourie Memoire: «Sum quidem similis patri familias qui
profert de thesauro suo nova et vetera»

Dans la Bible {Matth. XIII, 52), la comparaison avec le maître
de maison qui tire de son trésor — on remarquera le lien thématique

avec Multiforme Richesse — du vieux et du neuf, clôt les
paraboles du royaume : elle se réfère au scribe « doctus in regno
coelorum» (dont la sagesse s'oriente au règne des cieux). La citation

est ici particulièrement bien venue puisque, avec elle, on
passe de versets jusqu'à présent empruntés à l'Ancien Testament
à un verset tiré du Nouveau Testament ; de même que le second
livre de la Bible présuppose le premier, Flourie Memoire hérite
les « flouritures » du temps passé, alors que le présent lui «paint
neuves figures». Selon une conception bien médiévale de l'écriture,

le poète ne joue pas la carte de la rupture, mais celle de la
continuité : c'est sur le terrain fécond des prédécesseurs que s'élabore

la nouvelle rhétorique.

VIII. Noble Nature: «Molles quidem carne aptos mente dici-
mus»

Comme pour Vieille Acquisition, la sentence ne provient pas
de la Bible, mais des Auctoritates Aristotelis: c'est la source dans

laquelle, selon toute évidence, on a puisé les deux épigraphes sans
consulter directement les textes du Philosophe. La citation placée
dans la bouche de Noble Nature est tirée du second livre du De
anima (421 a 25-26); elle apparaît telle quelle dans la version du
recueil éditées parmi les œuvres de Bède le Vénérable dans la
Patrologia Latina (vol. 90, col. 1047C). La citation y est toutefois
tronquée, au contraire de la formulation intégrale que propose
l'édition critique des Auctoritates: «molles carne mente aptos



78 ÉTUDES DE LETTRES

dicimus, duros vere ineptos5». Les œuvres d'Aristote publiées au
XVIe siècle avec le commentaire d'Averroès offrent une troisième
variante de la sentence, laquelle confirme qu'elle circulait sous
une forme complète: «Duri enim carne, inepti mente: moles
autem carne, apti6». L'auteur des Enseignes a très probablement
choisi d'éliminer la partie la moins adaptée au contexte des

Enseignes, suivant un procédé de sélection qu'il a pratiqué aussi à

l'égard des citations bibliques.
Le problème majeur est le sens à donner à mens et à caro à une

époque et plus particulièrement dans un texte qui, comme les
Douze Dames de Rhétorique, est imprégné de la pensée
chrétienne. Isolée, la citation rappelle, de par le vocabulaire utilisé,
l'opposition entre la chair et l'esprit et paraît, par là même, difficile

à comprendre, voire contradictoire. Le passage du De anima,
consacré aux sens, affirme la supériorité de l'homme sur les
animaux dans le domaine du toucher. Les personnes, remarque
Aristote, qui ont la peau plus sensible, sont plus ingeniosi (pour
reprendre le terme du commentaire dans l'édition du XVIe siècle);
celles qui ont la peau dure ont au contraire l'esprit lent7. C'est
bien ainsi que le florilège semble comprendre la citation puisque
le commentator reprend à Averroès (In De anima, II, corn. 94) une
remarque qui explicite le sens de la sententia: «Homo boni tactus
semper est discretus, sic etiam est de aliis sensibus» (n° 126:
L'homme dont le toucher est développé est toujours intelligent, et
il en va de même pour les autres sens).

Mais que fait Noble Nature de la sentence aristotélicienne Il
n'y a dans la pièce lyrique aucune allusion au sens du toucher;
seul est retenu le « désir d'apprendre et de valoir» qui pousse
certains à exalter leur noble nature. Le mécanisme est révélateur
quant à la manière dont les citations ont été choisies et utilisées :

5. J. Hamesse, Les Auctoritates Aristotelis, p. 182, sentence n° 99. Nous
remercions Yvan Bourquin, de la Bibliothèque Cantonale et Universitaire de
Lausanne, et Jean-Yves Tilliette, professeur à l'Université de Genève, de
leur aide pour retrouver la source des épigraphes.

6. Aristotelis opera cum Averrois commentariis, Venetiis apud Junctas,
1562-1574 (réimpression: Frankfurt: Minerva, 1962), suppl. II, fol. 98.

7. Cf. Aristotle, De anima, éd. R.D. Hicks, Cambridge: University
Press, 1907, traduction de l'original grec proposée à la p. 91: «For hard-
skinned men are dull of intellect, while those who are soft-skinned are
gifted ».



LA CITATION ÉCLAIRANTE 79

pour assurer le lien entre la pièce et l'épigraphe, on s'appuie sur
un mot-clé, négligeant en large mesure les effets de sens plus précis

que la phrase avait dans son contexte d'origine. Placée dans la
bouche de la personnification, la citation devient un appel à cultiver

ce qui fait l'excellence de l'homme: c'est par l'esprit que
nous nous élevons vers la perfection. Les Enseignes renouent
ainsi avec l'idéal rhétorique du vir bonus bene dicendi peritus et
tissent en même temps un lien fort avec l'idéal chevaleresque
proposé par Le Bréviaire des nobles d'Alain Chartier. Que les deux
textes soient placés face à face dans le château de Saint-Maire
témoigne d'une idéologie nobiliaire mûrement réfléchie : les deux
séries se complètent pour dire la perfection à la fois morale et
rhétorique à laquelle on aspire à la cour du prince-évêque.

IX. Clere Invention: «Qui petit accipit et qui querit invenit.
Petenti dabitur et pulsanti aperietur».

Retour à la Bible On reconnaît sans peine un passage célèbre
CMatth. VII, 8 ; cf. Luc XI, 9) du sermon sur la montagne.
L'épigraphe légitime l'action de Clere Invention qui, comme
Profundité, parcourt l'univers tout entier pour «bien bastir» et
«noblement pourtraire» l'œuvre. On passe de la quête du

royaume des cieux à la recherche d'une perfection dans les
domaine à la fois de Yinventio et de la dispositio, de cet «assortir
bien» évoqué dans la seconde strophe.

X. Precieuse Possession: Et qui creavit me requievit in taber-
naculo meo»

Dans l'illustration du ms. BnF, fonds fr. 1174, que reproduit la
gravure de Schaal dans l'édition de Louis Batissier, on lit «suo»
à la place de « meo ». La leçon que nous citons, attestée aussi par
le Cod. Ashb. 56 (fol. 8vo) de la Biblioteca Laurenziana à

Florence, est certainement à préférer, ne serait-ce qu'à cause de sa
fidélité à la source, un verset tiré de la Sapientiœ Laus, comme
l'est celui de la troisième Dame, Profundité: «tune praecepti et
dixit mihi creator omnium / Et qui creavit me requievit in taber-
naculo meo» (Sir. XXIV, 12). En parfaite consonance avec le
discours de la Sagesse biblique, qui se présente comme le lieu
privilégié où Dieu se manifeste, la pièce lyrique thématise, à

travers une série de métaphores, l'inspiration du poète. L'écrivain
est un poeta vates que «Dieu [...] glorifie», faisant de lui le
réceptacle de sa grandeur et, par conséquent, son délégué sur terre.



80 ÉTUDES DE LETTRES

XI. Deduction Louable: «Deducet me mirabiliter dextera mea»

La citation est tirée, comme celle des deux premières suivantes
de Rhétorique, du Psaume XLIV: « specie tua et pulchritudine tua
/ Et intende prospéré procédé et régna / propter veritatem et man-
suetudinem et iustitiam / et deducet te mirabiliter dextera tua»
(Ps. XLIV, 5). Line fois de plus, le choix de l'épigraphe néglige le
contexte d'origine, car seule intéresse la présence d'un mot-clé
(« dextera mea ») pour tisser un lien thématique avec la pièce
lyrique : Deduction Loable parlera de sa «main providente», si
habile à tisser l'œuvre, puis évoquera ses «droitures», ses qualités.
Le nom de Discretion, dont le manuscrit II. 6977 de la
Bibliothèque Royale gratifie la onzième Dame, ne serait guère
venu à l'esprit du copiste, s'il avait transcrit le verset: de toute
évidence, le nom de Deduction Loable est forgé sur le «deducet»
de la citation en épigraphe.

XII. Glorieuse Achevissance: «Vultum meum admirabuntur di-
vites plebis quia speciosa informa pre filiabus dominum»

L'importance du Psaume XLIV se confirme, renforçant les liens
entre les premières et les dernières Dames de Rhétorique, de
manière à créer un effet de circularité où la fin fait écho au début des

Enseignes. L'épigraphe combine les extraits de deux versets dont le
premier est le même (XLIV, 3) que celui mis à profit pour
Eloquence : « speciosus forma prae filiis hominum / Diffusa est gratia

in labiis tuis / Propterea benedixit te Deus in aeternum». Il est
complété par le verset XLIV, 13: Et filiae Tyri in muneribus /
Vultum tuum deprecabuntur implorer, prier instamment) divites
plebis».

* * *

A travers le poids de la Bible dans la série des épigraphes
s'affirme le caractère sacré de la rhétorique ; la place accordée plus
particulièrement au Psaume XLIV fait des pièces lyriques un
chant de gloire à l'art d'écrire. La laudatio proclame un idéal de

perfection que traduisent, symboliquement, le nombre des douze
Dames et la structure en cercle des Enseignes, où la fin rejoint le
début. L'œuvre vise à embrasser la création tout entière; elle
donne accès à la lumière éblouissante8 de l'univers et, au-delà,

8. Cf. Estelle Doudet, «Le tain du miroir: l'art poétique dérobé des
Douze Dames de Rhétorique», Pris-MA XVII/1, n° 33 (2001: «Clarté:
Essais sur la lumière», I), p. 43-55.



LA CITATION ÉCLAIRANTE 81

des mondes éternels que le poète recrée par l'arrangement approprié

des mots et des figures, imitant ainsi dans l'écriture l'acte
créateur de Dieu. À la suite de Geoffroy de Vinsauf et de Dante9,
on ne saurait affirmer plus haut la dignité de la rhétorique, à une
époque où l'idée d'une affinité entre la poésie et la théologie, de
Boccace à Laurent le Magnifique10, fait son chemin en Italie
d'abord, dans l'Europe humaniste ensuite.

Jean-Claude Mühlethaler
Universités de Lausanne et de Genève

9. Cf. Jean-Yves Tilliette, Des Mots à la Parole. Une lecture de la
Poetria nova de Geoffroy de Vinsauf, Genève : Droz, 2000, p. 179-180.

10. Cf. Francesco Bausi, «Poésie et religion au Quattrocento», in:
Poétiques de la Renaissance. Le modèle italien, le monde franco-bourguignon

et leur héritage en France au XVIe siècle, sous la direction de Perrine
Galand-Hallyn et Fernand Hallyn, Genève : Droz, 2001, p. 218-235.




	La citation éclairante : les épigraphes dans les "enseignes" des Douze Dames de Rhétorique

