Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 2-3

Artikel: Une différence fondametale entre la psychanalyse et la
phénomeénologie

Autor: Civita, Alfredo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870311

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE DIFFERENCE FONDAMENTALE ENTRE
LA PSYCHANALYSE ET LA PHENOMENOLOGIE

Cet article porte sur la caractérisation des principales affinités et diffé-
rences que 1’on trouve entre la psychanalyse et la phénoménologie. Les affi-
nités sont nombreuses et importantes. La principale est probablement la
suivante : la psychopathologie du paticnt n’a de sens que si on situe ses
symptomes dans la trame globale de sa vie. La psychanalyse et la phénomé-
nologie se différencient toutefois autour d’un point qui a une importance
théorique et clinique fondamentale. A partlr de Freud, la définition d’une
technique thérapeutique a toujours représenté un aspect crucial de la ré-
flexion et de la pratique psychanalytique. Il n’y a pas de psychanalyse, s’il
n’y a pas une technique qui organise le processus thérapeutique. Au
contraire, dans la phénoménologie, il y a la théorie et il y a 1’art thérapeu-
tique, mais la technique manque. La technique est laissée a la liberté et a la
personnalité du thérapeute.

Avant d’aborder les analogies et les différences entre la phéno-
ménologie et la psychanalyse dans leur rapport a la connaissance
psychopathologique, je ferai a titre d’introduction, une bréve ré-
flexion sur le concept de psychopathologie.

Dans la littérature psychiatrique et psychopathologique
contemporaine, nous rencontrons les définitions les plus diffé-
rentes du champ d’investigation de la psychopathologie. Celles-ci
vont de définitions trés limitées, qui circonscrivent la recherche
psychopathologique a la description des divers symptomes psy-
chiques, jusqu’a des définitions extrémement vastes qui inseérent
méme 1’étiologie et 1’épidémiologie dans le champ d’investiga-
tion de la psychopathologie.

Cette situation s’avere d’autant plus complexe que dans la psy-
chopathologie du XX°® siecle — et aussi, du reste, dans la



306 ETUDES DE LETTRES

psychiatrie et dans la psychologie — il n’y a pas un solide et
vaste corps de connaissances et de méthodes acceptées par 1’en-
tiereté de la communauté scientifique — comme c’est le cas, au
contraire, dans d’autres disciplines scientifiques et aussi dans
d’autres branches de la médecine.

La psychopathologie est une science divisée, plurielle, dans la-
quelle cohabitent, souvent de maniere litigieuse, les doctrines et
les stratégies les plus différentes. Il y a une psychopathologie
phénoménologique, une psychopathologie psychanalytique, une
psychopathologie cognitive, une psychopathologie biologique, et
ainsi de suite.

Pour essayer de faire un peu de clarté dans cette situation si
confuse, et aussi pour introduire mon sujet, je vous proposerai
deux éclaircissements.

Le premier est une caractérisation générale du champ d’inves-
tigation de la psychopathologie. Nous pouvons dire que le do-
maine de la psychopathologie se compose de trois aires: les
différents symptomes psychiques, les maladies mentales et 1a no-
sographie, c’est-a-dire la recherche des criteres de différenciation
des diverses pathologies mentales.

Le second éclaircissement est décisif pour le déroulement de
mon discours. Il s’agit d’établir une distinction nette entre deux
niveaux différents de la recherche psychopathologique: un pre-
mier niveau que j’appellerai descriptif et I’autre que je nommerai
structural.

Je définirai la psychopathologie descriptive dans les termes
suivants. Elle étudie les faits psychopathologiques — les symp-
tomes et les maladies mentales — d’un point de vue extérieur,
sans se demander s’il faut aller au-dela de ce que 1’observation
objective nous montre.

Du point de vue descriptif, les symptomes psychiques — le dé-
lire, I’hallucination, I’agitation psychomotrice, etc. — sont percus
et pensés simplement comme des anomalies de 1’activité mentale
ou de la conduite. Quant aux maladies mentales, elles sont consi-
dérées comme de pures collections de symptomes.

Un exemple qui éclairera tout de suite le concept de psychopa-
thologie descriptive est le DSM, le manuel nosographique le plus
important et le plus diffusé dans le monde. Les principaux para-
metres avec lesquels le DSM définit une maladie mentale et la
situe du point de vue nosographique, sont les suivants: une énu-
mération des symptomes pour poser le diagnostic ; une énuméra-



PSYCHANALYSE ET PHENOMENOLOGIE 307

tion ultérieure des données cliniques (symptomes, rapports phy-
siques ou de laboratoire) qui peuvent étre présents ; des informa-
tions sur le début, le cours, la familiarité, I’incidence statistique,
etc.; des critéres pour le diagnostic différentiel.

Le DSM, délibérément, reste non seulement a la surface des
faits, mais évite également de s’interroger sur les connexions qui
subsistent entre les faits et les symptomes psychopathologiques.
Le DSM est donc un exemple tres précis et de haute valeur, 2 mon
avis, de psychopathologie descriptive.

Completement différentes sont 1’attitude et les modalités cogni-
tives de la psychopathologie structurale. La psychopathologie
structurale ne se contente pas d’une description passive et exté-
rieure des faits psychopathologiques; elle va au-dela des faits,
par-dela ce qui apparait simplement, pour chercher les structures
qui organisent et gouvernent la maladie mentale.

Ici, j’utilise le mot « structure » dans une acception absolument
générale : nous pouvons appeler structure, tout ce qui est localisé
au-dela des faits et qui leur confére un sens. Chaque théorie psy-
chopathologique concgoit en effet les structures comme bon lui
semble. Par exemple, dans la psychopathologie psychanalytique,
les structures concernent 1’inconscient et les conflits psychiques ;
dans la psychopathologie phénoménologique de Binswanger, les
structures concernent 1’étre-dans-le-monde et le projet de monde ;
dans la psychopathologie phénoménologique de Minkowski, elles
ont affaire avec la temporalité vécue et le trouble générateur de la
pathologie. Enfin, sont aussi de nature structurale, les distinctions
de Bleuler entre les symptomes fondamentaux et les symptomes
accessoires de la schizophrénie, et la théorie de Schneider des
symptomes de premier rang.

Dans toutes ces conceptions, et dans bien d’autres, il y a la re-
cherche de quelque chose qui ne se montre pas a 1’observation ob-
jective, mais qui fonde et structure la maladie mentale.

Je crois que la distinction entre la psychopathologie descriptive
et la psychopathologie structurale est trés utile pour comprendre
le dispositif épistémologique des différentes théories psychopa-
thologiques et aussi psychiatriques. De plus, cette distinction a
une justification historique précise et trés intéressante.

Si nous jetons un coup d’ceil a I’histoire de la psychopathologie
et de la psychiatrie de 1’ Antiquité jusqu’a nos jours, nous consta-
tons que la médecine ancienne, grecque et romaine — a peu pres
de Hippocrate jusqu’au VI° siecle apres J.-C. — a édifié un solide



308 ETUDES DE LETTRES

et riche systéeme psychopathologique qui comprenait la descrip-
tion de nombreux symptomes psychiques, la description, souvent
trés précise, d’ importantes pathologies psychiatriques et neurolo-
giques (la mélancolie, la manie, 1’hystérie, la démence, 1’épilep-
sie, la léthargie, la frénésie) et enfin la définition de critéres
différentiels précis, comme la distinction entre maladies aigués et
chroniques, la présence ou ’absence de fievre, la présence d’un
arrét ou d’une excitation idéo-motrice.

Il est intéressant et aussi surprenant de découvrir que la psy-
chopathologie ancienne a survécu, au fond, jusqu’au XVIII®
siecle. A mon avis, deux facteurs principaux ont permis une si
longue persistance. Le premier est la conviction universellement
acceptée dans la communauté des médecins que les maladies
mentales dépendent d’un substrat organique. Le second facteur
est I’orientation completement descriptive de la psychopathologie
ancienne. Un authentique intérét structural n’affleure jamais. Il
apparait parfois dans les écrits des philosophes, par exemple chez
Cicéron et Sénéque, mais la corporation médicale ne le prend pas
au sérieux.

La situation commence progressivement a changer au XIX®
siccle, pour enfin changer complétement au XX°¢ siecle.
Aujourd’hui, la recherche descriptive est certes encore présente et
vitale — la fortune et la grande diffusion du DSM nous le montre
sans aucun doute. Néanmoins, 1’exploration de la dimension
structurale de la maladie mentale a acquis une importance absolu-
ment fondamentale.

Ce changement a enrichi la connaissance psychopathologique,
mais il a aussi engendré le phénomene de la fragmentation du sa-
voir psychopathologique, dont j’ai parlé précédemment.

Comme ligne de partage, et comme tournant entre la psychopa-
thologie ancienne et la psychopathologie moderne, dans laquelle
commence a émerger un intérét structural, nous pouvons prendre
I’ceuvre de Philippe Pinel. Pinel, d’un c6té, est encore fortement lié
a la psychopathologie ancienne, ce qui se retrouve a la fois dans sa
proximité scientifique et spirituelle avec les auteurs classiques et
dans le style de ses descriptions cliniques. D’un autre c6té, il est au
contraire décidément moderne et projeté vers le futur. Dans un pas-
sage trés connu de 1’introduction de son Traité médico-philoso-
phique sur I’aliénation mentale ou la manie (1¥ édition en 1800),
il analyse les difficultés particulieres que 1’étude des maladies
mentales présente par rapport a 1’étude des maladies internes.



PSYCHANALYSE ET PHENOMENOLOGIE 309

Il parle a ce propos de la répugnance, de la peur, de I’ennui, de
I’exaspération que le malade mental peut provoquer chez le mé-
decin. Il parle également de la méfiance des malades et de 1’obsti-
nation tenace avec laquelle ils cachent a autrui, et surtout au
médecin, le secret qui se cache dans leur folie, dans leur délire.
Pinel reconnait, enfin, dans la candeur, la seule attitude qui peut
permettre au médecin de s’approcher du malade, pour conquérir
le secret de sa folie.

Dans les faits, la réalisation pratique de ce programme — une
réalisation que nous pouvons deviner sur la base des histoires cli-
niques présentées dans le Traité — est assez discutable. En parti-
culier, on se rend compte que la candeur, dont parle Pinel dans
I’introduction, ne devient qu’un masque du médecin pour gagner
la confiance et les confidences du malade. Il ne s’agit pas de com-
prendre, mais de soutirer, de voler le secret de sa maladie — en
italien il s’agit de un carpire non pas de un capire (d’un rapt et
non pas d’un comprendre).

Malgré cette limite qui concerne la clinique, la perspective psy-
chopathologique tracée par Pinel dans son introduction reste ex-
trémement intéressante et moderne ; et nous pouvons considérer
qu’elle ouvre la recherche psychopathologique a la dimension
structurale.

Le point qui me semble décisif est le suivant. Pinel a compris
que pour réaliser une connaissance psychopathologique plus pro-
fonde et efficace, il faut se préoccuper des barriéres qui, dans le
cadre de la relation entre le médecin et le malade, s’opposent a la
connaissance psychopathologique. Et il y a des barrieéres autant du
c6té du médecin, (c’est-a-dire sa répugnance, sa peur, son ennui
etc.) que du coté du patient (la méfiance, 1’angoisse que le secret
de sa souffrance soit découvert). Bref, nous pourrions dire que
Pinel pose le probleme du setting de la connaissance psychopa-
thologique et de 1’action thérapeutique.

J’en viens maintenant au sujet principal de mon propos: les ca-
ractéristiques de la connaissance psychopathologique dans la phé-
noménologie et la psychanalyse. Si nous nous référons a la
distinction précédemment introduite, il n’y a pas de doute que les
deux écoles sont de nature structurale en ce qui concerne les trois
aires du champ d’investigation de la psychopathologie : les symp-
tomes, les maladies mentales et les critéres nosographiques.

Dans les deux positions, il y a I’idée que la maladie mentale,
pour le dire avec Pinel, renferme et cache un secret, c’est-a-dire



310 ETUDES DE LETTRES

quelque chose qui ne se montre pas a 1’observation extérieure
mais qui a un réle fondamental dans 1’origine et la construction de
la pathologie.

De plus, dans les deux cas, il y a la certitude que la connais-
sance psychopathologique présente des caracteres particuliers qui
exigent d’établir avec le patient une relation spéciale — une rela-
tion tres différente du rapport qu’entretiennent le médecin et le
malade dans la médecine générale. Il s’agit d’une relation qui im-
plique de s’approcher profondément et, dans un certain sens,
d’endosser la souffrance du malade.

Il découle de tout cela la nécessité commune d’utiliser des mé-
thodes de connaissance qui sont étrangeres tout autant a la méde-
cine somatique qu’aux sciences naturelles. Par exemple:
I’empathie, 1’ Einfiihlung, I’intuition des essences, ’insight, 1’in-
terprétation. Il s’agit, dans tous les cas, de méthodes qui mobili-
sent chez le psychothérapeute, non seulement ses fonctions
cognitives mais aussi son monde affectif et son imagination.

Mais I’élément commun le plus important du point de vue épis-
témologique concerne, & mon avis, la maniére de percevoir, de
penser et de traiter dans la pratique les phénomeénes psychopatho-
logiques. Les symptomes ne sont pas détachés de la vie et de la
subjectivité du malade, comme on le fait dans la psychopatholo-
gie descriptive, laquelle objective et dépersonnalise les symp-
tomes, en les transformant en des anomalies de 1’activité mentale
ou de la conduite. La psychanalyse, comme la phénoménologie
laissent les symptomes a leur place naturelle et originaire, dans la
trame globale et toujours embrouillée de la vie du patient. C’est
seulement a cette condition que la maladie mentale se montre,
dans sa totalité, comme douée d’une cohérence et d’un sens.

Cette attitude épistémologique commune a 1’égard de la patho-
logie mentale a une conséquence importante sur la présentation
des cas cliniques. L’anamnése, le diagnostic, le pronostic, la des-
cription symptomatologique, les diverses informations objectives
relatives a la famille, a 1’école, au travail, etc., sont considérées
comme insuffisantes, ou mieux, elles ne forment rien de plus
qu’un point de départ provisoire, qui doit simplement orienter la
recherche structurale. Cela signifie que 1’histoire de la maladie
mentale d’une personne finit, en théorie, par coincider avec 1’his-
toire complete de sa vie extérieure et intérieure.

Dans la psychanalyse et dans la phénoménologie, il y a, enfin,
une profonde hostilité, une profonde méfiance a 1’égard d’une



PSYCHANALYSE ET PHENOMENOLOGIE 311

psychopathologie exclusivement descriptive. Cela se montre clai-
rement a travers les critiques dures que beaucoup de psychana-
lystes et de phénoménologues ont adressées contre le DSM et la
philosophie psychopathologique qu’il implique.

Les aspects que j’ai illustrés représentent des points importants
de la proximité entre la psychanalyse et la phénoménologie. Il
s’agit d’une proximité non seulement scientifique et clinique,
mais aussi, et je crois surtout, spirituelle et culturelle.

Mais naturellement, il y a aussi des différences trés importantes
et visibles. Elles concernent les contenus spécifiques de la psy-
chopathologie: les théories générales et particulieres, les mé-
thodes d’investigation, le style d’analyse, la philosophie qui
soutient leur base. Ces différences sont du reste évidentes et bien
connues, et je crois qu’il n’est pas nécessaire de les énumérer.
Aussi, je préfere seulement prendre en considération un aspect
particulier auquel, peut-€tre, beaucoup de ces différences peuvent
étre reconduites.

J’ai dit précédemment qu’un élément commun et important a la
psychanalyse et a la phénoménologie est 1’attitude a 1’égard du
patient, une attitude qui implique de s’approcher profondément de
sa souffrance. La psychanalyse et la psychiatrie phénoménolo-
gique s’efforcent d’établir avec le patient une relation dépourvue
de barrieres.

Eh bien, je crois que cette levée des barriéres et ce contact avec
la souffrance du patient se réalisent d’une fagcon complétement
différente dans la psychanalyse et dans la phénoménologie. Le
point décisif émerge si nous considérons le contexte, le cadre ma-
tériel et mental dans lequel a lieu I’observation clinique, et par
conséquent, la connaissance psychopathologique. La question
concerne donc le setting de la connaissance psychopathologique.
Ici émerge, & mon avis, la différence fondamentale et originaire
entre psychanalyse et phénoménologie.

Examinons brieévement le probléme. Mais je dois déclarer tout
d’abord une information personnelle. Je connais par expérience
directe, comme patient et comme psychothérapeute, la méthode
de la psychanalyse. Je n’ai par contre seulement qu’une connais-
sance indirecte, livresque, de la méthode phénoménologique.

A partir de Freud, qui a réalisé une authentique révolution par
rapport a la pensée psychiatrique précédente, la psychanalyse a
développé une réflexion continue et tourmentée sur la question du
setting, c’est-a-dire sur I’organisation du cadre matériel et mental



312 ETUDES DE LETTRES

de la situation analytique. Il n’y a pas de psychanalyse, s’il n’y a
pas de setting organisé selon des clefs psychanalytiques. Le set-
ting est le dispositif indispensable qui rend possible 1’observation,
la connaissance et le traitement psychanalytique.

Je ne veux pas m’étendre sur les caractéristiques du setting
psychanalytique. Je vais m’en tenir a reprendre le point qui, par
rapport a notre probleme, me semble le plus important. Ce point
concerne 1’attitude mentale et relationnelle du psychanalyste en-
vers le patient. Et naturellement, il faut repartir de Freud, qui,
dans ce cas également, a tracé les coordonnées de tout ce qui sera
pensé dans la psychanalyse a sa suite.

Dans un écrit de 1912, intitulé Conseils aux médecins sur le
traitement analytique, Freud illustre 1’attitude idéale du psycha-
nalyste a 1’aide de deux célebres analogies : 1’analogie du chirur-
gien et celle du miroir. Il écrit:

Je ne saurais trop instamment recommander a mes collegues de
prendre comme modele, au cours du traitement analytique, le
chirurgien. Celui-ci, en effet, laissant de c6té toute réaction af-
fective et jusqu’a toute sympathie humaine, ne poursuit qu’un
seul but: mener aussi habilement que possible son opération a
bien. [...] le médecin doit demeurer impénétrable et, a la ma-
niere d’un miroir, ne faire que refléter ce qu’on lui montre'.

Le psychanalyste doit donc étre froid et lucide comme un chirur-
gien, et ne doit montrer au patient rien de plus que ce que le pa-
tient lui-méme, lui montre.

Ces indications et beaucoup d’autres relatives a la technique du
traitement psychanalytique, ont donné lieu par la suite a la notion
de neutralité. Nous pouvons expliquer cette notion avec une série
de recommandations de contenu négatif: le psychanalyste — en
principe — ne doit pas fournir au patient des conseils ou des di-
rectives, il ne doit pas prodiguer des gratifications ou des re-
proches; il ne doit pas répondre aux questions, demandes,
curiosités du patient (surtout si elles concernent sa personne); il
s’abstiendra de manifester ses opinions politiques, culturelles, es-
thétiques, religieuses ; enfin, il ne doit jamais prendre position sur
n’importe quel probléme, méme sur le bien-étre du patient.

De tout cela émerge une image caricaturale du psychanalyste :
une personne sans dme, glaciale, imperturbable, douée d’une to-
tale maitrise de lui-méme.

1. Sigmund FREUD, «Conseils aux médecins sur le traitement analy-
tique », in La technique psychanalytique, Paris : PUF, 1953, p. 65; 69.



PSYCHANALYSE ET PHENOMENOLOGIE 313

La réalité, évidemment, est autre chose. Les mots de Freud, que
j’ai cités, remontent a une époque durant laquelle la psychanalyse
n’avait pas encore défini son identité théorique et clinique, si bien
qu’il était décisif pour Freud de différencier d’une fagon trés nette
la méthode psychanalytique d’autres positions cliniques et théo-
riques.

Par la suite, la situation a changé considérablement. Sans abor-
der des questions trop spécifiques, je mentionnerai juste 1’impor-
tance toujours plus grande que le thé¢me du contre-transfert a
acquis dans ’univers psychanalytique. Bien loin de devoir inter-
dire ses sentiments et ses réactions émotives, le psychanalyste
doit utiliser ce qu’il éprouve en lui-méme comme guide de son
exploration psychanalytique. Beaucoup de psychanalystes pensent
en effet que le contre-transfert constitue 1’instrument principal
pour la connaissance psychanalytique et pour la conduite du trai-
tement. Le contre-transfert serait comme la boussole de la naviga-
tion psychanalytique.

Toutefois, les vieilles recommandations de Freud a propos de la
neutralité du psychanalyste mettent en lumiere un trait psycholo-
gique qui est et qui reste constitutif de la situation psychanaly-
tique, et par conséquent du setting mental et relationnel du
psychanalyste. Nous pouvons décrire ce trait-ci en disant que le
psychanalyste ne doit pas entrer et se laisser attirer dans le jeu du
patient.

Qu’est-ce que signifie ce conseil? Ce conseil dérive d’un
concept fondamental de la psychanalyse, un concept qui concerne
la théorie du transfert. Il s’agit de la thése selon laquelle le patient
reproduira dans le traitement analytique les mémes conflits affec-
tifs que ceux qui sont a 1’origine de sa pathologie. En d’autres
termes, il adressera vers la personne du psychanalyste les senti-
ments, les angoisses et les attentes, souvent d’origine infantile,
qui ont généré et consolidé ses troubles.

En se faisant attirer de part en part dans le jeu du patient, le
psychanalyste perd la perspective privilégi€e de sa position analy-
tique, la possibilité de comprendre et d’opérer d’une facon effi-
cace.

Bien siir, puisque la compréhension du transfert est décisive
pour la conduite du traitement, il faut que le psychanalyste, avec
une partie de lui-méme, entre dans le jeu et accueille le rdle affec-
tif et transférentiel que le patient lui assigne — autrement le
transfert lui resterait inconnu. Mais tous les psychanalystes



314 ETUDES DE LETTRES

s’accordent sur le fait qu’avec une autre partie de lui-méme, le
psychanalyste doit rester au dehors du jeu, afin de pouvoir obser-
ver et comprendre ce qui se passe a I’intérieur du jeu.

Le setting mental du psychanalyste exige donc une sorte de dé-
doublement intérieur, de scission du psychanalyste entre une partie
qui se laisse attirer complétement dans la relation interpersonnelle
et transférentielle, et une autre qui observe et cherche a com-
prendre les choses. C’est cette seconde partie qui donne les inter-
prétations et c’est elle qui doit conserver la neutralité.

Tout cela se joint a un autre aspect important de la psychana-
lyse, que Freud a souvent souligné. La relation psychanalytique se
distingue de la relation traditionnelle entre le médecin et le pa-
tient, et des relations humaines usuelles et multiformes. L’espace
et le temps de chaque séance, comme de I’entieéreté du traitement,
forment une sorte d’aire intermédiaire — une aire transitionnelle
dirait Winnicott — entre le dedans et le dehors, la réalité et 1’ima-
gination. C’est précisément le setting relationnel, avec son dédou-
blement, qui rend possible cette configuration particuliére.

Je passe maintenant a la psychopathologie phénoménologique.
La question sur laquelle je veux m’arréter est la suivante. Quelle
est le setting phénoménologique ? Dans quel cadre matériel et
mental se réalise le proces de formation de la connaissance psy-
chopathologique ?

Tout d’abord, on peut observer qu’il n’y a pas dans la littéra-
ture phénoménologique une réflexion spécifique sur cette ques-
tion. Ou mieux : la réflexion sur ce probléme n’est pas séparée de
la réflexion sur la méthode de la connaissance phénoménolo-
gique. A mon avis, cette indistinction entre les deux problémes
constitue la différence décisive et la plus profonde entre la psy-
chanalyse et la phénoménologie.

Mais avant d’aborder ce point-ci, il est intéressant de remar-
quer que dans les rares occasions ou les phénoménologues ont
soulevé le probleéme de leur cadre mental dans la relation psycho-
thérapeutique, nous rencontrons a nouveau une affinité trés signi-
ficative avec la psychanalyse. Je me réfeére en particulier a 1’écrit
De la psychothérapie (1935) de L. Binswanger — un de ses tra-
vaux les plus profonds, selon moi. A propos de 1’attitude, de la
position mentale du psychothérapeute, Binswanger fait les obser-
vations suivantes :

[...] nous devons nous en tenir d’abord a ceci, que 1’étre-méde-
cin impose des limites a 1’€tre-avec-le-prochain et dans quelle



PSYCHANALYSE ET PHENOMENOLOGIE 315

mesure il le fait et qu’il [I’étre-médecin] lui ajoute quelque
chose de nouveau [...]. Cet élément de nouveau [...] ne peut pas
naitre a partir de 1’étre-avec-un-autre-lui-méme mais seulement
a partir du service médical relatif au devoir médical « pratique »
[...]. Ces deux spheres, I’étre-avec-le-prochain et cet élément
nouveau, 1’étre-médecin, ne sont pas dans une relation de 1’un
aprés 1’autre, de 1’a-c6té-de-1’autre, ou de 1’a-partir-de-1’autre,
mais dans le rapport «dialectique» 1’un envers-1’autre. [...]
Communication dans 1’existence et action dirigée vers un but de
délivrance et de conduite de «forces» biologico-psycholo-
giques, voila les deux pdles dialectiques de la psychothérapie
médicale [...]%.

Je pense qu’ici se présente une polarisation dialectique tres
semblable au dédoublement que nous avons trouvé dans la psy-
chanalyse. Le pdle de I’€tre-un-homme correspond a la part du
psychanalyste qui, dans le traitement, entre dans le jeu du patient ;
tandis que le pdle de 1’é€tre-un-médecin correspond a la part qui
n’entre pas dans le jeu et qui observe et fournit les interprétations.

C’est Binswanger lui-méme qui, du reste, remarque la corres-
pondance. Apreés avoir établi cette polarisation dialectique,
Binswanger fait allusion a un épisode tres intéressant d’un cas cli-
nique. Il s’agit d’une jeune malade hystérique qu’il traitait avec la
méthode de la psychanalyse. La malade présentait, entre autres
choses, des persistantes et bruyantes crises de hoquet. Binswanger
est d’abord perplexe et ne sait que faire, puis il a une idée subite
(Einfall):

Nous nous souviendrons toujours avec quelle soudaineté s’im-
posa a nous 1’idée, ou si 1’on veut, I’inspiration, de nous appro-
cher doucement du lit de la malade, de poser sur son cou les
doigts de notre main droite, et de comprimer si fort la trachée
qu’elle en perdit le souffle et se débattit pour essayer de se libé-
rer de 1’étranglement [...]. C’est ainsi que le hoquet fut brutale-

ment interrompu pour disparaitre completement apres deux ou
trois rechutes, qui furent traitées de la méme maniére?.

Binswanger rappelle cet épisode dans ses Souvenirs sur
Sigmund Freud (1955) et le relie a une lettre de Freud, recue en
1922, dans laquelle le pere de la psychanalyse s’adressait a lui au
sujet d’'une malade commune atteinte d’une trés grave névrose

2. Ludwig BINSWANGER, «De la psychothérapie», in Introduction a
I’analyse existentielle, Paris : Minuit, 1971, p. 122-123.
3. Ibid., p. 124-125.



316 ETUDES DE LETTRES

obsessionnelle. «Ce n’est — écrit Freud — que par ’union de
’analyse et de |’interdiction (contrainte contraire) que 1’on peut,
peut-étre, arriver encore a quelque chose chez elle*.» En com-
mentant ces mots, Binswanger écrit: « Ce “jugement” est d’autant
plus intéressant qu’a ma connaissance, il est absolument isolé, et
qu’on y découvre, comme si souvent, un Freud beaucoup plus
“tolérant” que beaucoup de ses partisans, qui considerent une telle
“union” comme une erreur technique’. » Ensuite, il mentionne son
intervention active sur la malade avec le hoquet: «J’en pus faire
moi-méme 1’expérience a la suite [...] d’un cas de hoquet hysté-
rique accompagné de cris percants, et pour lequel I’analyse fut
également unie & une “contrainte contraire”®. »

Je voudrais conclure sur le fait que la pensée du setting dans la
phénoménologie ne se différencie pas du probléme de la méthode
de la connaissance psychopathologique. Cela signifie en défini-
tive que les réflexions sur le setting mental du thérapeute
confluent et s’articulent a la réflexion sur la méthode phénoméno-
logique : c’est-a-dire sur I’Einfiihlung, la réduction phénoménolo-
gique, I’epoché, ou encore sur la Wesenschau.

Cette confluence, cette indistinction des deux probleémes laisse
émerger la différence fondamentale entre la psychanalyse et la
phénoménologie. La méthode phénoménologique n’est pas sim-
plement une disposition, un rangement mental qui sert d’arriére-
fond a la connaissance psychopathologique: la méthode
phénoménologique est déja en elle-méme une procédure active de
connaissance.

Au contraire, dans la psychanalyse, 1’exercice de la connais-
sance psychopathologique (par exemple, I’exercice de 1’interpréta-
tion) s’inscrit dans un cadre d’indications techniques qui tracent le
contour de la disposition mentale du psychanalyste. Ces indica-
tions techniques forment, a mon avis, la partie fondamentale du
training psychanalytique. C’est précisément la technique qui donne
a la psychanalyse, un savoir et une pratique transmissible. Et pour
beaucoup de psychanalystes, la technique est bien plus importante
que la théorie. Par exemple, le psychanalyste italien Giampaolo
Lai en est arrivé a parler d’une technique sans la théorie.

4. Ludwig BINSWANGER, «Souvenirs sur Sigmund Freud », in Analyse
existentielle et psychanalyse freudienne, Paris : Gallimard, 1970, p. 334.

5. Ibid., p. 334.

6. Ibid., p. 334-335.



PSYCHANALYSE ET PHENOMENOLOGIE 317

Je pense que dans la phénoménologie, il y a la science, il y ala
théorie, il y a I’art thérapeutique, mais la technique manque. La
connaissance et la pratique ne sont pas liées a des régles qui for-
ment un setting mental spécifique. Le setting mental est laissé
libre, et nous pourrions dire que, dans la phénoménologie, a la
place de la technique, il y a précisément la liberté, le manque de
liens précis.

Je ne saurais absolument pas dire si 1’absence de la technique
et la présence d’une situation plus libre sont un avantage, ou un
désavantage par rapport a la psychanalyse. Chacun a son opinion.
Mais ce qui est sfir, c’est que nous trouvons ici une différence
fondamentale entre la psychanalyse et la phénoménologie.

Alfredo CiviTa

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Alfredo CivitA, La filosofia del vissuto: Brentano, James,
Dilthey, Bergson, Husserl, Milano : Guerini, 1982.

Alfredo Ci1viTA, La volonta e l’inconscio, Milano : Guerini,
1987.

Jean-Martin CHARCOT, Lezioni alla Salpétriére, a cura di
Alfredo Civita, Milano : Guerini, 1989.

Alfredo Civita, Saggio sul cervello e la mente, Milano:
Guerini, 1993.

Alfredo CivitA, Psicopatologia. Un’introduzione storica,
Roma : Carocci, 1999.






	Une différence fondametale entre la psychanalyse et la phénoménologie

