
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 2-3

Artikel: Une différence fondametale entre la psychanalyse et la
phénoménologie

Autor: Civita, Alfredo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNE DIFFÉRENCE FONDAMENTALE ENTRE
LA PSYCHANALYSE ET LA PHÉNOMÉNOLOGIE

Cet article porte sur la caractérisation des principales affinités et
différences que l'on trouve entre la psychanalyse et la phénoménologie. Les
affinités sont nombreuses et importantes. La principale est probablement la
suivante: la psychopathologie du patient n'a de sens que si on situe ses
symptômes dans la trame globale de sa vie. La psychanalyse et la phénoménologie

se différencient toutefois autour d'un point qui a une importance
théorique et clinique fondamentale. À partir de Freud, la définition d'une
technique thérapeutique a toujours représenté un aspect crucial de la
réflexion et de la pratique psychanalytique. Il n'y a pas de psychanalyse, s'il
n'y a pas une technique qui organise le processus thérapeutique. Au
contraire, dans la phénoménologie, il y a la théorie et- il y a l'art thérapeutique,

mais la technique manque. La technique est laissée à la liberté et à la
personnalité du thérapeute.

Avant d'aborder les analogies et les différences entre la
phénoménologie et la psychanalyse dans leur rapport à la connaissance
psychopathologique, je ferai à titre d'introduction, une brève
réflexion sur le concept de psychopathologie.

Dans la littérature psychiatrique et psychopathologique
contemporaine, nous rencontrons les définitions les plus
différentes du champ d'investigation de la psychopathologie. Celles-ci
vont de définitions très limitées, qui circonscrivent la recherche
psychopathologique à la description des divers symptômes
psychiques, jusqu'à des définitions extrêmement vastes qui insèrent
même l'étiologie et l'épidémiologie dans le champ d'investigation

de la psychopathologie.
Cette situation s'avère d'autant plus complexe que dans la

psychopathologie du XXe siècle — et aussi, du reste, dans la



306 ÉTUDES DE LETTRES

psychiatrie et dans la psychologie — il n'y a pas un solide et
vaste corps de connaissances et de méthodes acceptées par l'en-
tièreté de la communauté scientifique — comme c'est le cas, au
contraire, dans d'autres disciplines scientifiques et aussi dans
d'autres branches de la médecine.

La psychopathologie est une science divisée, plurielle, dans
laquelle cohabitent, souvent de manière litigieuse, les doctrines et
les stratégies les plus différentes. Il y a une psychopathologie
phénoménologique, une psychopathologie psychanalytique, une
psychopathologie cognitive, une psychopathologie biologique, et
ainsi de suite.

Pour essayer de faire un peu de clarté dans cette situation si
confuse, et aussi pour introduire mon sujet, je vous proposerai
deux éclaircissements.

Le premier est une caractérisation générale du champ d'investigation

de la psychopathologie. Nous pouvons dire que le
domaine de la psychopathologie se compose de trois aires : les
différents symptômes psychiques, les maladies mentales et la no-
sographie, c'est-à-dire la recherche des critères de différenciation
des diverses pathologies mentales.

Le second éclaircissement est décisif pour le déroulement de

mon discours. Il s'agit d'établir une distinction nette entre deux
niveaux différents de la recherche psychopathologique : un
premier niveau que j'appellerai descriptif et l'autre que je nommerai
structural.

Je définirai la psychopathologie descriptive dans les termes
suivants. Elle étudie les faits psychopathologiques — les symptômes

et les maladies mentales — d'un point de vue extérieur,
sans se demander s'il faut aller au-delà de ce que l'observation
objective nous montre.

Du point de vue descriptif, les symptômes psychiques — le
délire, l'hallucination, l'agitation psychomotrice, etc. — sont perçus
et pensés simplement comme des anomalies de l'activité mentale
ou de la conduite. Quant aux maladies mentales, elles sont
considérées comme de pures collections de symptômes.

Un exemple qui éclairera tout de suite le concept de psychopathologie

descriptive est le DSM, le manuel nosographique le plus
important et le plus diffusé dans le monde. Les principaux
paramètres avec lesquels le DSM définit une maladie mentale et la
situe du point de vue nosographique, sont les suivants : une énu-
mération des symptômes pour poser le diagnostic ; une énuméra-



PSYCHANALYSE ET PHÉNOMÉNOLOGIE 307

tion ultérieure des données cliniques (symptômes, rapports
physiques ou de laboratoire) qui peuvent être présents ; des informations

sur le début, le cours, la familiarité, l'incidence statistique,
etc.; des critères pour le diagnostic différentiel.

Le DSM, délibérément, reste non seulement à la surface des

faits, mais évite également de s'interroger sur les connexions qui
subsistent entre les faits et les symptômes psychopathologiques.
Le DSM est donc un exemple très précis et de haute valeur, à mon
avis, de psychopathologie descriptive.

Complètement différentes sont l'attitude et les modalités cogni-
tives de la psychopathologie structurale. La psychopathologie
structurale ne se contente pas d'une description passive et
extérieure des faits psychopathologiques; elle va au-delà des faits,
par-delà ce qui apparaît simplement, pour chercher les structures
qui organisent et gouvernent la maladie mentale.

Ici, j'utilise le mot «structure» dans une acception absolument
générale : nous pouvons appeler structure, tout ce qui est localisé
au-delà des faits et qui leur confère un sens. Chaque théorie
psychopathologique conçoit en effet les structures comme bon lui
semble. Par exemple, dans la psychopathologie psychanalytique,
les structures concernent l'inconscient et les conflits psychiques ;

dans la psychopathologie phénoménologique de Binswanger, les
structures concernent l'être-dans-le-monde et le projet de monde ;

dans la psychopathologie phénoménologique de Minkowski, elles
ont affaire avec la temporalité vécue et le trouble générateur de la
pathologie. Enfin, sont aussi de nature structurale, les distinctions
de Bleuler entre les symptômes fondamentaux et les symptômes
accessoires de la schizophrénie, et la théorie de Schneider des
symptômes de premier rang.

Dans toutes ces conceptions, et dans bien d'autres, il y a la
recherche de quelque chose qui ne se montre pas à l'observation
objective, mais qui fonde et structure la maladie mentale.

Je crois que la distinction entre la psychopathologie descriptive
et la psychopathologie structurale est très utile pour comprendre
le dispositif épistémologique des différentes théories
psychopathologiques et aussi psychiatriques. De plus, cette distinction a
une justification historique précise et très intéressante.

Si nous jetons un coup d'œil à l'histoire de la psychopathologie
et de la psychiatrie de l'Antiquité jusqu'à nos jours, nous constatons

que la médecine ancienne, grecque et romaine — à peu près
de Hippocrate jusqu'au VIe siècle après J.-C. — a édifié un solide



308 ÉTUDES DE LETTRES

et riche système psychopathologique qui comprenait la description

de nombreux symptômes psychiques, la description, souvent
très précise, d'importantes pathologies psychiatriques et neurologiques

(la mélancolie, la manie, l'hystérie, la démence, l'épilep-
sie, la léthargie, la frénésie) et enfin la définition de critères
différentiels précis, comme la distinction entre maladies aiguës et
chroniques, la présence ou l'absence de fièvre, la présence d'un
arrêt ou d'une excitation idéo-motrice.

Il est intéressant et aussi surprenant de découvrir que la
psychopathologie ancienne a survécu, au fond, jusqu'au XVIIIe
siècle. À mon avis, deux facteurs principaux ont permis une si
longue persistance. Le premier est la conviction universellement
acceptée dans la communauté des médecins que les maladies
mentales dépendent d'un substrat organique. Le second facteur
est l'orientation complètement descriptive de la psychopathologie
ancienne. Un authentique intérêt structural n'affleure jamais. Il
apparaît parfois dans les écrits des philosophes, par exemple chez
Cicéron et Sénèque, mais la corporation médicale ne le prend pas
au sérieux.

La situation commence progressivement à changer au XIXe
siècle, pour enfin changer complètement au XXe siècle.
Aujourd'hui, la recherche descriptive est certes encore présente et
vitale — la fortune et la grande diffusion du DSM nous le montre
sans aucun doute. Néanmoins, l'exploration de la dimension
structurale de la maladie mentale a acquis une importance absolument

fondamentale.
Ce changement a enrichi la connaissance psychopathologique,

mais il a aussi engendré le phénomène de la fragmentation du
savoir psychopathologique, dont j'ai parlé précédemment.

Comme ligne de partage, et comme tournant entre la psychopathologie

ancienne et la psychopathologie moderne, dans laquelle
commence à émerger un intérêt structural, nous pouvons prendre
l'œuvre de Philippe Pinel. Pinel, d'un côté, est encore fortement lié
à la psychopathologie ancienne, ce qui se retrouve à la fois dans sa

proximité scientifique et spirituelle avec les auteurs classiques et
dans le style de ses descriptions cliniques. D'un autre côté, il est au
contraire décidément moderne et projeté vers le futur. Dans un
passage très connu de l'introduction de son Traité médico-philosophique

sur l'aliénation mentale ou la manie (lère édition en 1800),
il analyse les difficultés particulières que l'étude des maladies
mentales présente par rapport à l'étude des maladies internes.



PSYCHANALYSE ET PHÉNOMÉNOLOGIE 309

Il parle à ce propos de la répugnance, de la peur, de l'ennui, de

l'exaspération que le malade mental peut provoquer chez le
médecin. Il parle également de la méfiance des malades et de l'obstination

tenace avec laquelle ils cachent à autrui, et surtout au
médecin, le secret qui se cache dans leur folie, dans leur délire.
Pinel reconnaît, enfin, dans la candeur, la seule attitude qui peut
permettre au médecin de s'approcher du malade, pour conquérir
le secret de sa folie.

Dans les faits, la réalisation pratique de ce programme — une
réalisation que nous pouvons deviner sur la base des histoires
cliniques présentées dans le Traité — est assez discutable. En
particulier, on se rend compte que la candeur, dont parle Pinel dans
l'introduction, ne devient qu'un masque du médecin pour gagner
la confiance et les confidences du malade. Il ne s'agit pas de
comprendre, mais de soutirer, de voler le secret de sa maladie — en
italien il s'agit de un carpire non pas de un capire (d'un rapt et
non pas d'un comprendre).

Malgré cette limite qui concerne la clinique, la perspective
psychopathologique tracée par Pinel dans son introduction reste
extrêmement intéressante et moderne ; et nous pouvons considérer
qu'elle ouvre la recherche psychopathologique à la dimension
structurale.

Le point qui me semble décisif est le suivant. Pinel a compris
que pour réaliser une connaissance psychopathologique plus
profonde et efficace, il faut se préoccuper des barrières qui, dans le
cadre de la relation entre le médecin et le malade, s'opposent à la
connaissance psychopathologique. Et il y a des barrières autant du
côté du médecin, (c'est-à-dire sa répugnance, sa peur, son ennui
etc.) que du côté du patient (la méfiance, l'angoisse que le secret
de sa souffrance soit découvert). Bref, nous pourrions dire que
Pinel pose le problème du setting de la connaissance
psychopathologique et de l'action thérapeutique.

J'en viens maintenant au sujet principal de mon propos : les
caractéristiques de la connaissance psychopathologique dans la
phénoménologie et la psychanalyse. Si nous nous référons à la
distinction précédemment introduite, il n'y a pas de doute que les
deux écoles sont de nature structurale en ce qui concerne les trois
aires du champ d'investigation de la psychopathologie : les
symptômes, les maladies mentales et les critères nosographiques.

Dans les deux positions, il y a l'idée que la maladie mentale,
pour le dire avec Pinel, renferme et cache un secret, c'est-à-dire



310 ÉTUDES DE LETTRES

quelque chose qui ne se montre pas à l'observation extérieure
mais qui a un rôle fondamental dans l'origine et la construction de
la pathologie.

De plus, dans les deux cas, il y a la certitude que la connaissance

psychopathologique présente des caractères particuliers qui
exigent d'établir avec le patient une relation spéciale — une relation

très différente du rapport qu'entretiennent le médecin et le
malade dans la médecine générale. Il s'agit d'une relation qui
implique de s'approcher profondément et, dans un certain sens,
d'endosser la souffrance du malade.

Il découle de tout cela la nécessité commune d'utiliser des
méthodes de connaissance qui sont étrangères tout autant à la médecine

somatique qu'aux sciences naturelles. Par exemple:
l'empathie, VEinfühlung, l'intuition des essences, Vinsight,
l'interprétation. Il s'agit, dans tous les cas, de méthodes qui mobilisent

chez le psychothérapeute, non seulement ses fonctions
cognitives mais aussi son monde affectif et son imagination.

Mais l'élément commun le plus important du point de vue épis-
témologique concerne, à mon avis, la manière de percevoir, de

penser et de traiter dans la pratique les phénomènes psychopathologiques.

Les symptômes ne sont pas détachés de la vie et de la
subjectivité du malade, comme on le fait dans la psychopathologie

descriptive, laquelle objective et dépersonnalise les
symptômes, en les transformant en des anomalies de l'activité mentale
ou de la conduite. La psychanalyse, comme la phénoménologie
laissent les symptômes à leur place naturelle et originaire, dans la
trame globale et toujours embrouillée de la vie du patient. C'est
seulement à cette condition que la maladie mentale se montre,
dans sa totalité, comme douée d'une cohérence et d'un sens.

Cette attitude épistémologique commune à l'égard de la pathologie

mentale a une conséquence importante sur la présentation
des cas cliniques. L'anamnèse, le diagnostic, le pronostic, la
description symptomatologique, les diverses informations objectives
relatives à la famille, à l'école, au travail, etc., sont considérées
comme insuffisantes, ou mieux, elles ne forment rien de plus
qu'un point de départ provisoire, qui doit simplement orienter la
recherche structurale. Cela signifie que l'histoire de la maladie
mentale d'une personne finit, en théorie, par coïncider avec l'histoire

complète de sa vie extérieure et intérieure.
Dans la psychanalyse et dans la phénoménologie, il y a, enfin,

une profonde hostilité, une profonde méfiance à l'égard d'une



PSYCHANALYSE ET PHÉNOMÉNOLOGIE 311

psychopathologie exclusivement descriptive. Cela se montre
clairement à travers les critiques dures que beaucoup de psychanalystes

et de phénoménologues ont adressées contre le DSM et la
philosophie psychopathologique qu'il implique.

Les aspects que j'ai illustrés représentent des points importants
de la proximité entre la psychanalyse et la phénoménologie. Il
s'agit d'une proximité non seulement scientifique et clinique,
mais aussi, et je crois surtout, spirituelle et culturelle.

Mais naturellement, il y a aussi des différences très importantes
et visibles. Elles concernent les contenus spécifiques de la
psychopathologie : les théories générales et particulières, les
méthodes d'investigation, le style d'analyse, la philosophie qui
soutient leur base. Ces différences sont du reste évidentes et bien
connues, et je crois qu'il n'est pas nécessaire de les énumérer.
Aussi, je préfère seulement prendre en considération un aspect
particulier auquel, peut-être, beaucoup de ces différences peuvent
être reconduites.

J'ai dit précédemment qu'un élément commun et important à la
psychanalyse et à la phénoménologie est l'attitude à l'égard du
patient, une attitude qui implique de s'approcher profondément de
sa souffrance. La psychanalyse et la psychiatrie phénoménologique

s'efforcent d'établir avec le patient une relation dépourvue
de barrières.

Eh bien, je crois que cette levée des barrières et ce contact avec
la souffrance du patient se réalisent d'une façon complètement
différente dans la psychanalyse et dans la phénoménologie. Le
point décisif émerge si nous considérons le contexte, le cadre
matériel et mental dans lequel a lieu l'observation clinique, et par
conséquent, la connaissance psychopathologique. La question
concerne donc le setting de la connaissance psychopathologique.
Ici émerge, à mon avis, la différence fondamentale et originaire
entre psychanalyse et phénoménologie.

Examinons brièvement le problème. Mais je dois déclarer tout
d'abord une information personnelle. Je connais par expérience
directe, comme patient et comme psychothérapeute, la méthode
de la psychanalyse. Je n'ai par contre seulement qu'une connaissance

indirecte, livresque, de la méthode phénoménologique.
A partir de Freud, qui a réalisé une authentique révolution par

rapport à la pensée psychiatrique précédente, la psychanalyse a

développé une réflexion continue et tourmentée sur la question du
setting, c'est-à-dire sur l'organisation du cadre matériel et mental



312 ÉTUDES DE LETTRES

de la situation analytique. Il n'y a pas de psychanalyse, s'il n'y a

pas de setting organisé selon des clefs psychanalytiques. Le
setting est le dispositif indispensable qui rend possible l'observation,
la connaissance et le traitement psychanalytique.

Je ne veux pas m'étendre sur les caractéristiques du setting
psychanalytique. Je vais m'en tenir à reprendre le point qui, par
rapport à notre problème, me semble le plus important. Ce point
concerne l'attitude mentale et relationnelle du psychanalyste
envers le patient. Et naturellement, il faut repartir de Freud, qui,
dans ce cas également, a tracé les coordonnées de tout ce qui sera
pensé dans la psychanalyse à sa suite.

Dans un écrit de 1912, intitulé Conseils aux médecins sur le
traitement analytique, Freud illustre l'attitude idéale du psychanalyste

à l'aide de deux célèbres analogies : l'analogie du chirurgien

et celle du miroir. Il écrit :

Je ne saurais trop instamment recommander à mes collègues de

prendre comme modèle, au cours du traitement analytique, le
chirurgien. Celui-ci, en effet, laissant de côté toute réaction
affective et jusqu'à toute sympathie humaine, ne poursuit qu'un
seul but : mener aussi habilement que possible son opération à

bien. [...] le médecin doit demeurer impénétrable et, à la
manière d'un miroir, ne faire que refléter ce qu'on lui montre1.

Le psychanalyste doit donc être froid et lucide comme un chirurgien,

et ne doit montrer au patient rien de plus que ce que le
patient lui-même, lui montre.

Ces indications et beaucoup d'autres relatives à la technique du
traitement psychanalytique, ont donné lieu par la suite à la notion
de neutralité. Nous pouvons expliquer cette notion avec une série
de recommandations de contenu négatif : le psychanalyste — en
principe — ne doit pas fournir au patient des conseils ou des
directives, il ne doit pas prodiguer des gratifications ou des
reproches ; il ne doit pas répondre aux questions, demandes,
curiosités du patient (surtout si elles concernent sa personne); il
s'abstiendra de manifester ses opinions politiques, culturelles,
esthétiques, religieuses ; enfin, il ne doit jamais prendre position sur
n'importe quel problème, même sur le bien-être du patient.

De tout cela émerge une image caricaturale du psychanalyste :

une personne sans âme, glaciale, imperturbable, douée d'une
totale maîtrise de lui-même.

1. Sigmund Freud, «Conseils aux médecins sur le traitement
analytique», in La technique psychanalytique, Paris : PUF, 1953, p. 65 ; 69.



PSYCHANALYSE ET PHÉNOMÉNOLOGIE 313

La réalité, évidemment, est autre chose. Les mots de Freud, que
j'ai cités, remontent à une époque durant laquelle la psychanalyse
n'avait pas encore défini son identité théorique et clinique, si bien
qu'il était décisif pour Freud de différencier d'une façon très nette
la méthode psychanalytique d'autres positions cliniques et
théoriques.

Par la suite, la situation a changé considérablement. Sans aborder

des questions trop spécifiques, je mentionnerai juste l'importance

toujours plus grande que le thème du contre-transfert a

acquis dans l'univers psychanalytique. Bien loin de devoir interdire

ses sentiments et ses réactions émotives, le psychanalyste
doit utiliser ce qu'il éprouve en lui-même comme guide de son
exploration psychanalytique. Beaucoup de psychanalystes pensent
en effet que le contre-transfert constitue l'instrument principal
pour la connaissance psychanalytique et pour la conduite du
traitement. Le contre-transfert serait comme la boussole de la navigation

psychanalytique.
Toutefois, les vieilles recommandations de Freud à propos de la

neutralité du psychanalyste mettent en lumière un trait psychologique

qui est et qui reste constitutif de la situation psychanalytique,

et par conséquent du setting mental et relationnel du
psychanalyste. Nous pouvons décrire ce trait-ci en disant que le
psychanalyste ne doit pas entrer et se laisser attirer dans le jeu du
patient.

Qu'est-ce que signifie ce conseil Ce conseil dérive d'un
concept fondamental de la psychanalyse, un concept qui concerne
la théorie du transfert. Il s'agit de la thèse selon laquelle le patient
reproduira dans le traitement analytique les mêmes conflits affectifs

que ceux qui sont à l'origine de sa pathologie. En d'autres
termes, il adressera vers la personne du psychanalyste les
sentiments, les angoisses et les attentes, souvent d'origine infantile,
qui ont généré et consolidé ses troubles.

En se faisant attirer de part en part dans le jeu du patient, le
psychanalyste perd la perspective privilégiée de sa position analytique,

la possibilité de comprendre et d'opérer d'une façon
efficace.

Bien sûr, puisque la compréhension du transfert est décisive
pour la conduite du traitement, il faut que le psychanalyste, avec
une partie de lui-même, entre dans le jeu et accueille le rôle affectif

et transférentiel que le patient lui assigne — autrement le
transfert lui resterait inconnu. Mais tous les psychanalystes



314 ÉTUDES DE LETTRES

s'accordent sur le fait qu'avec une autre partie de lui-même, le
psychanalyste doit rester au dehors du jeu, afin de pouvoir observer

et comprendre ce qui se passe à l'intérieur du jeu.
Le setting mental du psychanalyste exige donc une sorte de

dédoublement intérieur, de scission du psychanalyste entre une partie
qui se laisse attirer complètement dans la relation interpersonnelle
et transférentielle, et une autre qui observe et cherche à

comprendre les choses. C'est cette seconde partie qui donne les
interprétations et c'est elle qui doit conserver la neutralité.

Tout cela se joint à un autre aspect important de la psychanalyse,

que Freud a souvent souligné. La relation psychanalytique se

distingue de la relation traditionnelle entre le médecin et le
patient, et des relations humaines usuelles et multiformes. L'espace
et le temps de chaque séance, comme de l'entièreté du traitement,
forment une sorte d'aire intermédiaire — une aire transitionnelle
dirait Winnicott — entre le dedans et le dehors, la réalité et
l'imagination. C'est précisément le setting relationnel, avec son
dédoublement, qui rend possible cette configuration particulière.

Je passe maintenant à la psychopathologie phénoménologique.
La question sur laquelle je veux m'arrêter est la suivante. Quelle
est le setting phénoménologique? Dans quel cadre matériel et
mental se réalise le procès de formation de la connaissance
psychopathologique

Tout d'abord, on peut observer qu'il n'y a pas dans la littérature

phénoménologique une réflexion spécifique sur cette question.

Ou mieux : la réflexion sur ce problème n'est pas séparée de
la réflexion sur la méthode de la connaissance phénoménologique.

A mon avis, cette indistinction entre les deux problèmes
constitue la différence décisive et la plus profonde entre la
psychanalyse et la phénoménologie.

Mais avant d'aborder ce point-ci, il est intéressant de remarquer

que dans les rares occasions où les phénoménologues ont
soulevé le problème de leur cadre mental dans la relation
psychothérapeutique, nous rencontrons à nouveau une affinité très
significative avec la psychanalyse. Je me réfère en particulier à l'écrit
De la psychothérapie (1935) de L. Binswanger — un de ses
travaux les plus profonds, selon moi. À propos de l'attitude, de la
position mentale du psychothérapeute, Binswanger fait les
observations suivantes :

[...] nous devons nous en tenir d'abord à ceci, que l'être-méde-
cin impose des limites à l'être-avec-le-prochain et dans quelle



PSYCHANALYSE ET PHÉNOMÉNOLOGIE 315

mesure il le fait et qu'il [l'être-médecin] lui ajoute quelque
chose de nouveau [...]. Cet élément de nouveau [...] ne peut pas
naître à partir de l'être-avec-un-autre-lui-même mais seulement
à partir du service médical relatif au devoir médical « pratique »

[...]. Ces deux sphères, l'être-avec-le-prochain et cet élément
nouveau, l'être-médecin, ne sont pas dans une relation de l'un
après l'autre, de l'à-côté-de-1'autre, ou de l'à-partir-de-1'autre,
mais dans le rapport «dialectique» l'un envers-1'autre. [••]
Communication dans l'existence et action dirigée vers un but de
délivrance et de conduite de «forces» biologico-psycholo-
giques, voilà les deux pôles dialectiques de la psychothérapie
médicale [...]2.

Je pense qu'ici se présente une polarisation dialectique très
semblable au dédoublement que nous avons trouvé dans la
psychanalyse. Le pôle de l'être-un-homme correspond à la part du
psychanalyste qui, dans le traitement, entre dans le jeu du patient ;

tandis que le pôle de l'être-un-médecin correspond à la part qui
n'entre pas dans le jeu et qui observe et fournit les interprétations.

C'est Binswanger lui-même qui, du reste, remarque la
correspondance. Après avoir établi cette polarisation dialectique,
Binswanger fait allusion à un épisode très intéressant d'un cas
clinique. Il s'agit d'une jeune malade hystérique qu'il traitait avec la
méthode de la psychanalyse. La malade présentait, entre autres
choses, des persistantes et bruyantes crises de hoquet. Binswanger
est d'abord perplexe et ne sait que faire, puis il a une idée subite
(Einfall):

Nous nous souviendrons toujours avec quelle soudaineté s'imposa

à nous l'idée, ou si l'on veut, l'inspiration, de nous approcher

doucement du lit de la malade, de poser sur son cou les

doigts de notre main droite, et de comprimer si fort la trachée
qu'elle en perdit le souffle et se débattit pour essayer de se libérer

de l'étranglement [...]. C'est ainsi que le hoquet fut brutalement

interrompu pour disparaître complètement après deux ou
trois rechutes, qui furent traitées de la même manière3.

Binswanger rappelle cet épisode dans ses Souvenirs sur
Sigmund Freud (1955) et le relie à une lettre de Freud, reçue en
1922, dans laquelle le père de la psychanalyse s'adressait à lui au
sujet d'une malade commune atteinte d'une très grave névrose

2. Ludwig Binswanger, «De la psychothérapie», in Introduction à

l'analyse existentielle, Paris : Minuit, 1971, p. 122-123.
3. Ibid., p. 124-125.



316 ÉTUDES DE LETTRES

obsessionnelle. «Ce n'est — écrit Freud — que par l'union de

l'analyse et de l'interdiction (contrainte contraire) que l'on peut,
peut-être, arriver encore à quelque chose chez elle4.» En
commentant ces mots, Binswanger écrit : « Ce "jugement" est d'autant
plus intéressant qu'à ma connaissance, il est absolument isolé, et
qu'on y découvre, comme si souvent, un Freud beaucoup plus
"tolérant" que beaucoup de ses partisans, qui considèrent une telle
"union" comme une erreur technique5. » Ensuite, il mentionne son
intervention active sur la malade avec le hoquet: «J'en pus faire
moi-même l'expérience à la suite [...] d'un cas de hoquet hystérique

accompagné de cris perçants, et pour lequel l'analyse fut
également unie à une "contrainte contraire"6. »

Je voudrais conclure sur le fait que la pensée du setting dans la
phénoménologie ne se différencie pas du problème de la méthode
de la connaissance psychopathologique. Cela signifie en définitive

que les réflexions sur le setting mental du thérapeute
confluent et s'articulent à la réflexion sur la méthode phénoménologique

: c'est-à-dire sur Y Einfühlung, la réduction phénoménologique,

Yepoché, ou encore sur la Wesenschau.
Cette confluence, cette indistinction des deux problèmes laisse

émerger la différence fondamentale entre la psychanalyse et la
phénoménologie. La méthode phénoménologique n'est pas
simplement une disposition, un rangement mental qui sert d'arrière-
fond à la connaissance psychopathologique : la méthode
phénoménologique est déjà en elle-même une procédure active de
connaissance.

Au contraire, dans la psychanalyse, l'exercice de la connaissance

psychopathologique (par exemple, l'exercice de l'interprétation)
s'inscrit dans un cadre d'indications techniques qui tracent le

contour de la disposition mentale du psychanalyste. Ces indications

techniques forment, à mon avis, la partie fondamentale du
training psychanalytique. C'est précisément la technique qui donne
à la psychanalyse, un savoir et une pratique transmissible. Et pour
beaucoup de psychanalystes, la technique est bien plus importante
que la théorie. Par exemple, le psychanalyste italien Giampaolo
Lai en est arrivé à parler d'une technique sans la théorie.

4. Ludwig Binswanger, «Souvenirs sur Sigmund Freud», in Analyse
existentielle et psychanalyse freudienne, Paris : Gallimard, 1970, p. 334.

5. Ibid., p. 334.
6. Ibid., p. 334-335.



PSYCHANALYSE ET PHÉNOMÉNOLOGIE 317

Je pense que dans la phénoménologie, il y a la science, il y a la
théorie, il y a l'art thérapeutique, mais la technique manque. La
connaissance et la pratique ne sont pas liées à des règles qui
forment un setting mental spécifique. Le setting mental est laissé
libre, et nous pourrions dire que, dans la phénoménologie, à la
place de la technique, il y a précisément la liberté, le manque de
liens précis.

Je ne saurais absolument pas dire si l'absence de la technique
et la présence d'une situation plus libre sont un avantage, ou un
désavantage par rapport à la psychanalyse. Chacun a son opinion.
Mais ce qui est sûr, c'est que nous trouvons ici une différence
fondamentale entre la psychanalyse et la phénoménologie.

Alfredo Civita

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Alfredo Civita, La filosofia del vissuto : Brentano, James,
Dilthey, Bergson, Husserl, Milano : Guerini, 1982.

Alfredo Civita, La volontà e l'inconscio, Milano : Guerini,
1987.

Jean-Martin Charcot, Lezioni alla Salpêtrière, a cura di
Alfredo Civita, Milano : Guerini, 1989.

Alfredo Civita, Saggio sul cervello e la mente, Milano:
Guerini, 1993.

Alfredo Civita, Psicopatologia. Un'introduzione storica,
Roma: Carocci, 1999.




	Une différence fondametale entre la psychanalyse et la phénoménologie

