
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 2-3

Artikel: La dimension du comprendre face au délire

Autor: Ballerini, Arnaldo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870308

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870308
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DIMENSION DU COMPRENDRE FACE AU DÉLIRE

Le mot « comprendre » est devenu un mot-clé dans la psychopathologie
phénoménologique dès les études et les réflexions méthodologiques de
K. Jaspers, l'impossibilité d'une compréhension devenant la marque du
délire. Mais il y a plusieurs définitions du délire et plusieurs modes de
comprendre. Si la délimitation du délire sur la base de son contenu, de

l'opposition vrai /faux est inacceptable, les critères adoptés en psychiatrie
pour définir le délire sont néanmoins assez voisins de ceux utilisés dans la
tradition philosophique pour définir la notion de vérité. L'auteur, en faisant
référence à la notion de vérité chez Husserl, propose de considérer
essentiellement la position épistémique du sujet, c'est-à-dire la possibilité d'attribuer

à soi ses jugements. Cette possibilité est refusée au délirant,
l'expérience du délire relevant d'une «révélation». Cette caractéristique
peut maintenir la notion de délire primaire, mais si elle est au contraire fondée

sur l'incompréhensibilité, elle tend à se rapprocher des limites du
comprendre, en suivant le type de relation entretenu avec le délirant.

K. Jaspers (1913, 1959) écrivait dans un passage célèbre:
«Nous donnons le nom "d'idées délirantes vraies" aux seules
idées délirantes qui ont à l'origine une expérience pathologique
primaire [...], au contraire nous appelons idées semblables aux
délires celles qui résultent de façon compréhensible d'autres
processus psychiques, et que nous reportons psychologiquement aux
émotions, aux pulsions, aux désirs et aux craintes.» Comme nous
le savons, par «expérience pathologique primaire», il faut
entendre 1'«expérience dernière», en ce sens que lorsqu'en remontant

en arrière dans l'exploration du flux de conscience, le long du

parcours des expériences internes de la personne, mis à part
l'apparition de l'idée délirante, on ne trouve aucun état psychique
conscient dont dérive, de façon compréhensible pour un observateur

participant, la conviction délirante.



252 ÉTUDES DE LETTRES

Les quelques lignes citées de K. Jaspers appartiennent aux
aspects phénoménaux et aux élaborations conceptuelles et méthodologiques

qui fondent la catégorie «délire» sur la base de

l'impossibilité formelle de revivre l'expérience du délire et donc
sur l'impossibilité de comprendre l'expérience délirante en soi,
de la part d'un observateur avisé, participant et cherchant à la
comprendre par «les réactions de sa propre âme à l'unisson des
états psychiques d'autrui» (K. Jaspers, 1913, 1959). Chaque
comprendre est donc essentiellement un «se comprendre soi-
même ».

C'est à la psychopathologie que reviennent le mérite et la
responsabilité d'avoir fondé le concept de délire, et par voie de

conséquence, la dichotomie entre ce qui est délire et ce qui
ressemble au délire. «Là où il y a le vrai délire cesse la compréhension

dérivée du caractère des personnes : là où, en revanche, l'on
peut comprendre, il n'y a pas délire» écrivent péremptoirement
K. Schneider et G. Huber (1975), à propos des rapports entre
personnalité et délire.

Je pense qu'il n'est point nécessaire de souligner le caractère
central du « délire » dans la conceptualisation même de la maladie
mentale, même s'il est désormais évident que le délire ne peut
être utilisé comme instrument de délimitation et de dissection no-
sographique. Mais, à quelle définition du délire se réfère-t-on

Le seul caractère général de l'aliénation, écrivait Kant, est la
perte du sens commun et l'apparition d'une singularité logique
(sensus privatus)\ et il traçait les lignes de la constitution d'un
monde propre de la dys-raison qui nous rappelle Yidios kosmos
mis en évidence par l'anthropophénoménologie.

Si la vision intellectualiste de la folie (pour Esquirol par
exemple, la mélancolie était aussi essentiellement un délire) a été

peu à peu largement envahie par une évaluation croissante de la
sphère émotivo-affective — les psychiatres oscillant toujours
davantage entre une considération qui privilégie en alternative la
pensée ou les affections —, cette tendance s'est essentiellement
produite du point de vue d'une lecture pathogénétique et aussi no-
sographique des troubles psychiques jusqu'au renversement du
«principe hiérarchique» de K. Jaspers pour lequel le phénomène
délirant dénotait, du point de vue du diagnostic, un syndrome
psychopathologique plus qu'un trouble affectif éventuellement
identifiable chez la même personne). Cependant, le délire et le fait de
délirer continuent à représenter le meilleur exemple de la folie.



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 253

Car la folie, écrit G. Swain (1989, 1994), « [...] ne s'exprime pas
simplement dans le délire [...], elle est ce délire, c'est-à-dire une
attaque du mode de propriété des idées du sujet.»

En outre, du point de vue intersubjectif, tout le monde connaît
— pour l'avoir expérimentée — l'expérience disjonctive, imprévue

et douloureuse, que l'on ressent face à la manifestation du
délire, expérience plus nette que celle perçue dans le cas d'une
dys-raison exprimée dans des comportements extravagants ou de
retrait, et aussi d'ermite énigmatique, derrière lesquels on peut
peut-être à grands traits avoir l'illusion de retrouver une motivation

compréhensible, de retrouver un Moi dans le Toi. Mais le
délirant nous dit clairement et de façon explicite son aliénation, en
se fondant sur un accès au mot qui radicalise l'échec. Ce qui nous
trouble devant celui qui délire, ce n'est pas la négation mais la
distorsion de la relation et le bouleversement de ce sens évident
de la réalité qui constitue le fond inexprimé des processus mentaux.

« Le monde réel existe seulement dans la présomption constamment

prescrite que l'expérience continue constamment dans le
même style constitutif» (E. Husserl, 1929). Si l'expérience
schizophrène de «fin du monde» est peut-être l'aspect le plus éclatant
de la perte de cette présomption (Vertrauen) transcendantale,
toute absence de continuité de l'expérience indique une altération
de la réalité qui, si elle peut trouver d'autres voies expressives
que le délire, possède dans le délire son expression la plus
évidente et la plus à même d'être analysée.

Le destinataire du message délirant ne peut, le plus souvent,
recevoir la communication. S'il l'examine du point de vue structurel,

il ne peut que relever les modalités de penser tout à fait
particulières qui sont à la base de la conviction délirante : et c'est
cet élément important qui a fondé la psychopathologie
phénoménologique du délire en posant la double dichotomie, comprendre
opposé à expliquer, compréhensible opposé à incompréhensible,
au cœur même de la psychiatrie.

Dire que le délire est « une erreur morbide du jugement qui ne
se laisse pas rectifier par l'expérience ni par la critique » (E. Tanzi
et E. Lugaro, 1923) ou que c'est «une fausse conviction [...]
fermement soutenue malgré ce que n'importe qui croit, et malgré ce
qui constitue une preuve évidente et incontestable du contraire »

(DSM IV, 1994) signifie toujours que l'on rapporte le phénomène
du délire à son contenu et donc à la catégorie de l'erreur, fondée



254 ÉTUDES DE LETTRES

sur le couple vrai/faux, catégorie qui ne parvient manifestement
pas à définir le délire. C'est devant cet échec gnoséologique que
la psychopathologie a privilégié une analyse formelle des modes
d'expérience exprimés par le délire, en cherchant à définir des
invariants et à « saisir le cours de l'expérience vécue plutôt que son
produit» (K. Schneider et G. Huber, 1975).

De même qu'Husserl — note M. Langenbach (1995), en soulignant

les inspirations husserliennes contestées de la psychopathologie

générale — Jaspers ne s'est pas intéressé au contenu, étant
donné que «l'enregistrement des contenus [...] est seulement un
instrument» de l'analyse phénoménologique des caractéristiques
formelles et intentionnelles qui ont une validité générale. L'élément

décisif du délire est alors un «nouveau signifié», «une
expérience complètement différente» (ganz anderes Erleben).
Comme on le sait, c'est en s'adressant prioritairement à l'expérience

interne des personnes que Jaspers a d'une certaine façon
étendu la méthode phénoménologique avec les concepts dil-
theyens de «comprendre» et d'«empathie», concepts qui, même
s'ils ont été accusés d'une certaine imprécision et d'un certain
subjectivisme, sont devenus centraux dans la psychopathologie.

Il en a résulté des analyses irréprochables dont le prototype a
été la catégorie de la «perception délirante», perception normale
d'un objet auquel cependant est associé un signifié personnel pré-
gnant, sans un motif rationnel ou affectif compréhensible. La
formule imagée définissant le délire a été celle de H.W. Gruhle
(1915): le délire constitue l'établissement d'un rapport (de signifié)

sans motif, où l'expression «sans motif» souligne le «caractère

incompréhensible».
Même en déplaçant l'attention du délire conçu comme pathologie

des signifiés, pathologie de l'attribution (effectivement
incompréhensible) de signifiés spéciaux aux perceptions banales, au
délire fondé sur une modification gestaltique de la perception
selon laquelle « le signifié anormal est considéré sur la base d'une
perception comme partie intégrale de l'objet» (P. Matussek,
1952), ou fondé sur les modifications «atmosphériques» dans le
délire — du «Praecox-Gefühl» de H. C. Rumke; à 1'«atmosphérique

» de H. Tellenbach ; à la « perte de l'évidence naturelle », ou
« à la conscience obscure du changement de soi » et à la crise de

l'équilibre entre «impressionnabilité» et «capacité d'assimilation

», présents selon W. Blankenburg dans la perception délirante
— modifications situées donc avant toute communication déli-



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 255

rante analysable, l'abîme entre d'une part l'«indérivable», le
«primaire» et, d'autre part, le «compréhensible» ne se résorbe
pas, mais peut-être même s'approfondit.

Si le délire ne peut pas être individualisé à partir de l'antithèse
vrai-faux de son contenu, il nous a cependant semblé que les
critères qui servent à définir le délire sont à peu près inséparables de
ceux qui sont retenus par la tradition philosophique pour définir la
notion de «vérité» (A. Ballerini et G. Stanghelli, 1993). Le
concept de vérité comme « correspondance » complète entre la
représentation et l'objet dans le monde (veritas est adequatio rei et
intellectus) est celui qui préside à l'insoutenable définition du
délire par son contenu. A la notion de vérité en tant que «révélation»

immédiate d'une essence, on relie, sans la réduire à celle-ci,
la définition du délire fondée sur ses aspects modaux et la notion
de l'expérience délirante «primaire» — définition et notion qui
se sont affirmées dans la psychopathologie phénoménologique.
De même, le critère de la vérité définie comme «accord intersub-
jectif » se prolonge dans la psychopathologie anthropophénoménologique,

en prenant appui sur l'existence d'un fondement
commun dans l'expérience du monde, c'est-à-dire sur l'expérience

d'un monde commun. Par contraste, le délire marque la
crise de la coexistence en enfermant la présence dans un monde
propre.

Mais la vérité peut aussi être définie avec E. Husserl (1929)
«en fonction de l'acte qui fournit le remplissage», c'est-à-dire
suivant l'attitude épistémologique du sujet, dont un indice peut
être sa possible conscience d'être l'auteur de son propre horizon
provisoire de vérité. Le critère d'évaluation reste alors le niveau
d'expérience de l'activité du Moi qui peut être évoqué dans la
construction des signifiés sur soi et sur le monde. Au contraire,
dans le délire nous assistons à la prédominance « objective » de la
passivité, culminant dans une sorte de diktat du signifié qui
émane des objets. C'est le caractère irrécusable, envahissant des

signifiés et leur direction, c'est-à-dire le lieu vécu par le sujet
comme origine de ceux-ci, qui caractérise l'expérience délirante,
dans laquelle ce n'est pas moi qui vais vers les signifiés, mais eux
qui viennent à moi. Il y a donc une prédominance d'une modalité
révélatrice passive, par rapport à la construction active de ceux-ci.
L'équilibre dialectique entre la constitution active du signifié de
l'objet et ce que l'objet semble nous dire de lui, c'est-à-dire
l'attitude d'appropriation des signifiés du monde et l'attitude



256 ÉTUDES DE LETTRES

réceptive, semblent rompus. Dans l'expérience pré-réflexive de la
réception des signifiés, la fonction constitutive du Moi est cachée,
et cependant présente et évocable: c'est ce qui donne une
«familiarité» à la rencontre du quotidien et qui me fait percevoir le
monde comme «mon» monde. L'aspect que l'on peut indiquer,
selon le profil prioritairement examiné, soit comme «conscience
d'activité du Moi» (K. Jaspers), soit comme «appartenance au
Moi» (Meinhaftigkeit) (K. Schneider), ou comme «intimité du
Moi» (E. Minkowski) — et qui fait en sorte que tout processus
psychique puisse être senti comme provenant du sujet, comme
ayant les caractéristiques du «mien», du personnel et de l'inviolable

— n'est pas seulement, de manière visible, en crise dans les
vécus psychiques d'influence mais peut aussi fonctionner comme
un curseur qui indique les vicissitudes anthropologiques entre le
« prendre » et l'«être pris » par le monde, entre la conscience
évocable d'être l'auteur des signifiés et la conscience délirante qui
est au degré zéro de la conscience de l'activité du Moi, de la
possibilité de ressentir comme sien ses propres jugements. Il s'agit
d'ailleurs d'une prédominance de la «passivité» du point de vue
de l'observateur et non depuis le sujet, puisque l'expérience
délirante va au-delà de la conscience de l'activité du Moi et au-delà
de la conscience de la passivité (A. Ballerini et G. Stanghelli,
1993). Et c'est là une différence importante entre les expériences
délirantes et obsessionnelles, ces dernières étant envahies soit par
la contrainte à une activité démesurée et incoercible de création
de signifiés (dans «l'obsession interprétative»), soit par un sens
exaspéré de passivité face à l'émergence de signifiés (comme
dans la «conscience symbolique» obsessionnelle chez
P. Matussek).

Cette capacité d'être speculator sui, qui est régulièrement
exaspérée chez l'obsessionnel, semble être refusée au délirant qui, en
tant que tel, ne peut adopter un autre point de vue sur sa pensée,
ne peut se détacher de celle-ci pour se demander comment il est
constitué et le reconduire à lui-même, en tant qu'il ne s'agit pas
d'une propre prise de position, mais à proprement parler, d'une
«révélation». Et une révélation n'est pas quelque chose que je
peux avoir pensé, mais une nouvelle vérité qui me frappe. On
retrouve ici un concept fondamental de L. Binswanger, celui de
disproportion anthropologique entre la «hauteur» de l'expérience
(l'appel au changement de l'existence propre contenu dans la
perception délirante) et la «largeur de la base» de la personne, en



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 257

mesure ou pas d'accueillir, d'assimiler, d'élaborer l'expérience de

l'appel au changement, contenu dans chaque révélation. De ce
point de vue, le délire m'apparaît essentiellement comme un
« appel » auquel le sujet ne parvient pas à répondre.

Ce qui reste commun au délire et à l'obsession, c'est l'émergence

prégnante des signifiés physiognomonico-symboliques des
objets qui écartent les signifiés les plus quotidiens et « manipulates»,

même si, dans le délire, l'aspect physiognomonique
émerge de façon caractéristique comme «adressé» au sujet,
comme un signifié adressé à celui qui délire. Tout ceci en se référant

aux prototypes du délire et de l'obsession et compte tenu du
fait que la psychopathologie clinique nous met en garde sur les

niveaux, les nuances et surtout les passages entre les troubles
qu'une certaine nosographie sépare inexorablement.

Comme l'écrit B. Callieri (1982), dans un essai nullement résigné

devant les limites du comprendre, la manière délirante de
l'expérience intérieure ne peut être comprise « mais au mieux elle
peut être effleurée par des aphorismes».

C'est une chose d'être conscient de l'impuissance cognitive qui
provient du «mur» de l'incompréhensible, note F. Petrella
(1993), mais c'est encore une autre de la radicaliser au lieu de la
pratiquer. Je pense que la preuve de la vitalité de la psychopathologie

phénoménologique, qui ne s'est point arrêtée à Jaspers et
Schneider, se trouve dans l'effort constamment entrepris vers la
compréhension des formes du délire primaire, même si cet effort
ne peut tout au plus que reculer la frontière.

Entre-temps, les concepts de «caractère primaire» et
d'«impossibilité d'être dérivé» du contexte personnel, émotif et situa-
tionnel du délire proprement dit, peuvent être maintenus sur la
base de la modalité révélatrice du délire, alors que s'ils sont reliés
au concept du caractère incompréhensible, ils tendront à partir à

la dérive, en déplaçant les limites du comprendre, en fonction
essentiellement de la consistance, de la profondeur et de la durée du
rapport avec la personne du délirant.

L'on peut cependant se demander ce que signifie
«comprendre» et «compréhensible»: la question — écrit
G. Charbonneau (1994) — est de «comprendre ce que
comprendre veut dire». Il est clair qu'entre les différents modèles
herméneutiques possibles du comprendre, la tradition
psychopathologique s'appuie sur un «comprendre» qui s'efforce
de retrouver le « monde vécu » dans la singularité individuelle de



258 ÉTUDES DE LETTRES

l'expérience, à laquelle on accède par une transposition dans
l'autre, une tendance à la fois cognitive et émotionnelle
(Einfühlung) à se mettre à la place de l'autre. Un aspect
fondamental est de savoir comment se placer devant un texte que l'on
veut comprendre, compte tenu du fait que la situation absolue du
comprendre constitue probablement un mythe phénoménologique.
C'est vis-à-vis du délire que le type et la continuité de la relation
module le niveau de compréhension. La fluidité continue de la
distance entre observateur et observé est essentielle : une absence
de distance qui provoque la fusion ne réussit à saisir la pathologie
du délire qu'à partir de lieux communs ; une distance rigide
empêche tout mouvement empathique visant à se mettre à la place de
l'autre et rend incompréhensible toute expérience de l'autre. Il est
presque inévitable qu'à un premier moment de réception des
expériences délirantes, suive un mouvement d'éloignement qui
permette de les définir en fonction des modalités catégorielles ou
selon des cadres existentiels au sens ontologique. Si le rapport se

prolonge et que le lien réciproque s'approfondit, il est tout aussi
inévitable que du plan structural et général, on s'immerge dans le
plan individuel pour lequel chaque façon d'être de la personne
acquiert une prégnance souvent motivante.

C'est à ce propos que la distinction de K. Jaspers entre
comprendre statique et comprendre génétique apparaît essentielle.
« La première (compréhension statique) concerne chaque qualité
psychique et les états tels qu'ils sont vécus, la seconde (compréhension

génétique) concerne l'origine de façon distincte et séparée

du psychique, et comment elle évolue dans des enchaînements
de motifs, dans d'imprévues transformations dialectiques»
(K. Jaspers, 1913, 1959). En fait une chose est la possibilité de
revivre l'expérience anormale des autres hic et nunc, une autre,
celle de trouver et de sentir une continuité entre cette expérience
et l'écoulement de l'histoire de la vie intérieure de la même
personne, c'est-à-dire la recherche d'un parcours de «sens» personnel,

au-delà des «signifiés» impersonnels. Il me semble que le
critère d'impossibilité de compréhension est maximalisé dans la
première situation, alors que dans la seconde émerge la variable
essentielle du type et de la continuité du rapport avec l'observateur.

«C'est à la compréhension génétique qu'est attribuée
l'herméneutique de chaque présence des vécus psychotiques»
(B. Callieri, 1985). Et c'est sur ce plan que naît la question du
délire psychogène en tant que contradictio in adjecto (A. Ballerini,



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 259

1990), dans le sillon de l'analyse que E. Kretschmer (1918, 1966)
a faite du délire sensitif. Il nous a semblé (A. Ballerini et
M. Rossi Monti, 1990) que la contribution de Kretschmer, plus
que d'individualiser une particularité nosographique, trace le
cadre d'un modèle possible d'approche du délire qui privilégie
l'attention portée à l'écoulement des expériences et des situations,
et leur leur rapport avec la personnalité du délirant, plutôt que de
radicaliser l'aspect formel incompréhensible des différents phénomènes

psychopathologiques, même si ce dernier aspect est
présent lors d'une relecture de ses cas cliniques.

Certes, en paraphrasant E. Minkowski (1966), on peut considérer

que le problème central de la psychopathologie du délire est la
conjugaison possible, impossible ou partiellement possible, de

séquences d'expériences et de formes déterminées de l'expérience
intérieure, qui apparaissent comme des indicateurs d'une modification

structurale de la vie psychique. Ainsi en est-il par exemple
des symptômes classiques de premier rang, établis par les
analyses cliniques de K. Schneider (1965) et qui semblent continuer
à exprimer un hiatus qualitatif infranchissable, d'où, peut-être,
leur diffusion comme critères de diagnostic nosographique.

Ceci constitue un autre exemple de la différence entre l'inévitable

et peut-être nécessaire tension simplificatrice de la
psychopathologie « clinique » avec la psychopathologie « générale » qui
adopte consciemment le paradigme d'un sens non saturé, d'un
ensemble d'anomalies, où le rôle du psychopathologue peut aussi
être celui du «trouble-fête». La dialectique entre le comprendre
statique et le comprendre génétique était déjà inscrite dans les
origines de la psychopathologie générale, et cette dialectique, qui me
semble être un signe de vitalité culturelle, fait davantage apparaître

la ligne du comprendre comme un espace articulé que
comme une frontière nette.

En outre, dans la psychopathologie venant après Schneider, un
aspect dimensionnel a pris de l'importance suite aux travaux de
K. Koehler (1979) et d'autres sur les frontières phénoménologiques

des expériences qui sous-tendent les symptômes de
premier rang. Il en a résulté l'image d'une contiguïté d'expériences
intérieures, qui s'articulent selon Koehler sur trois axes : le long
de chaque continuum, des phénomènes moins nettement
pathologiques se dégradent en expériences franchement psychotiques et
les symptômes de premier rang indiqués par Schneider sont
comme des pointes d'icebergs (Pragnanztypen) disposés sur un



260 ÉTUDES DE LETTRES

continuum phénoménologique dans lequel il y a la place pour des
phénomènes intermédiaires et diversifiés et pour des passages
dans les deux directions. Et du reste les études fascinantes de J.

Klosterkoetter (1988) tracent les passages, les «séquences de
transition» entre d'une part les expériences troublantes mais
omniprésentes et non spécifiques comme les symptômes-bases de G.
Huber (H.B.S.) et d'autre part les symptômes spécifiques de
premier rang, à travers des «facteurs générateurs» qui comprennent
la médiation anthropologique et l'amalgame de la structure de la
personne. Il me semble que les concepts de «réaction», de
«développement » qui semblaient limités à la pathologie «
compréhensible», refont leur apparition dans la genèse du délire.

Le fond théorique et l'état de la question sur le phénomène du
délire dont j'ai cherché jusqu'ici à tracer le cadre, peuvent poser
un problème assez grave lorsqu'il s'agit de délimiter ce «monstre
sacré» de la psychiatrie qu'est la schizophrénie.

Le délire a toujours été un critère important d'individualisation
des syndromes schizophréniques, la manifestation la moins
équivoque de la pensée « autistique», et il est demeuré comme une des

pierres angulaires dans toutes les listes de critères de diagnostic
des troubles schizophréniques. Même si, la définition même du
phénomène du délire n'est ni univoque, ni universellement acceptée

(G. E. Berrios, 1991), et oscille entre un besoin de simplification

catégorielle, qui montre des inconsistances, et un désir ardent
de finesse phénoménologique qui n'est pas toujours utilisable
dans le domaine clinique.

Le problème est cependant de savoir si le phénomène du délire,
même dans sa définition la plus restrictive, qui demeure celle de
la psychopathologie continentale traditionnelle, qui est — comme
on le sait — centrée sur la forme des expériences délirantes
indépendamment de leurs contenus variables, peut fonctionner comme
instrument de dissection et de délimitation nosographique vis-à-
vis du sens que la nosographie donne à la schizophrénie. Le
problème est donc de savoir s'il existe, et avec quelles
caractéristiques, une structure spécifique de l'être-délirant différente

de l'être-schizophrène.
Le délire et les hallucinations représentaient pour E. Bleuler

(1911) les symptômes «accessoires» les plus importants des
schizophrénies, ceux qui «laissent l'empreinte caractéristique au
cadre pathologique extérieur» (E. Bleuler, 1911). Selon l'auteur,
le délire schizophrénique est constitué d'«un amas désordonné



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 261

d'idées délirantes, un chaos délirant», avec les «exceptions
rares» de quelques sujets paranoides. Les idées délirantes
schizophrènes auraient ainsi pour caractéristiques de n'être pas systématisées,

souvent «indéterminées et nébuleuses», chargées de
«contradictions et d'impossibilités».

E. Bleuler soulignait le rapport thématique du délire avec les
désirs et les craintes de la personne et le rapport formel avec le
phénomène nucléaire de la «dissociation», et il soulignait même

que « la scission de la personnalité se manifeste de façon spectaculaire

dans le rapport entre idées délirantes et le reste du
psychisme», qui ne participe pas au délire, en conséquence de quoi,
délire et réalité ne s'excluent pas mais coexistent de façon incongrue,

quand bien même ils devraient réciproquement s'exclure.
Bien que l'auteur précise que beaucoup d'idées délirantes émergent

«primitivement» à la conscience, il souligne cependant que
«des tentatives d'explication erronées» d'expériences schizo-
phréniques plus primaires peuvent conduire à des idées délirantes.
Par exemple, écrit E. Bleuler, «le délire d'être transparent se
justifie par le fait que tous connaissent les pensées du patient» et
«les milliers de vécus surprenants du patient offrent de
nombreuses occasions pour ces explications délirantes». Ceci constitue

un point significatif pour notre thème parce qu'il se réfère à

des expériences anormales, les troubles de la «conscience du
Moi» (K. Jaspers, 1913, 1959), considérés comme assez typiques
de la schizophrénie, ou au moins de la façon schizophrénique de
fonctionner de l'esprit, et qui comportent une rupture de ce qui a
été indiqué comme « frontières du Moi ». Ce sont des phénomènes
bien connus et plusieurs fois décrits de façon exemplaire, par
K. Jaspers (1913), K. Schneider (1950) ou encore E. Minkowski
(1966), avec différentes mises au point.

J'ai rappelé ces notions psychopathologiques communes parce
qu'elles semblent aujourd'hui être largement prises au piège de
l'équivoque entre troubles de la «conscience du Moi» de Jaspers
et délire. Avec toutes les raisons, M. Spitzer (1990) nous rappelle
aujourd'hui que «disorders of experience are not delusions ». II
est banal de dire que le délire est une inférence particulière, une
façon spéciale peut-être de percevoir, certainement de connaître et
de croire, qui concerne la réalité extérieure (dans les délires structurés

à thème corporel, c'est aussi le corps en tant qu'objet, «le
corps que j'ai », le Körper, qui est impliqué), et qui entraîne de la
part du patient une prétention de validité intersubjective plus ou
moins totale.



262 ÉTUDES DE LETTRES

Les expériences, largement mystérieuses, indescriptibles sinon
en négatif — écrivait K. Schneider — d'action extérieure, de
crise ou perte de «l'appartenance au Moi» (Meinhaftigkeit), de
1'« intimité du Moi », ne sont pas des jugements ou des croyances
exprimés sur le monde, mais, précisément, des expériences
immédiates, totalement invérifiables d'un point de vue intersubjectif et
non analysables formellement, ni plus ni moins que les assertions
du type «je me sens triste» ou «je me sens fatigué». Comme
l'écrivait déjà E. Bleuler, quelques «explications délirantes » peuvent

en dériver ; explications qui en vérité me semblent présenter
plusieurs caractéristiques du «déliroïde», au sens où l'on peut, du

point de vue de la compréhension comme de celui de l'émotion,
les déduire de l'expérience anormale qui les motive. Étant donné
qu'il s'agit de phénomènes considérés comme typiquement
schizophrènes, les connoter comme « délires » corrompt irrémédiablement

le champ de la recherche sur le rapport schizophrénie -
délire.

La conjugaison du délire et de la schizophrénie, bien qu'elle
soit aussi importante du point de vue clinique, a toujours été
connotée de l'ambiguïté suivante :

- d'un côté, la métamorphose délirante de l'existence apparaît
centrale chez le schizophrène ;

- de l'autre côté, il ne semble pas que le thème du délire puisse
être épuisé sur le terrain de la schizophrénie, et la nosographie
propose une gamme de troubles non schizophréniques connotés
du délire: de la contribution fondamentale de E. Kretschmer
(1927), aux syndromes paranoides «psychogènes» de la nosographie

Scandinave (N. Retterstol, 1966).
Dans le passé, en revanche, l'opinion plus radicale a été exprimée

selon laquelle toute forme de trouble psychotique délirant
appartient (peut-être à l'exception d'un groupe restreint de

paranoïaques typiques) au cercle de la schizophrénie. À l'opposé
pour des auteurs comme D. K. Henderson et R. D. Gillespie
(1944), chaque trouble psychotique paranoide, y compris ce qui
est communément défini comme « schizophrénie paranoide »,
devrait être distingué de la schizophrénie. W.W. Meissner (1981) a

souligné, du point de vue structural-dynamique, l'écart entre le
«processus schizophrène» et le «processus paranoide».

Actuellement les lignes de séparation les plus communes entre
schizophrénie et syndromes délirants se fondent sur la présence-
absence de délires «totalement invraisemblables ou bizarres», de



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 263

troubles graves du fil de la pensée, et sur une évaluation différente

du thème délirant et d'éventuelles hallucinations selon les
systèmes nosographiques (A. Ballerini, 1989).

Il faut observer que le concept de délire appartient au cercle
communicatif, spéculatif et à l'univers sémantique de la psychopathologie,

tandis que le concept de schizophrénie appartient à celui
de la nosographie. Il n'y a jamais eu, et peut-être il ne pourra
jamais y avoir une adéquation complète des deux domaines et
champs de recherche, qui ont en définitive des buts non identiques,
malgré le projet, illuminant l'œuvre de K. Schneider, de fonder la
catégorie de schizophrénie sur les bases exclusives de la
psychopathologie descriptive, comme symptômes de premier rang. Il n'y
a pas de doute sur l'utilité du «rasoir psychopathologique» et sur
le recensement que la psychopathologie permet d'opérer sur les
distinctions séméiologiques, lorsqu'elle extrait celles qui ont une
valeur pour former des catégories significatives et des catégories
de diagnostic. Cependant, même dans le cas paradigmatique du
délire, l'établissement du diagnostic de schizophrénie sur la base de
la seule psychopathologie du délire ne convainc pas de façon
absolue (A. Ballerini, G. Stanghellini, 1991).

Il est vrai que la psychopathologie, davantage dans son aspect
clinique que comme psychopathologie générale, a historiquement
exercé un droit de préemption sur les choix nosographiques ; il est
vrai, aussi, que la psychopathologie constitue une méthode
ouverte, sans que soient préétablies des théories de l'esprit par
exemple. Comme telle, elle a en permanence proposé de
nouvelles acquisitions, en ne s'arrêtant aucunement aux grands
maîtres que sont K. Jaspers et K. Schneider ; et il suffit de penser
au dépassement de la psychopathologie « compréhensive » par la
pensée phénoménologique et herméneutique de L. Binswanger à

W. Blankenburg. Il semble donc que la psychopathologie, tel le
phénix renaissant toujours de ses cendres, en vienne à nouveau à

jouer le rôle de critère de distinctions spécifiques. Tel est par
exemple le cas du rapport avec la structure constitutive du temps,
centrée sur le passé dans les troubles de l'humeur, là où en
revanche, ce rapport dans la schizophrénie est surtout tourné vers
un futur, en lui-même mystérieux et fuyant, vers une identité
précaire à constituer, dans une modalité antefestum (B. Kimura,
1992) chargée de présages.

Du reste, cet élément révélateur — et chaque révélation est un
appel — n'avait pas échappé aux analyses classiques. Il suffit de



264 ÉTUDES DE LETTRES

reprendre K. Schneider qui, à propos de la perception délirante
écrit: «Ce signifié est d'un type particulier: il est presque
toujours ressenti comme quelque chose d'important, de pénétrant,
d'une certaine façon, de personnel comme un avertissement, une
ambassade provenant d'un autre monde. C'est comme si dans la
perception, une réalité plus élevée parlait [...]» (K. Schneider,
1950).

Une proposition de la psychopathologie, qui n'a jamais été
oubliée, est celle de faire référence à la « totalité » de la personne du
schizophrène pour donner aussi une signification à chaque phénomène

du point de vue du diagnostic ; phénomènes qui seulement
de cette façon deviennent des « symptômes schizophréniques ».

J. Wyrsch (1949, 1960) écrivait que le «style schizophrénique
spécifique d'être» représente davantage que la somme de chaque
symptômes pris ensemble, et H. J. Weitbrecht (1957) affirmait
qu'il ne connaissait pas un seul symptôme psychopathologique
spécifique d'une psychose déterminée. A. Kraus (1983)
soulignait, en accord avec H. C. Rumke (1950), que «sans la couleur
schizophrénique, des phénomènes catatoniques ou de délires, par
exemple, n'ont rien à faire avec la vraie schizophrénie».

S'il est vrai que le thème de la spécificité des délires dans la
schizophrénie est toujours une question controversée (P. Bovet,
J. Parnas, 1993), nous pouvons rechercher une certaine spécificité
en tant que des noyaux de fond de la personne schizophrène peuvent

se retrouver dans le délire (comme forme et comme
contenu).

Une telle opération comporte :

1. Une relativisation de la priorité absolue donnée par la
psychopathologie classique à la forme plutôt qu'au contenu dans
l'étude du délire, en recherchant, au-delà de l'indiscutable validité

pragmatique et clinique d'une telle priorité, comment certains
contenus se soudent à des formes déterminées de l'expérience
intérieure ;

2. Un dépassement non seulement du concept de schizophrénie
comme maladie naturelle, homologable comme un «être de
nature», mais aussi du projet de la saisir, si ce n'est d'une manière
conventionnelle, à travers des séries de symptômes formant des

catégories dont font partie précisément le délire et la perception
délirante ;

3. Une plus grande considération pour le modèle, de dérivation
anthropophénoménologique, qui pose le problème central du rap-



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 265

port pathogénétique dans les psychoses entre les expériences
intérieures anormales et les possibilités de la personne de prendre des
attitudes et des positions vis-à-vis de sa propre expérience
intérieure ; ou, ce qui est presque la même chose, de poser au centre de
la définition de la schizophrénie, le problème de la «vulnérabilité»;

4. Considérer la possibilité d'une définition de la sphère des
troubles schizophréniques en partant davantage du « négatif » que
du «positif-productif», où par négatif l'on n'entende pas des
enveloppes comportementales comme les «symptômes négatifs»,
mais un persistant et peut-être préexistant « accord préconceptuel
défectueux avec le monde» (P. Bovet, J. Parnas, 1993), indiqué
de diverses manières par la psychopathologie phénoménologique,
comme «perte du contact vital avec la réalité» (E. Minkowski,
1953, 1966), ou comme «inconsistance de l'expérience
naturelle» (L. Binswanger, 1957), ou bien encore comme «perte de
l'évidence naturelle» (W. Blankenburg, 1971), et qui peut être
interprété comme l'expression de la vulnérabilité schizotypique,
l'expression d'une excessive facilité vers cette expérience que les
phénoménologues nomment du terme d'epoché (G. Stanghellini,
1997), entendue comme «mise entre parenthèses» de l'évidence
naturelle, du «common sense », parallèle à l'élargissement anormal

de 1'«horizon de signifié» de Husserl ;

5. Se résigner à penser le spécifique de la schizophrénie
comme fondé sur des phénomènes qui peuvent apparaître comme
vagues et peut-être non spécifiques.

Il est certain que dans la praxis, le psychiatre commence par
penser à un trouble délirant schizophrénique lorsque émergent
quelques aspects qui donnent une « atmosphère » particulière au
délire. Ces aspects transparaissent souvent à travers des contenus,
qui dans la persécution par exemple, concernent surtout des

groupes anonymes, des organisations, des agences, plus que
certaines personnes identifiées. Ceci nous renvoie à la constitution
défectueuse du Soi et de l'Autre comme sujets. L'homogénéisation

et la relative abstraction des persécuteurs reflètent non seulement

leur caractère inaccessible et leur distance en tant
qu'individus déterminés, mais semblent favoriser l'apparition
d'«éléments ontologiques (universels)» qui prédominent «au
détriment d'éléments mondains» (P. Bovet, J. Parnas, 1993).

C'est cela qui donne au délire, qui exprime et tente en même
temps de pourvoir à une carence dans l'évidence de la fondation



266 ÉTUDES DE LETTRES

du monde et de l'individualisation du Soi, une «qualité métaphysique»

(P. Bovet, J. Parnas, 1993). A Kraus (1997) a rappelé
récemment l'attention sur la manière dont les idées délirantes à

contenu « technique » (intervention dans le délire de moyens
techniques) se trouvent surtout dans la schizophrénie et sur la façon
dont cela renvoie non seulement à une « perméabilité » anormale
de la barrière Moi-Monde (K. Schneider, 1950) et par conséquent
aux expériences d'action extérieure, mais aussi à la constitution
déficitaire de l'objet et du sujet qui sous-tend cette façon de délirer

et qui constitue «un énoncé sur l'état mental, plus précisément
sur l'altération des opérations de la conscience constituante»
(A. Kraus, 1997).

Le contenu ou les fragments de contenu du délire et leurs
formes inextricablement connexes, peuvent nous parler de cette
catastrophe ontologique, de la crise du «quoi» et pas seulement
du «comment» du monde et du sujet, qui semble centrale dans
ces parcours psychotiques désastreux que nous appelons
schizophrénie. «Si l'on tient compte de cette dimension ontologique et
si l'on accepte l'expérience primaire de la perception du non être
comme noyau fondant le délire, l'existentiel et le structural se

rencontrent [...]» (E. Agresti, 1994).
Beaucoup parmi nous n'ont jamais cru et ne croient plus que

l'on puisse définir la schizophrénie seulement par des symptômes
«objectivables» et conventionnels, de sorte qu'aujourd'hui mal
parler de la nosographie, pour celui qui tente un exercice pareil,
est tellement de mauvais goût que, c'est comme — dit un jeune
psychiatre — «tirer sur la Croix Rouge»; et cependant un fort
mouvement se fait jour pour reconsidérer en premier plan le
«vécu» et «le monde intérieur» des patients. A ceci s'ajoute une
grande prudence dans l'établissement d'un diagnostic de
schizophrénie, surtout de la part de celui qui n'identifie pas schizophrénie

et délire primaire. Un concept qui peut alors être
heuristiquement utile est celui de «parcours» psychotique, qui
n'est pas celui de «comorbidité», ni celui de «spectre» des
troubles ; mais il indique la possibilité clinique d'un parcours
diversifié et personnel à travers des phénomènes psychopathologiques

différents; parcours qui peut s'arrêter ou régresser et
auquel on peut trouver un « sens » individuel. Le temps de ce
parcours peut varier considérablement d'une personne à l'autre,
même si c'est seulement quand il a atteint des niveaux particulièrement

destructifs de l'identité et du rapport avec le monde que



LE COMPRENDRE ET LE DÉLIRE 267

nous parlons de schizophrénie. Tout ceci peut être en rapport avec
un équilibre précaire entre des situations d'existence et la
«vulnérabilité» de la personne. Nous pouvons trouver des indices
prémonitoires, ou des ruines après les catastrophes de cette
vulnérabilité et de ce parcours, dans des aspects thématico-for-
mels du délire qui signalent la crise de l'évidence du fondement
ontologique du soi et du monde.

Devons-nous conclure que l'opposition «compréhensible» -

«incompréhensible» est sur le point de disparaître de l'horizon
du délire Je ne le crois pas. Je pense plutôt que l'articulation des
deux critères en psychopathologie est bien plus complexe qu'une
simple dichotomie : ce sont les dispositifs mentaux du psychiatre
qui, s'ils ne veulent pas perdre le contact avec l'aspect concret du
délirant, se posent plus sur un plan dimensionnel que catégoriel.
Gradients, relations d'évidence et «possibilités de comprendre»
émergent dans l'écoulement des contenus mentaux délirants et
dans le rapport entre ceux-ci et la personne. Mais si le fait de
s'arrêter sur les critères d'une impossibilité de compréhension — fait
paresseux ou résigné — évite de saisir les zones de ce qui est
susceptible d'être revécu dans le rapport avec la personne du délirant,

d'un autre côté, le fait de ne pas connaître et de souffrir de la
limite posée par les expériences formellement incompréhensibles
pousse vers la dérive du comprendre as if (comme si), qui ne
constitue souvent qu'un «expliquer» et tend à effacer la dimension

tragique qui se rattache toujours à la psychopathologie du
délire.

Arnaldo Ballerini



268 ÉTUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Arnaldo Ballerini, Dopo la Schizofrenia, in coll. M. Rossi
Monti, Milano : Feltrinelli, 1983.

Arnaldo Ballerini, La Vergogna e il Delirio, in coll. M. Rossi
Monti, Torino : Bollati Boringhieri, 1990.

Arnaldo Ballerini, «La dicotomia comprensibile/incompren-
sibile è ancora un concetto ordinatore del delirio », in Breviario
di psicopatologia, ed. A. Ballerini, B. Callieri, Milano:
Feltrinelli, 1996.

Arnaldo Ballerini, La diagnosi in Psichiatria, Roma:
Carocci, 1997.

Arnaldo Ballerini, «Dysphoria: a key for "understanding"
delusion » in Psychopathology, 33 (2000).


	La dimension du comprendre face au délire

