Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 2-3

Artikel: Un lien entre culture phénoménologique et clinique psychiatrique : la
rencontre avec la personne délirante

Autor: Callieri, Bruno

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870307

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870307
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UN LIEN ENTRE CULTURE PHENOMENOLOGIQUE
ET CLINIQUE PSYCHIATRIQUE :
LA RENCONTRE AVEC LA PERSONNE DELIRANTE

L’auteur étudie la possibilité de rendre effective une rencontre interper-
sonnelle avec les patients délirants. Il s’interroge sur la difficulté de s’ou-
vrir au « monde humain commun », sur le trouble de «nos» perspectives
mondaines, le risque d’une confrontation avec la donation de sens anor-
male. La culture phénoménologique rend possible, a son avis, la tentative
de récupérer ’autre caché dans 1’alienus. L’approche clinique peut ainsi
s’ouvrir 2 de nouveaux horizons de signification de nature sémantique,
symbolique et pragmatique. L’auteur analyse les modalités rigidement uni-
formes de la Lebenswelt du délirant et son impossibilité de sortir de 1’isole-
ment auquel son Wahnsinn le consigne. L’engagement dans la dimension
interpersonnelle représenterait alors la vraie révolution copernicienne de la
psychiatrie.

Les multiples manifestations de la personne délirante que nous
rencontrons dans notre activité clinique semblent radicalement
privées de la dimension de la coexistence, ce qui rend vaine toute
possibilité de rencontre (moment ou s’articule la déclinaison de
I’intersubjectivité); la rencontre sombre dans 1’épais brouillard de
I’isolement existential. Certes, le délirant, mondanisé dans 1’irréel
ainsi que dans la distorsion du sens et de la signification, peut
nous communiquer sa situation ; certes, pour lui aussi, le langage
est, comme le dirait Heidegger, la «demeure de 1’étre».
Toutefois, son langage n’est plus question et réponse, n’est plus
dialogue, entretien : il est monologue. Ici, en 1’absence de 1’ou-
verture au « monde humain commun», la rencontre se donne
comme vouée a [’échec, et destinée a nous interloquer. Dans cette
perspective, la psychiatrie «peut étre entendue comme une



242 ETUDES DE LETTRES

science de rencontres déformées, ratées'»; elle peut étre envisa-
gée comme «1’analyse des déclinaisons spécifiquement défectives
de la catégorie de 1’étre-avec?.

A la vérité, dans de nombreuses situations psychotiques, sur-
tout délirantes-paranoides, mais aussi psychoaffectives, [’alter se
propose a nous comme étranger, comme alienus. Il se présente
comme étant devenu ennemi, alors qu’il était frere (on se sou-
viendra d’ Appel des ténébres d’ Arthur Schnitzler). Il apparait en
mouvement selon des parameétres «autres», paralogiques?, qui
troublent «nos » perspectives mondaines et nous obligent a faire
des sauts catégoriaux inaccoutumés et imprévisibles. De 1a le fait
que «nous sommes €ébranlés a la base »: nous sommes surpris par
I’invasion subite de la signification anormale, qui dépasse tout
pouvoir de logique ; nous sommes bouleversés par la présence pa-
ralysante de la perplexité (Callieri), suivie de 1’illumination ou de
la révélation pleinement délirante.

Le «saisir » phénoménologique apercoit ici la forte implication
de 1’étre-pris (surpris-par), de I’tre renversé par la stupéfaction
que procure une vision obligée, imposée, subie ; mais il y apercoit
surtout la donation de sens anormale. Le fait de tomber sur le dé-
lirant qui nous communique (ou qui accepte que nous saisissions)
son monde déréalisé, illusoire, fantasmatique, produit en nous le
sens d’une collision de catégories qui touche tout psychiatre, sauf
(hélas !) celui qui est bureaucratisé ou burn-out.

En vérité, le psychiatre se trouve sans cesse confronté a des ca-
tégories et a des thémes trés lointains de 1’ordinaire ; il est appelé
a vivre avec les horizons illimités de 1’absurde, de 1’inadéquat, de
I’1llusoire, du surréel, de I’'invraisemblable, du «délirant», du
fou, a vivre avec les expériences impalpables, et pourtant mas-
sives, de I’irréel devenu réalité : voila ce qui arrive dans 1’halluci-
nation (les «voix»), 1’'incohérence, la discordance, 1’intuition
magique, 1’attitude visionnaire, les spirales de I’obsession, les
brouillards quasi-oniriques de la confusion.

Si I’attitude défensive — séduisante, mais trop évidente — de
la neutralité aseptique, quoique bienveillante, restait la seule mo-

1. Danilo CARGNELLO, Alterita e Alienita, Milano : Feltrinelli, 1977.

2. Giovanni STANGHELLINI, Arnaldo BALLERINI, Ossessione e rivelazione,
Torino : Bollati Boringhieri, 1992.

3. Pietro TrRuUPIA, Semantica della comunicazione, Milano : Unicopli,
1992.



LA RENCONTRE AVEC LA PERSONNE DELIRANTE 243

dalité d’expérience de la rencontre, toute tentative de dialogue
(dans son étymon précis) deviendrait impossible et tout essai de
récupérer [’alter caché dans [’alienus serait considérablement en-
travé. Que l’autre devienne autrui, dit Lévinas : voila justement le
but thérapeutique, authentique, spécifique du psychiatre. Et cela,
qu’on y fasse bien attention, en tenant compte de I’aide précieuse
de la pharmacologie, parfois indispensable, mais toujours a consi-
dérer de facon critique, sans réductionnisme et sans entrave idéo-
logique.

Apres plus de quarante ans d’activité psychiatrique clinique, je
tiens pour établi que savoir et vouloir accepter /’alienus dans son
ineffacable qualité humaine, en tant que compagnon de route —
délirant ou schizophréne, mélancolique ou maniaque, obsession-
nel ou psychopathe — représente la condition préliminaire de
toute rencontre effective dans le domaine psychiatrique (des
troubles mentaux graves).

Une telle «rencontre », anthropologiquement valable, ne nous
exempte pas de nous poser la question de savoir ce qui ameéne
I’homme-psychiatre a s’approcher de 1’aliéné. Peut-étre aborde-t-
il la problématique de sa propre angoisse justement la, dans sa
dialectique a 1’égard de I’irrationnel, dans la confrontation avec
les situations angoissantes des autres. Cet équilibre fragile et pré-
caire, sur le fil du rasoir, continuellement exposé au risque de se
briser, conduit le psychiatre a une position essentiellement ambi-
gué, toujours problématique (comme Binswanger ’avait déja bien
vu), une position toujours susceptible de [’échec le plus radical.

La, on ne doit pas oublier que, contrairement a toute autre ex-
périence médicale, c’est sur le plan verbal que se réalise, dans sa
plénitude existentiale, la rencontre du psychiatre avec le monde
du délirant, avec son sens et son monde de vie. Tout se passe sur
le plan du logos, en tant qu’outil essentiel de recherche et de trai-
tement pour le psychopathologue, du logos avec ses métaphores
(comme Hans Blumenberg 1’a montré avec profondeur et finesse
en 1960), ses attitudes symboliques, ses silences, ses halos sé-
mantiques plurivalents, ses densités vibrantes.

Par sa parole, ’homme peut perforer, franchir, contourner la
barriere physique de 1’absence et ramener a sa présence ce qui est
reculé ou lointain dans le temps et dans 1’espace. Dans la dimen-
sion aliénée (poétique aussi?), il peut aussi briser tout périmetre
grammatical et syntaxique, en entrainant et en bouleversant la so-
lidité lexicale elle-méme. Ce langage peut ouvrir a de nouvelles



244 ETUDES DE LETTRES

dimensions, a de nouveaux horizons de significations sémantiques,
symboliques et pragmatiques, a une nouvelle présence de 1’idios
cosmos, du monde propre. Nous serions tentés de montrer la 1égi-
timité de ces langages : cela signifierait 1’ouverture du langage a
des autres chemins, différents de ceux de la domination, domina-
tion des signes qui seraient des lors réduits a leur fonction instru-
mentale de symptomes. En vérité, dans 1’expérience de la
métaphore ainsi entendue, la parole m’interpelle et me réclame
pré-pragmatiquement. Ainsi, il semble peut-&tre possible de dé-
passer (quoique seulement de maniere limitée) le concept trop uti-
lisé de dissociation idéo-verbale et de discordance, qui se cache
derriére tout étre-paranoide (Antonin Artaud nous renseigne la-
dessus). Ici, le décodage du langage paranoide montre son impor-
tance pour nous aider a voir, dans 1’autre, I’interlocuteur. J’oserais
dire que — mise a part 1’efficacité du feed-back, avec 1’appel et
I’invitation sous-entendus a une réalité dualiste et dialogique — un
tel décodage peut augmenter la conscience qu’on a de 1’ Autre (il
pourrait s’agir la de 1’ébauche d’une véritable logothérapie). 11 se-
rait ainsi possible d’accomplir une certaine récupération person-
nologique du mystere de 1’émergence des significations
physiognomiques (Patrizia Magli) et de 1’expérience de la pléni-
tude bouleversante de la «révélation délirante ».

D’ailleurs, le style de la présence paranoide reste pour nous in-
comparable et cela méme devant I’émergence des symptdmes psy-
chotiques de premier ordre (Kurt Schneider), devant 1’invasion de
I’automatisme mental (de Clérambault) et de la pensée xénopa-
thique, devant le coup de fouet de la révélation délirante, de I’in-
tuition foudroyante (la «tua res agitur» de Hagen). C’est un style
polymorphe et équivoque, allusif et sibyllin, péremptoire dans les
significations ou bien enclin a les cacher et les retirer: de toute
facon toujours pourvu d’une valeur non équivoque de message.
«Se taire est beaucoup plus que ne pas parler» (Romano
Guardini).

Toutefois, il est vrai qu’il y a des expressions qui, quoiqu’elles
proviennent d’une Lebenswelt différente, offrent encore une ex-
pressivité non équivoque ; par exemple, le regard du paranoide (le
«regarder et 1’é€tre regardé » de Zutt et de Kulenkampff), nous
offre une ouverture remarquablement féconde sur son monde inté-
rieur : son étre soupgonneux, son regarder autour de soi, son re-
garder obliquement, ou a la dérobée, son étre évasif, sa fixité,
représentent autant d’indices de son «ne pas vouloir se rencon-



LA RENCONTRE AVEC LA PERSONNE DELIRANTE 245

trer»; 1a, nous pouvons dire avec Sartre, «l’enfer, c’est les
autres ». La, regarder et €tre regard€ se constituent comme unité,
au centre d’un mode d’existence ou la rencontre se donne seule-
ment avec l'impersonnel, le «on» (on dit, on fait, on manigance
quelque chose contre moi...). Dés lors, la rencontre avec [’alter
se dépersonnalise, se fragmente, tombe dans I’anonymat, se ferme
dans une défense sourde et rigide. Et, I’anonyme conduit a une
perte, toujours grave, de 1’individualité, de ’historicité, de la li-
berté, du nous, de la communitas. Tout est remplacé par le fan-
tasme délirant auquel 1l se référe et qui constitue une
compensation d’une solitude éplorée. Le monde délirant, ou, plus
exactement, son « se mondaniser », peut €tre véritablement para-
digmatique de la déstructuration de la rencontre, de la dé-monda-
nisation. T6t ou tard, le psychiatre y est impliqué et risque de
devenir lui-méme, comme tout autre persécuteur, « fonctionnaire
de la collectivité », controleur de la conscience. C’est 1a qu’on
voit émerger le «silence d’opposition» en tant que non-participa-
tion, un silence qui est souvent négativisme et vide de réponse,
mais qui, parfois, cache une qualité particuliére d’incitation a la
rencontre, d’appel désespéré, de refus et d’invocation. C’est rem-
plir par le silence les vides d’un dialogue «verbal » qui risque a
tout instant de se perdre dans I’incompréhension. — Ici il faut
toujours un «écart de niveau», qui pourra étre réduit au mini-
mum, mais jamais éliminé complétement, méme si certaines des
thématiques psychotiques peuvent susciter des résonances inquié-
tantes, révélatrices de mondes écrasants et inéluctables, de « mon-
danisations déformées*». Il nous faut dés lors poser la question
suivante : lorsque le psychiatre s’engage dans la tentative (psy-
chothérapeutique ?) de développer un théme délirant dans le cadre
de la compréhensibilité, sommes-nous vraiment sirs que, méme
seulement sur un plan empathique, les informations coincident ef-
fectivement entre les expériences psychotiques déterminées et les
références catégorielles, faites par le psychiatre, a des thémes
analogues dans le domaine de la mythologie, de la religion, de
I’anthropologie culturelle ? (Voir J. Hillman, Pan et le cauchemar,
1972). Ici, indéniablement, il subsiste un doute substantiel a pro-
pos de la possibilité d’une véritable compréhension des expé-
riences intérieures et mondaines du délirant: il y a toujours un
gap, un hiatus entre, d’une part, la participation intentionnelle et

4. Viktor von GEBSATTEL, « Die Welt des Zwangskranken », in: Mtschr.
Psychiat. Neurol., 99, p. 10, (1938).



246 ETUDES DE LETTRES

voulue, fruit des efforts du psychiatre pour s’affiner culturelle-
ment, et d’autre part, I’expérience du paranoide, immédiate, bou-
leversante, trés singulieére, sans appel. Pour le dire avec le
fragment célebre d’Héraclite : «la trame cachée est plus forte que
celle qui est visible »: la perte de contact avec le réel communis
s’articule dans 1’émergence d’un monde de fantasmes archaiques,
monde qui domine en opérant une cristallisation existentielle qui
semble «choisie » une fois pour toutes et dont il n’est plus pos-
sible de se détourner. Le refus et 1’itération deviennent ici quasi
péremptoires, méme s’ils sont traversés par des sauts et des éclats
parathymiques imprévisibles, méme s’ils sont brouillés par la di-
minution progressive des poussées pulsionnelles.

Mais, pour la personne délirante aussi, ma rencontre avec son
monde vécu, avec sa Lebenswelt, peut étre saisie dans ses aspects
constitutifs et dans ses moments constituants, seulement dans la
mesure oll ce monde est signifiant pour moi, a savoir, seulement
dans la mesure ou la possibilité d’évoquer ou non une commu-
nauté d’instances objectuelles reste dans ce monde. Du fait que le
paranoide (et souvent le paranoiaque) se meut (contrairement au
schizophréne) dans le monde de la praxis, il est presque impos-
sible de délimiter une Gestalt unitaire et comparable, a savoir une
standardisation déterminée de facon univoque. Dans la présence
paranoide, 1’altération psychopathologique la plus importante
concerne les significations logico-catégorielles, lesquelles sous-
entendent et soutiennent une « donation de sens» qui est parfois
tout a fait donnée ab initio, parfois s’est construite lentement mais
inexorablement (le concept de «développement» chez Jaspers)
comme cela arrive, par exemple, dans le «travail délirant» (le
Wahnarbeit qui nous est bien connu) et paranoiaque de la jalou-
sie. Ici, les remarques récentes de Stanghellini et Ballerini dans
Ossessione e Rivelazione me semblent trés importantes, aussi
parce qu’elles montrent tres clairement que notre tentative de ren-
contrer le monde du délirant se heurte a la difficulté massive de
reconstituer, du point de vue (psycho)génétique, les moments
constituants de son monde: a la vérité, on a 1a davantage une
perspective narratologique qu’une anamnese.

Ici, a mon avis, le drame anthropologique du délirant paranoide
(pour utiliser le terme classique, chargé d’histoire) se révele plei-
nement comme une véritable anthropophanie ou il a perdu le
«monde commun », le Mit-sein et ou tout appel d’autrui s’est éva-
noui ; I’étouffement de son horizon co-humain révele son angoisse
fondamentale, quand toute circonstance semble 1’expulser et I’ex-



LA RENCONTRE AVEC LA PERSONNE DELIRANTE 247

clure de tout projet rassurant de vie... et alors, il faut se défendre,
éventuellement méme en attaquant. Une distance qu’on ne peut
combler s’interpose entre le délirant et le monde, une distance qui,
loin de s’offrir comme une spatialité de salut authentique, consti-
tue un affaissement radical, en rendant la personne, 1’individu,
dans ce cas, inaccessible a la dimension alter-égoique. D’innom-
brables exemples de tout cela viennent a ’esprit de tout psy-
chiatre. Et il ne faut pas taire le fait que, dans la manifestation de
la Lebenswelt du délirant, nous tombons sur une modification si-
gnificative des dimensions temporelles de sa présence : temporalité
sur-orientée, avec des nceuds émotifs oppressants, dans une inser-
tion non-dialectique et non-historique du monde (qui s’éloigne ra-
dicalement) de la déréalisation, comme nous 1’avons vu, il y a des
années, avec Aldo Semerari et puis avec Fiorella Felici. Il n’est
pas rare de pouvoir assister a2 une condition spécifique de «conta-
mination spatiale » de la temporalité, vécue comme perte des li-
mites de son propre devenir et dans laquelle le passé serre et
accable lourdement en tant que faute ou nostalgie; ici, il faut rap-
peler que chez le délirant 4gé domine souvent la dimension « nos-
talgique » de 1’existence, elle est entierement percue du point de
vue narratologique et non seulement comme simple « souvenir dé-
lirant », comme Wahnerinnerung (H. Gruhle), et elle est presque
signe d’un développement unidirectionnel du futur (ce qu’Eugeéne
Minkowski appelle mémoire du futur).

Dans la rencontre alter-égoique de 1’existence, la situation déli-
rante produit des cloisons que la dimension dialogique, I’instance
du Miteinandersein, ne peuvent pas surmonter: 1’autre, par
exemple le psychiatre, reste seulement le miroir de son mono-
logue, simple figure projetée vers un futur déja donné pour sir. La
situation du délirant est anhistorique. Le discours du délirant est
un pseudo-discours vers un pseudo-autre. Il faut également souli-
gner le fait que la corporéité du délirant se montre et nous appa-
rait comme devenue pleinement transparente au sens de 1’hostilité
qui provient de la configuration mondaine des autres, qui ne sont
plus des socius. Il arrive méme a sentir sa propre autonomie tou-
jours plus réduite, a2 la merci de la manipulation des autres’;
songeons a certains délires d’influence xénopathique, aux psy-
choses hallucinatoires chroniques, aux somatoparaphrénies, aux
dismorphophobies induites (Phillips).

5. R.W. BUTLER, D. BRAFF, «Delusion: a Review and Integration », in:
Schizophr. Bull., 17 (4), p. 633, (1991).



248 ETUDES DE LETTRES

Dans la tension dialectique des deux pdles de 1’étre-corps et de
’avoir-un-corps, on assiste ici au raidissement prédominant vers
le pole de I’avoir : le délirant fuit sa propre disponibilité phéno-
ménale, se sent dépossédé de lui-méme, devenu proie ou cible
(«on me fait des ondes, on me tourmente la poitrine avec les
rayons, on m’envoie des rayons dans la téte, on me pique au de-
dans avec le laser »), tout ceci, avec une diversité étonnante de
sensations optiques, tactiles, auditives et cénesthésiques. Dans de
telles conditions, souvent trés pénibles et intensément dénoncées,
il semble que le fait de soumettre son propre corps a la merci
d’autrui est la seule possibilité d’apercevoir 1’autre, persécuteur
méchant, bourreau raffiné ou cruel. Alors, la dimension de la co-
existence diminue vers une vaine opposition a 1’autre, toujours
plus forte et a laquelle il n’est pas possible de se soustraire ou
d’échapper. Méme le refuge ultime dans /’anonymat finit par de-
venir impossible ou délirant (surtout persécutoire): tout le monde
sait tout sur lui, le contrdle, I’indique, 1’épie, le commande, le ro-
botise, lui suce la pensée, envahit ses espaces les plus privés dans
une véritable « déspatialisation » imposée. Ici, la crise de [’inter-
subjectivité radicale, a 1a maniere de Kafka, n’offre pas de salut,
elle est liée sans concession a la crise du «sens commun», a la
crise du tissu méme banal et évident, méme gris ou détérioré, mo-
notone ou terne, que nous finissons par accepter dans notre
«peine de vivre ainsi», comme Pirandello 1’appelle, dans notre
référence plate et « normale » a I’expérience d’autrui.

Autrement dit (et ici le discours devient vraiment inépuisable),
dans le « monde vécu» du délirant — tel qu’il ’exprime et en té-
moigne méme tacitement —, 1’autre ne peut pas étre intériorisé
(comme cela arrive au contraire dans certaines expériences sensi-
tives a la Kretschmer), mais il est forcément et inéluctablement
tenu éloigné a une distance (métrique aussi) qu’on ne peut pas
combler. D’une telle distance, toutefois, 1’autre, le persécuteur re-
vient constamment pour se proposer a nouveau en tant que réalité
qui entrave, d’autant plus massive qu’il ne peut €tre repris dans sa
qualité d’interlocuteur. Chaque fois que sa présence se propose,
méme comme aide désintéressée et affectueuse, I’empéchement
massif et implacable de toute configuration comme « associé »
surgit chez le délirant. (Ici, les explications psychanalytiques sont
devenues tres fécondes dans les dernieres décennies, comme
Romolo Rossi, Fausto Petrella, Concetto Guillotta, entre autres,
nous 1’ont montré a plusieurs reprises).



LA RENCONTRE AVEC LA PERSONNE DELIRANTE 249

L’analyse que je viens d’esquisser de ces modalités rigidement
uniformes de la Lebenswelt du délirant, peut peut-€tre nous faire
partiellement comprendre (certainement pas «expliquer» —
méme si les deux termes tendent actuellement a converger comme
le regretté Ferdinando Barison 1’a bien vu) la raison la plus intime
de I’impossibilité du délirant de sortir de 1’isolement (et ici se
trouve peut-&tre justement le véritable « échec» de la rencontre)
auquel son étre-délirant, son Wahnsinn, cette donation démesurée
de sens, le tourne et le consigne.

En conclusion, on ne peut pas douter que les limitations mas-
sives de la rencontre avec le délirant nous font toucher du doigt
I’ambiguité fondamentale de 1’étre-psychiatre®, médecin et
homme de science, dans une ambivalence « psychopathologique »
qui me parait inévitable. Cette ambivalence montre combien il est
difficile et peut-étre méme mystificateur, de soutenir qu’il est
possible de sortir radicalement de 1’équivoque. Aujourd’hui, a
coté de I’exigence de suivre attentivement tous les progres de la
psychiatrie biologique, dans les multiples secteurs de recherche et
d’application (a c6té du bindme esprit-cerveau), il apparait tou-
jours plus nécessaire de cultiver, dans la formation du jeune psy-
chiatre, la passion pour [’existence. Passion fondamentale qui doit
étre une véritable paideia, une formation, une Bildung indéniable-
ment éthique aussi et qui exige la culture et 1’affinement des di-
mensions co-existentielles. Elle doit étre le «tournant»
anthropologique véritable ; tournant qui se concrétise dans la dis-
ponibilité, dans le besoin d’empathie, dans un certain degré d’at-
titude a donner, dans la tolérance et I’acceptation de «1’anormal »
dans 1’autre et dans la reconnaissance en lui d’un alter-ego, donc
d’un tu. Savoir se placer avec [’alter (non 1’autre, mais 1’autrui de
Lévinas) et non simplement en face de lui, méme délirant, signifie
tenter de percevoir I’homme, a savoir la personne, méme la ou
peut-étre, avec une position moins engagée, on pourrait percevoir
simplement un trouble mental ou un dysfonctionnement du cer-
veau. C’est peut-étre cette dimension interpersonnelle qui repré-
sente la vraie «révolution copernicienne » de la psychiatrie.

Bruno CALLIERI

6. Danilo CARGNELLO, «Ambiguita della psichiatria», in: Scienza, lin-
guaggio e metafilosofia, Scritti in memoria di P. Filiasi Carcano, Napoli,
1980.



250 ETUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Bruno CALLIERI, G. DE VINCENTIIS, A. CASTELLANI, Trattato di
Psicopatologia forense, Roma: Il Pensiero Scientifico Editore,
1972.

Bruno CALLIERI, «voce «Psichiatria»», in Enciclopedia del
Novecento, vol. V, Roma: Istituto dell’Enciclopedia Italiana,
1981.

Bruno CALLIERI, Percorsi di uno Psichiatra, Roma: Edizioni
Universitarie Romane, 1993.

Bruno CALLIERI, Arnaldo BALLERINI, Breviario di
Psicopatologia, Milano : Feltrinelli, 1996.

Bruno CALLIERI, Lineamenti di Psicopatologia fenomenolo-
gica, Napoli: A. Guida Editore, 1999.

Bruno CALLIERI, Quando vince I’ombra, Roma: Ed. Univ.
Romane, 2¢ ed., 2001.



	Un lien entre culture phénoménologique et clinique psychiatrique : la rencontre avec la personne délirante

