
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 2-3

Artikel: Schizophrénie et opinion primodiale (Urdoxa)

Autor: Jover, Frédéric

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870304

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870304
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHIZOPHRÉNIE ET OPINION PRIMORDIALE
(URDOXA)

La question de la schizophrénie reste au centre des écrits de la phénoménologie

depuis les Classiques (Merleau-Ponty, Straus), jusqu'aux auteurs
Modernes (Maldiney, Tatossian, Blanckenburg, Célis). Leur lecture permet
d'éclairer l'expérience schizophrénique et de repenser certains symptômes
tels que la dépersonnalisation, l'automatisme mental, les éléments
paranoides. Dépassant le simple constat d'une privation (point de départ de
beaucoup de théories), la phénoménologie dans une perspective
psychopathologique intègre et réhabilite l'expérience schizophrénique dans l'expérience

humaine en général, préalable de toute thérapeutique à venir.

1. L'espace du paysage schizophrénique et ses connexions avec
l'espace géographique dans l'œuvre d'Erwin Straus1

1.1. Paysage et horizon2

Le rappel de cette métaphore a souvent été utilisé par les
grands noms de la phénoménologie, psychiatrique3, et
philosophique4, tant elle est riche de sens et parlante par sa simplicité à

évoquer les rapports du monde privé (idios kosmos) de l'être
schizophrène avec le monde commun (koinos kosmos).

1. Erwin Strauss, Du sens des sens, Grenoble : Millon, 1989.
2. Ibid., p. 579.
3. Arthur Tatossian, Phénoménologie des psychoses, Paris: Masson,

1979.
4. Maurice Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, Paris :

Gallimard, 1985, p. 393-395.



192 ÉTUDES DE LETTRES

Nous en restituons l'essentiel dans ce paragraphe introductif.
L'existence dans la schizophrénie est décentrée, elle ne

s'accomplit plus dans le commerce avec un monde âpre, résistant et
indocile qui nous ignore, elle s'épuise parfois dans la constitution
solitaire d'un monde fictif.

Cette constitution n'est pas une construction, elle ne prend pas
place dans le «monde géographique», c'est-à-dire dans l'être que
nous connaissons et dont nous jugeons dans le tissu des faits soumis

à des lois, mais dans le «paysage» individuel par lequel le
monde nous touche et par lequel nous sommes en communication
vitale avec lui.

Le schizophrène vit dans l'horizon de son paysage, dominé par
des impressions univoques, sans motifs et sans fondement, qui ne
sont plus insérées dans l'ordre universel du monde et des choses
et dans les rapports de sens universel du langage. Les choses que
nous désignent le schizophrène par leurs noms qui nous sont
familiers ne sont cependant plus pour lui les mêmes choses que
pour nous. Ils n'ont gardé et introduit dans leur paysage que des
débris de notre monde, et encore ces débris ne restent-ils pas
comme parties du tout.

Dans les moments paranoides, ces choses sont encore plus
parlantes et vivantes que les nôtres, pour nous apparaître, après
épuisement dans une lutte harassante avec le temps, comme figées et
inertes. Apparaissent alors l'incohérence de la pensée, la détérioration

complète du langage dans la perte progressive de l'espace
géographique, l'hébétude affective dans la dévastation du
paysage.

1.2. Paysage et espace géographique chez Merleau-Ponty

M. Merleau-Ponty a largement repris ces propos pour illustrer
son approche phénoménologique du chapitre consacré à la chose
et le monde naturel.

La constitution solitaire du monde fictif (du schizophrène) ne
peut valoir comme réalité que parce que la réalité elle-même est
atteinte chez le sujet normal dans une opération analogue : « En
tant qu'il a des champs sensoriels et un corps, le normal porte, lui
aussi, cette blessure béante par où peut s'introduire l'illusion, sa

représentation du monde est vulnérable... ».
Ainsi dans le monde habituel, sans aucune vérification

expresse, l'expérience privée se relie à elle-même et aux expé-



SCHIZOPHRÉNIE ET URDOXA 193

riences étrangères, «le paysage s'ouvre sur un monde géographique,

il tend vers la plénitude absolue...5».
Nous ne jouissons pas de la subjectivité, nous la fuyons

constamment. Nous sommes au monde pour de bon, en ayant sur
le temps une prise franche et naïve. L'être schizophrène, lui, est
dans cette tentative incessante de se tailler un milieu privé dans
un monde commun et bute toujours sur la transcendance du
temps.

Si le sujet vit habituellement dans un horizon qu'il pénètre et
rompt, rapportant les impressions spatiales du paysage familier à

l'espace géographique et essayant d'ordonner celui-là à celui-ci,
le schizophrène ne pénètre pas l'horizon, il demeure dans le
paysage, livré à la persécution du même et tire dans l'horizon de
celui-ci le monde géographique étalé dans la langue familière, tel
un étant jeté dans une galerie universelle des étants.

Le paysage n'est pas modifié uniquement dans son orientation,
mais il est aussi modifié dans un caractère et devient étranger aux
normes de l'expérience sympathique.

L'être schizophrène est frappé d'impouvoir dans son pouvoir-
être, faute de pouvoir exister, d'être sa propre possibilité, celle-ci
se cristallise en état de fait. En est-il ainsi du maniérisme, où le
sujet tient la pose dans une injustification totale, sans habitation
de l'espace-entourage, en est-il ainsi des éléments paranoides
délirants où le sujet schizophrène tente de tenir la parole en état de
dire face à l'incompréhension du monde commun, malgré tous ses
efforts pour que cette parole soit parlante.

2. Monde naturel et schizophrénie chez Merleau-Ponty

2.1. Habitation du monde

Tel dans le maniérisme par exemple, tel un modèle, le schizophrène

n'habite pas l'espace-entourage. Et il faut reconnaître dans
cette tentative une manière de se donner du champ, c'est-à-dire du
possible.

Le schizophrène est frappé d'impouvoir dans son pouvoir-être :

«Un impouvoir, disait Antonin Artaud dans L'ombilic des Limbes,
un impouvoir à cristalliser inconsciemment le point rompu de
l'automatisme à quelque degré que ce soit... ».

5. Ibid., p. 393-395.



194 ÉTUDES DE LETTRES

La plainte schizophrénique dans sa traduction la plus poignante
serait justement la recherche incessante et sisyphéenne de
l'automatisme le plus élémentaire, qui préside à notre habitation dans le
monde, le point de départ de l'habitude, dans l'expérience de la
quotidienneté du monde commun, (du On), et qui ouvrirait au
monde la possibilité d'«habiter».

Or, l'habiter ou l'habitude, faisait remarquer M. Merleau-
Ponty, «c'est éprouver l'accord entre ce que nous visons et ce qui
est donné, entre l'intention et l'effectuation ; le corps est notre
ancrage dans le monde6».

C'est cette prise franche et naïve sur le monde que le schizophrène

recherche, pour habiter le monde et «être le Là». C'est la
recherche de l'ouverture de la possibilité d'un site en vue d'un
avoir lieu, et du monde et du soi. Ce qui d'«habitude», n'est pas
l'objet d'une recherche ou d'une rationalisation mais habitation
non expressément réfléchie.

2.2. L'accompli schizophrénique

Mais le projet de l'être schizophrénique est d'être réduit à son
être-jeté. Comment, dès lors, avoir sens pour un étant lorsque l'on
n'est pas inscrit à une place déterminée de systèmes possibles

Du possible, du possible crient les schizophrènes.
En dehors des rares cas où le délire, tentative de possibilisation

du soi et du monde, emporte au loin le schizophrène dans un
nouveau réel, celui-ci est contraint de s'expliquer en permanence
avec un possible pré-établi, où aucun événement ne peut plus se

produire, en dehors de l'événement de la psychose elle-même.
C'est au ressassement de cette crise unique, sans cesse inachevée,

qu'est condamnée l'expérience schizophrénique dans ses

démultiplications sans fin. Dans cette expérience de l'accompli se
déverse dans de l'accompli.

Or, à moins que de n'être explicitement présentifié, nul
moment de la perception n'est à concevoir transcendantalement
comme «accompli»7. C'est-à-dire comme versé une fois pour
toute dans un présent mort et défini. La perception ne se déroule
qu'à renouer inlassablement le tissu de sa progression et elle

6. Ibid., p. 169-170.
7. Raphaël Célis, «L'Urdoxa dans la vie intentionnelle», in L'intention-

nalité en question entre phénoménologie et sciences cognitives, textes réunis
par D. Janicaud, Paris : Vrin, 1995, p. 73.



SCHIZOPHRÉNIE ET URDOXA 195

exige de ce fait l'abandon confiant en un fond dynamique et préalable

d'harmonisation, qui ne peut se figer sans aussitôt s'abîmer.
Car c'est de cet abîme dont il est question dans l'expérience schi-
zophrénique.

«S'abîmer» comme le précise H. Maldiney à propos de
l'œuvre de F. Ponge, c'est aller au fond8, reprenant les propos de
F. Ponge dans ses Ressources naïves:

«L'esprit, dont on peut dire qu'il s'abîme d'abord aux choses
(qui ne sont que "riens") dans leur contemplation, renaît par la
nomination de leurs qualités, telles lorsqu'au lieu de lui, ce sont
elles qui les proposent9. »

Fût-elle en échec, cette recherche harassante, cette quête hors
du commun, représente la dimension critique centrale de Yan-
thropos dans l'expérience schizophrénique, où plus qu'ailleurs
par son inachèvement perpétuel, (en dehors des rares délocalisations

délirantes, véritables projets d'appropriation d'un monde
fictif) il est toujours question d'un sens qui échappe, qui est à « la
lisière même du dire », à la différence du poète.

2.3. L'Urdoxa husserlienne dans l'expérience schizophrénique
chez Merleau-Ponty

On peut imaginer à quel prix, au prix de quelle déperdition
ontologique, celle-ci prend l'apparence de la résolution lorsque ni le
monde, ni le soi n'existent en possibilité ouverte, mais se présentent

l'un et l'autre dans «l'en-face»;
« Savez-vous ce que c'est que la sensibilité suspendue, cette

espèce de vitalité terrifique et scindée en deux, ce point de cohésion
nécessaire auquel l'être ne se hausse plus, ce lieu terrifiant?... »,
criait encore Antonin Artaud dans L'ombilic des Limbes.

Car si l'esprit doit d'abord s'abîmer aux choses, c'est aussi
dans cette chute qu'il a son commencement, mais c'est seulement
à s'en relever par un saut qu'il connaîtra le fond d'où il a pris son
appel10.

Comme le précise Merleau-Ponty :

[...] Au dessous des actes exprès par lesquels je pose devant
moi un objet à distance, dans une relation définie avec les autres

8. Henry Maldiney, Le legs des choses dans l'œuvre de Francis Ponge,
Lausanne: L'Âge d'Homme, 1974, p. 41.

9. Ibid., p. 40.
10./&W., p. 43.



196 ÉTUDES DE LETTRES

objets et pourvu de caractères bien définis que l'on peut observer,

au dessous des perceptions proprement dites, il y a donc

pour les sous-tendre, une fonction plus profonde sans laquelle
l'indice de réalité manquerait aux objets perçus, comme il
manque chez le schizophrène, et par laquelle ils se mettent à

compter ou à valoir pour nous11.

C'est le mouvement qui nous porte au delà de la subjectivité,
qui nous installe dans le monde avant toute science et toute
vérification, par une sorte de «Foi» ou d' «opinion primordiale »

— (ou qui au contraire s'enlise dans nos apparences privées)12.

Or dans ce domaine de l'opinion primordiale ou Urdoxa
(Urglaube) de Husserl, nous dit Merleau-Ponty, s'illusionner hal-
lucinatoirement, imaginer est encore possible. Comme l'enfant
met au compte du monde ses rêves comme ses perceptions, il
croit que le rêve se passe dans sa chambre, au pied de son lit, et
simplement n'est visible que pour ceux qui dorment.

Imaginer, c'est mettre à profit cette tolérance du monde anté-
prédicatif et notre voisinage vertigineux avec tout l'être dans
l'expérience syncrétique, c'est être un individu qui embrasse tout ce
lieu vague qui constitue le monde, accueillant les objets pêle-
mêle, les objets vrais, et les fantasmes individuels et instantanés
et non pas un ensemble d'objets uniquement liés par un ensemble
de rapports de causalité.

3. Monde antéprédicatif et synthèses passives chez Husserl

3.1. Prédonné et monde antéprédicatif

Tout jugement logique implique un contact préalable, non
consciemment formulé avec la chose, qui est «prédonné», avec
l'horizon de monde préindividuel, qui l'entoure et dont elle ne se
détachera que par le travail ultérieur des concepts et des catégories.

Ce prédonné, selon les termes de Husserl, se livre à travers de
ce qu'il nomme le jeu préconscient des synthèses passives.

Dans ce monde préobjectif, antéprédicatif, les choses ne sont
pas distinctes les unes des autres, bien qu'elles se livrent dans une
certitude de présence (Urglaube) ou croyance originaire.

ll.M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 395.
12.Ibid., p. 395.



SCHIZOPHRÉNIE ET URDOXA 197

3.2. L'alentour

Il s'agit d'un il y a obscur et confus qui précède la clarté du
Cogiton.

Husserl écrit: «avant que ne s'institue le mouvement de la
connaissance, l'objet de la connaissance est déjà là...14»

Par cette présence préalable, on a en vue ceci: à savoir que
l'objet nous affecte comme intervenant à l'arrière-plan de notre
champ de conscience, ou même qu'il est déjà au premier plan,
éventuellement déjà saisi, mais n'éveille qu'ensuite l'intérêt de
connaissance, cet intérêt qui se distingue de tous les autres intérêts

de la pratique concrète.
Mais préalablement à la saisie, il y a toujours l'affection, qui

n'est pas l'affecter d'un objet isolé singulier. Affecter veut dire :

se détacher d'un entour qui est toujours co-présent, attirer à soi
l'intérêt, éventuellement l'intérêt de connaissance.

«L'alentour est là comme le domaine du pré-donné, selon une
donnée passive, c'est-à-dire qui n'exige pour être toujours déjà là
aucune participation active du sujet, aucune orientation du regard
de saisie, aucun éveil de l'intérêt... ».

Nous pouvons dire également que toute activité de connaissance

a toujours pour sol universel un monde ; et cela désigne en
premier lieu un sol de croyance passive universelle en l'être, qui
est présupposé par toute opération singulière de connaissance. Le
«sol» (Boden) ou le «corps-sol» de l'évidence, duquel la vie
intentionnelle tire aussi bien le principe de son sens que le principe
de sa consistance ou de sa «stance» (Stand), et qui est fonction
de la présence stimulatrice de l'horizon15.

3.3. La dépersonnalisation «nécessaire » à la perception

Merleau-Ponty nous précise que toute perception a lieu dans
une atmosphère de généralité et se donne à nous comme
anonyme. « Je ne peux pas dire que je vois le bleu du ciel au sens où
je dis que je comprends un livre ou encore que je décide de consacrer

ma vie aux mathématiques... ma perception, même vue de

13. Jacques Garelli, «Constitution et dislocation des horizons de l'expérience.

Le cas Artaud», in L'Art de Comprendre, 2, (1994), p. 24.
14.Edmund Husserl, Expérience et jugement, Paris : PUF, 1970, p. 7.
15.R. Célis, «L'Urdoxa dans la vie intentionnelle», p. 78.



198 ÉTUDES DE LETTRES

l'intérieur, exprime une sensation donnée: je vois du bleu parce
que je suis sensible aux couleurs...16»

Au contraire, les actes personnels en créent une : je suis
mathématicien parce que j'ai décidé de l'être. De sorte que si l'on veut
traduire exactement l'expérience perceptive, on doit dire que l'on
perçoit de moi, et non pas que je perçois.

C'est dans ce sens qu'il faut replacer avec J. Garelli, le terme
de «synthèses»: il ne s'agit pas d'un chaos désorganisé d'individualités,

un pullulement éclaté et morcelé de sensations, qui
s'imposent, mais un monde déjà structuré (la cohérence interne de
Merleau-Ponty), non logiquement certes.

3.4. Le laisser-être

Dans le monde antéprédicatif, la distinction entre sujet et objet
n'a pas encore de place, dans une relation intentionnelle si étroite
entre l'homme et les choses entourées de leur horizon de monde.

C'est ce en quoi cette pensée est dite pré-individuelle. Il s'agit
d'une sorte de «laisser-être le monde», (Gelassenheit) passive,
qui se donne à la fois dans un sentiment préindividuel de liberté
d'accueil et de présence non encore objectivée.

Or il est vraisemblable que dans l'expérience schizophrénique,
n'existe pas cette épaisseur d'un acquis originaire qui empêche
l'expérience d'être claire pour elle-même17.

«[...] toute sensation comporte un germe de rêve ou de
dépersonnalisation comme nous l'éprouvons par cette sorte de stupeur,
où elle nous met quand nous vivons vraiment à son niveau...18»

3.5. Synthèses passives et schizophrénie

L'expérience schizophrénique telle qu'elle se déploie montre
une intolérance, une incapacité à laisser-être les choses.

Faute de dépersonnalisation, nécessaire au laisser-être perceptif,
celle-ci dans une tentative de rationalisation est muée en

opération constituante.
Rien n'advient dans l'expérience schizophrénique, mais tout

survient en un pré-donné déjà constitué, d'où l'anonyme est banni
et infiltré par les actes personnels.

16. M. Merleau-Ponty, Phénoménologie de la perception, p. 249.
11.Ibid., p. 250.
18.Ibid., p. 249.



SCHIZOPHRÉNIE ET URDOXA 199

C'est ainsi que tel patient schizophrénique, dans sa tentative de
reconstruction (paranoïaque) du monde, ne voyait pas le bleu,
mais essayait de tout son corps de le comprendre et de justifier
l'injustifiable en l'expression d'une réelle dépossession de lui-
même. Son corps d'homme détaché du corps du monde ne pouvait
consentir à se déprendre dans certaines limites de ses activités
pour accorder sa confiance à des procédures de structuration où le
moi a déjà pris parti inconsciemment pour le monde.

4. Perspectives d'avenir dans l'œuvre de A. Tatossian et W.

Blankenburg

4.1. La stance du soi, enjeu à venir de la phénoménologie
(génétique

« La plus belle chose serait d'être normale, c'est-à-dire en règle
avec l'évidence, mais je ne puis en faire autant toute seule. Tout
est si peu naturel, je dois faire tellement par moi-même» dit
Anne, la patiente de W. Blankenburg19, exprimant par ses propos
ce qui domine par son absence dans l'expérience schizophrénique

: le fameux ça se comprend de soi-même.
Comment ne pas reconnaître dans ses propos une ultime tentative

de se donner du champ, en reconstruisant, pour y être
présente, le caractère apersonnel et sans fondement de ce qui tient
habituellement lieu d'évidence.

Habituellement, la stance du soi ressort du corps vivant comme
ré-sistance (Widerstand) aux pressions physiognomiques du
monde matériel ou monde humain qu'elle tient à di-stance
(Abstand).

Intimement convoquée par les Choses du Monde au tréfonds
même de sa corporéïté, Anne épuise sa vie subjective dans ce qui
n'a de sens dans aucune langue, pour atteindre une stance refermée

sur elle-même, avec in-sistance.
C'est vers la compréhension de ces troubles aboutissant à cette

tentative schizophrénique pour se donner du champ, que
Tatossian nous invite à prospecter.

L'évidence naturelle est en rapport dialectique avec l'autonomie
du Je, ou mieux, la stance du Soi (Selbstand), et Anne les perd
ensemble. Est-ce par trouble du développement pré-égoique de

19.Wolfgang Blankenburg, La perte de l'évidence naturelle, Paris:
PUF, 1991, p. 146.



200 ÉTUDES DE LETTRES

l'évidence, par synthèses passives qui normalement constitue
un Moi capable alors de reprendre la fonction de l'évidence à

son tour et de l'enrichir de synthèses actives et égoiques? Ou
bien le Moi subit-il un épuisement transcendantal à préparer
sans cesse son propre fondement, aboutissant à la perte de
l'évidence ?20

Plus que d'en valider les deux termes, comme le souligne la
psychologie génétique, l'intérêt de la phénoménologie est de
souligner l'ambiguïté de la notion de faiblesse du Moi.

Le sujet schizophrène peut faire des choses et s'affirmer, mais
il n'atteint que vide et déception. Ce qu'il fait est réel, mais sans
légitimité, parce que la légitimisation procède du Moi transcendantal

ici défaillant.
Dans les cas extrêmes, faute d'un appel au monde, il s'enracine

dans l'autisme par un effort de constitution quasi corporel du Soi
et du monde.

Le Moi empirique se met en devoir d'assumer la tache du Moi
transcendantal, à savoir garantir un « autos » au Soi21. L'« autos »

est le caractère de ce qui se donne à soi-même sa loi22.

4.2. L'anonymat et la sur-stimulation d'horizon

Toute quotidienneté participe d'une fréquentation abandonnée et
détendue à V Umwelt, où le Moi transcendantal reposant sur son
«arrière-garde» (Hinterhalt) assume le caractère impersonnel et

anonyme de l'émergence des choses à laquelle nous sommes livrés
et où aller de soi implique d'abord qu'aille de soi le monde
ambiant.

Pour citer W. Blankenburg : «L'autodétermination de l'être
humain autonome émerge de la mer anonyme de tout ce qui arrive
de soi-même...23»

Encore faut-il s'entendre sur ce que nous appelons l'anonymat?
C'est justement ce que dénonce le schizophrène, lui qui ne

participe pas par hasard à l'auto-compréhension des choses sur telle
scène impersonnelle et anonyme.

Vivre dans un monde anonyme, c'est accepter l'évidence, qui
règne avant que le principium rationnis ne fasse valoir son
exigence universelle.

20. A. Tatossian, Phénoménologie des psychoses, p. 141.
21.Ibid., p. 142.
22. W. Blankenburg, La perte de l'évidence naturelle, p. 156.
23.Ibid., p. 149.



SCHIZOPHRÉNIE ET URDOXA 201

Vivre dans un monde anonyme, c'est en tolérer les apparences,
les discordances, et les illusions, autant de stimulations de l'horizon

qui viennent en assurer notre sol d'assurance qu'il convient
d'entendre dans un sens quasi architectural, plus que réflexif (qui
le cantonnerait à un simple constat).

5. Conclusion
Nous voudrions, en guise de conclusion, reprendre, à l'issue de

cette revue de la littérature phénoménologique, quelques
hypothèses permettant d'éclairer l'expérience schizophrénique.

Celle-ci semble le lieu d'un séisme général, affectant
l'ensemble des renvois et des totalités préintentionnelles qui permettent

habituellement de laisser-être les choses et de constituer le
monde par synthèses passives.

Ne pouvant assumer l'anonymat, c'est-à-dire, faute de cet à-

priori, le sujet schizophrénique serait en demeure d'assumer
activement ce qui se fait passivement.

Il serait privé de ces démentis partiels, que sont les apparences,
les illusions, les discordances, qui permettent d'intensifier la
recherche d'un nouvel équilibre doxique, de cette relation du fond
prédonné et de fonder, correspondant à un dasein évident et de
l'autonomie (Selbstand) pourvue d'un je.

Dans cette perspective, la Symptomatologie schizophrénique
serait au contraire l'aveu de cette privation, véritablement mise en
actes et dont la conséquence serait une désamorce de YUrdoxa.

Cette sur-stimulation active de l'horizon serait une tentative, en
pure perte, car n'ayant pas le mode de la donation, d'activer une
vie intentionnelle impraticable condamnée à être perpétuellement
sursaturée et démentie, [...] en tout cas bien éloignée (et à la fois
si proche) de ces vers de Rilke :

«Et nous n'avons au fond qu'à être là, mais simplement, mais
instamment, comme la terre est là, dociles aux saisons, clairs et
sombres, et plongés dans l'espace, sans demander de reposer
autre part que dans le filet d'influences et de forces dans lequel
les étoiles se sentent en sécurité».

Frédéric Jover



202 ÉTUDES DE LETTRES

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Frédéric Jover, «Humbertus Tellenbach, une ontologie de
l'intervalle ou l'Entre et ses résonnances psychothérapiques», in
L'Art du Comprendre, 4 (février 1996).

Frédéric Jover, «Espace topographique des hallucinations»,
conférence présentée au séminaire de phénoménologie de

l'Hôpital Necker (Dr Charbonneau — Pr Debray), mars 1999; in
Introduction à la phénoménologie des hallucinations, sous la dir.
du Dr. G. Charbonneau, Paris: Le cercle Herméneutique, coll.
« Phéno », 2001.

Frédéric Jover, «Les peintures noires, espace orphique, ou la
mort peinte et anticipée par Francesco Goya » — Premier prix des
laboratoires Euthérapie des communictions au sujet du concept
d'Anticipation — in Mort et Création, Paris : L'Harmattan, 1996.

Frédéric Jover, «L'humour noir chez le peintre Francesco
Goya » — Communication au Congrès International de psychopathologie

de l'expression de Biarritz, juin 1997 —, Biarritz:
Publications de la SIPE, 1998.


	Schizophrénie et opinion primodiale (Urdoxa)

