
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2002)

Heft: 2-3

Artikel: Le continent englouti : notes sur les fondements d'une psychologie
phénoménologique

Autor: De Monticelli, Roberta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE CONTINENT ENGLOUTI.
NOTES SUR LES FONDEMENTS D'UNE PSYCHOLOGIE

PHÉNOMÉNOLOGIQUE

Sur la base de quelques textes issus des écoles phénoménologiques de
Münich et de Goettingen (Pfaender, Stein, Geiger, von Hildebrand), on
esquisse des prolégomènes d'une théorie de la personne qui devrait servir de
fondement à une psychologie phénoménologique, ainsi qu'à l'ouverture
d'une confrontation sérieuse de la pensée phénoménologique avec la
recherche cognitive contemporaine et ses philosophies. La notion de profondeur

personnelle y est présentée, sur la base, entre autre, d'une ébauche des
lignes de recherche principales d'une phénoménologie de l'affectivité.

La phénoménologie, on le sait, connut son premier grand essor
avant la catastrophe qui dispersa le meilleur héritage de la pensée
philosophique allemande. Mais qu'avons nous accueilli de cet
héritage? Bien peu de chose. Et d'abord, ce qui a pu passer au
travers du filtre sartrien, puis merleau-pontien, et finalement, ce qui
est pire, heideggérien.

Les sciences cognitives, et la philosophie de l'esprit qui s'en
inspire, posent aujourd'hui bien des défis à tous ceux qui n'arrivent

à se satisfaire ni de l'alternative entre naturalisation de l'esprit

et dualisme esprit-cerveau, ni d'aucune des différentes
stratégies disponibles de naturalisation de l'esprit.

Malheureusement, la tradition phénoménologique telle qu'elle
est pratiquée aujourd'hui par ceux qui s'en disent les héritiers,
n'offre pas non plus de grand secours à ceux qui voudraient relever

ces défis. Ce constat vaut-il également pour la phénoménologie
pré- ou non-heideggérienne

Les notes qui suivent visent à suggérer que non. Elles sont des
notes de voyage, issues d'un parcours à rebours au travers des



126 ÉTUDES DE LETTRES

premiers grands textes du mouvement phénoménologique. Parmi
ceux-ci on doit ranger bon nombre des contributions aux
très riches volumes du Jahrbuch für Philosophie und
Phaenomenologische Forschung (la revue éditée par Husserl ainsi
que par Max Scheler, Alexander Pfaender et Moritz Geiger1).

Ce qui semble se profiler à travers la surface parfois limpide,
parfois agitée de centaines et de centaines de pages, c'est la
silhouette d'un continent englouti. Nous pourrions l'appeler
l'Atlantide de la réalité personnelle2.

1. Les fonctions psychiques et la réalité personnelle
Un intérêt profond et passionné unit les recherches des

meilleurs phénoménologues de la première génération — dont la
formation a été au moins en partie indépendante de Husserl
(comme Alexander Pfaender et Max Scheler) et des plus jeunes
disciples ou admirateurs de Husserl, Pfaender et Scheler, les
membres des cercles de Göttingen et de Munich (comme Adolphe
Reinach, Edith Stein, Hedwig Conrad-Martius, Moritz Geiger,
Dietrich von Hildebrand). Les fondements de la psychologie sont
l'objet de cet intérêt. La psychologie, cette discipline qui, peut-
être plus qu'aucune autre au cours de ce siècle, a connu un
développement mouvementé et protéiforme, accompagné d'une
obscurité persistante de ses fondements conceptuels et méthodologiques.

La fondation de la psychologie apparaît, dans les écrits de ces
phénoménologues, comme la tâche fondamentale de la pensée
contemporaine. Si l'on en croit leurs mots pleins d'espoir, il s'agit
pour eux de tenir l'une des grandes promesses du siècle qui vient
de s'ouvrir. À savoir, le projet d'une psychologie, pour ainsi dire,
à double registre. Cette science leur paraît appelée, d'un côté, à

l'étude des fonctions dans lesquelles notre vie psychique se
déroule selon des lois causales propres, sans être assujettie à notre
vouloir ni transparente à notre conscience. Mais de l'autre côté,
ce sont les modalités de l'exercice de ces fonctions qui font d'une
vie psychique une vie personnelle. L'étude des relations essen-

1. La référence est jointe à la fin du texte.
2. Voir Roberta De Monticelli, L'avenir de la phénoménologie —

Méditations sur la connaissance personnelle, Paris: Aubier-Flammarion,
1999 ; Roberta De Monticelli (a cura di), La persona : apparenza e realtà.
Testi fenomenologici 1911-1933, Milano : Cortina, 2000.



LE CONTINENT ENGLOUTI 127

tielles liant les actes qui forment une telle vie, va constituer un
domaine tout aussi important de cette discipline. Les lois qui
décrivent ces relations essentielles — qui lient, par exemple, des

croyances et des sentiments à des décisions — relèvent de la
catégorie de motivation. Fonctions et actes, causalité et motivation
vont constituer respectivement les conditions données et les
possibilités ouvertes à l'exercice d'une vie de personne. L'on entrevoit

derrière ce projet d'une psychologie de la personne
l'articulation husserlienne des ontologies régionales de la nature
et de l'esprit, selon le schème puissant du deuxième livre des
Idées. Mais la soudure de ces deux dimensions de la recherche
dans le profil d'une psychologie phénoménologique, que Husserl
laissa à l'état d'ébauche, ne se réalise que chez nos «phénoméno-
logues du continent englouti ». C'est bien ce qui nous reste à voir,
avant de jeter un coup d'œil sur l'horizon de cette recherche, qui
espère fonder une psychologie capable, non certes de se substituer
à l'aventure individuelle qu'est la connaissance de soi-même et
des autres, mais de lui fournir un véritable instrument. Car — et
c'est là sans doute la racine de l'intérêt qu'un courant de la
psychiatrie porte à ces phénoménologues — cette bien faillible et
bien partielle connaissance n'est pas un luxe, mais une partie de

l'entreprise qui nous distingue, pour le meilleur et pour le pire,
des autres mammifères supérieurs. À savoir, l'entreprise difficile
de Y individuation de soi, dont le rare succès est à la base du peu
de créativité et de liberté dont nous jouissons, et dont l'échec
entraîne bon nombre de nos malheurs, voire de nos pathologies
mentales, sourdes ou tragiques.

2. La personne : conscience du type
Arrêtons-nous sur ces deux aspects de notre vie — les fonctions

impersonnelles et leur exercice personnel. Intuitivement, la
distinction est assez claire, pour difficile que puisse être son
application dans des cas déterminés. Une chose est \e fonctionnement,

par exemple, des organes sensoriels — la vue, l'ouïe, etc.;
une autre chose est Y exercice de chacune des fonctions — regarder,

écouter. Considérons quelques fonctions «supérieures»: une
chose est, par exemple, la mémoire en tant que capacité qui
distingue les hypermnésiques des personnes normales, autre chose
est la manière par laquelle nous nous laissons motiver par les
souvenirs, quelle que soit leur extension, et le poids relatif que
nous leur accordons dans chaque situation donnée. Une chose est
la compétence linguistique normale (plus ou moins raffinée),



128 ÉTUDES DE LETTRES

autre chose est l'usage qu'on en fait. Considérons pour terminer
la sphère affective. Une chose est, par exemple, une douleur
physique ; autre chose est la façon dont on la vit, par exemple en lui
résistant, en la supportant, en s'y abandonnant complètement,
voire, dans le cas d'un masochiste, en y prenant plaisir.

On pourrait montrer que l'attitude naturaliste que nous avions
implicitement adoptée au début, et qui nous empêchait de saisir
l'essence de la personne, consiste à réduire arbitrairement l'être
des personnes à l'aspect fonctionnel de leur manière de vivre.
Mais alors, comment accéder à l'autre aspect Quelle est la
modification d'attitude qui devient nécessaire?

La première démarche à faire paraît simple. Elle nous est
suggérée par le désaccord entre ce que nous savons — ou que nous
croyions savoir — au sujet de l'être personnel, et ce que nous
pouvons en dire. Puisque ce n'était pas l'aspect fonctionnel qui
nous intéressait mais le personnel, nous devons, avant tout, nous
arrêter pour réfléchir sur la manière dont cet aspect nous est
donné — car il l'est sans doute, intuitivement. Dès que nous y
réfléchissons, nous voyons tout de suite deux choses. Et d'abord,
que nous avons, autant des autres personnes que de nous-mêmes,
une conscience immédiate que l'on qualifiera de spécifique.
Deuxièmement, que nous avons dans les deux cas une connaissance

de l'individu en question, qui est toujours, même dans le
meilleur des cas, radicalement inadéquate. Les personnes ne
finissent pas de nous surprendre, et parmi les surprises majeures,
certaines viennent de notre propre personne. D'un côté, nous
sommes en face d'une évidence; de l'autre, confrontés à

l'énigme. Tentons de mieux comprendre ces deux points.
Nous avons autant de nous-mêmes que des autres personnes

que nous rencontrons une conscience immédiate. Considérons
tout particulièrement les autres : il n'y a pas de doute que nous les

percevons comme tels — comme des personnes. C'est-à-dire:
comme des centres d'action, des sujets d'expériences, de passions
et de souffrance, des individus pourvus d'une physionomie.
Voyons.

Le terme «conscience», ici, doit être pris dans son sens
phénoménologique plus large de «présence» d'un quelconque objet
dans une certaine modalité intentionnelle (par exemple, la ville de
Genève peut m'être présente comme objet de perception, d'imagination,

de mémoire, d'un jugement, d'une volition, d'un vécu
affectif etc.). Les personnes, y compris la nôtre, font partie de ce



LE CONTINENT ENGLOUTI 129

qu'on trouve habituellement dans le monde réel: à la différence
des hippogriffes, celles-ci ne sont pas seulement imaginées, mais
peuvent nous être données en chair et en os.

En disant que nous avons une conscience immédiate des

personnes, l'on veut dire que la réalité des entités que nous appelons
personnes n'est pas inférée ou postulée comme celle des entités
physiques (particules) l'est à partir des entités perceptibles (pierres
et arbres). La réalité des personnes est immédiatement donnée,
justement comme celle des pierres et des arbres en tant que tels.

Avoir une conscience immédiate de quelque chose ne se réduit
pas, soit dit en passant, au fait d'en avoir une notion, ou de savoir
utiliser le mot correspondant. C'est plutôt la sorte d'aquaintance
tacite que la compétence linguistique présuppose.

Par ailleurs, la conscience immédiate que nous avons des autres
personnes a indubitablement une modalité intentionnelle différente

de celle de la conscience immédiate que nous avons de
nous-mêmes. Et d'abord: un autre m'est immédiatement donné
comme un alter ego, mais non pas comme un autre moi-même\
Sur ce point une confusion étonnante domine encore la plupart
des commentaires (et des interprétations) de la phénoménologie
de l'intersubjectivité. La différence est celle qu'il y a entre token
et type. Je rencontre l'autre comme un autre exemplaire du type
personne, le même type dont je suis aussi un exemplaire : c'est-à-
dire du type «être un sujet» ou «être un moi». C'est bien à ce
titre, entre autre, que je lui dois du respect, ou même plus, selon
les rhétoriques récentes du Toi, du Visage de l'Autre, etc. En
revanche, je ne rencontre pas autrui comme une réplique ou un
exemplaire de moi-même, ce qui serait absurde (sauf en cas de
clonage): aucun phénoménologue, bien entendu, n'aurait su
soutenir une pareille sottise. Dommage que cet étonnant malentendu
ait laissé croire à des générations d'étudiants que les phénoméno-
logues (du moins à la Husserl) sont condamnés au solipsisme, et
n'arrivent pas à s'en sortir.

L'autre personne est le corrélat d'une modalité de conscience et
d'expérience différentes de celles que j'ai de moi-même, et ce,
même si ces deux modalités sont liées. C'est là une thèse capitale
pour éviter le malentendu qu'on vient d'évoquer, une thèse pour
laquelle on trouvera toute l'évidence possible dans la dissertation
d'Edith Stein sur Le problème de l'empathie (1917).

La jeune élève de Husserl y montre bien cette différence et ce
lien. Je me vis, mais re-vis seulement YErleben d'autrui : c'est ce



130 ÉTUDES DE LETTRES

«revivre» qui caractérise l'empathie, de même que le sentiment
de soi se distingue du fait de sentir l'autre comme un soi : et non
pas, ce qui serait l'absurdité évoquée ci-dessus, comme un autre
moi-même. Ce qui d'abord poserait encore la question, comment
est-ce que je le distingue de moi-même Et qui ensuite m'empêcherait

de m'apercevoir du vécu de l'autre en tant qu'il diffère du
mien actuel, en vidant de contenu la notion même d'empathie. Je

ne pourrais jamais apercevoir autrui comme tel.
Ces deux modes liés mais différents de conscience immédiate

sont (tous les deux à la base de la notion que nous appliquons
indifféremment à nous-mêmes et aux autres, celle de personne.
Plus précisément, de l'intuition de type ou d'essence qui, elle, est
à la base de cette notion, ou est présupposée par notre maîtrise du
terme et lui donne sa plénitude intuitive de sens.

Cette notion de personne, et l'intuition d'essence qui la
soutient, est donc exemplifiée tout aussi bien par nous-mêmes que
par les autres, puisqu'elle s'enracine dans les deux modalités de

l'expérience du type personne.
Mais pour notre propos, qui est une meilleure compréhension

de ce type, espèce ou essence, il suffira de réfléchir sur cette
expérience ou conscience immédiate de la réalité personnelle qu'est
la rencontre d'autrui.

3. L'expérience d'autrui et les fondements de la psychologie
La manière qu'ont de se donner à connaître les êtres que nous

apprenons à appeler « personnes », les manières qu'ils ont de nous
intéresser, de nous laisser indifférents, de susciter des émotions et
des actions, diffèrent grandement des manières qu'ont de s'offrir
à l'expérience d'autres types d'entités : chaises, tableaux, livres,
montagnes ou théorèmes — et chaque type a ses modes de
présence propres.

Le trait le plus caractéristique de la présence personnelle est le
caractère d'être congénère (connaturalitas, selon la formule sco-
lastique). Il ne s'agit pas d'une hypothèse mais d'un aspect
typique de la perception des autres : comme d'autres je. Telle est
bien la manière par laquelle autrui m'est immédiatement présent
(manière à laquelle Husserl et Edith Stein donnent justement le
nom d'empathie, Einfühlung).

Peu de choses sont aussi sinistres et troublantes, pour un enfant
comme pour un adulte, que ces êtres qui ont une apparence de

personne et une présence d'automate. Nombreux sont les enfants



LE CONTINENT ENGLOUTI 131

qui ont peur des statues parce qu'elles «ont les yeux aveugles».
Pourtant ils n'ont pas peur des chaises parce qu'elles ne voient
pas. Mais que veut dire, être perçu comme un autre je Un autre
je est un vivant qui non seulement vit, mais se vit, comme je me
vis moi-même: et c'est comme tel que moi, je le perçois.
Quelqu'un qui est présent à lui-même, implicitement ou explicitement,

de toutes les manières dont je peux l'être à moi-même. Une

personne est visiblement un vivant qui se vit, comme je me vis. Il
est l'origine de son espace orienté, de ses actions, il est sujet à des

émotions, il s'exprime.
Voilà le point décisif que nous cherchions. Moi donc, je compte

pour quelque chose lorsqu'il s'agit de comprendre en quoi
consiste l'aspect personnel de l'être-personne. Je ne compte pas
en tant que l'individu particulier que je suis, mais en tant que
paradigme ou exemple de ce que c'est, en général et par essence,
d'être une personne. L'être donné (implicitement) à soi-même
comme origine de son propre horizon spatial et temporel, centre
d'un espace d'action et de perception, origine des actes dont on
répond, cause des effets qui en suivent, frappé par toute sorte
d'impressions et touché par toute sorte d'émotions, tout ceci est
constitutifde ce qu'on entend par personne. Si nous voulons aller
jusqu'à accroître ou restreindre l'extension de ce concept (comme
on le fait de nos jours dans les discussions d'éthique appliquée),
nous devons partir de ce noyau qui lui est propre.

Le point en question est décisif, parce qu'il nous dit non seulement

comment une personne se distingue d'une chaise, d'un automate

ou d'un théorème, mais il nous dit que cette caractéristique
essentielle, celle de se vivre comme je me vis ou d'avoir (pour le
dire brièvement) une vie intérieure, n'est en aucun cas une hypothèse

empirique que les faits pourraient contredire. Elle n'est pas
non plus une définition conceptuelle qui ferait abstraction de
toute expérience ; encore moins est-elle une hypothèse métaphysique

qui consisterait à imaginer une chose invisible appelée âme,
logée, mettons, dans le corps visible de mon oncle. Elle est par
contre l'essence des personnes, telle qu'elle s'offre à notre
expérience spécifique. Chaque expérience est spécifique, c'est-à-dire
qu'elle doit être faite de manière appropriée. On ne peut pas, par
exemple, utiliser la toile de la Joconde de Leonard de Vinci
comme support de son matelas et prétendre en même temps avoir
une expérience spécifique de la Joconde, c'est-à-dire, dans ce cas,
une expérience esthétique. On ne le peut pas, simplement parce



132 ÉTUDES DE LETTRES

que ça n'a pas de sens. Ce n'est pas le sens d'être de la Joconde.
Ainsi, on ne peut pas étudier la manière d'être des personnes en
faisant abstraction de l'expérience spécifique que nous avons
d'elles, et dont le style propre nous est prescrit par leur sens
d'être.

Bien sûr, une personne humaine n'est pas seulement une
personne, pas plus que le tableau de la Joconde n'est seulement
l'objet esthétique que tout le monde connaît. Le bon restaurateur
de tableaux se souciera peut être plus de la composition chimique
des couleurs du fond que d'une méditation sur la valeur des
arrière-fonds chez Léonard ; de même le bon dentiste qui me soigne
une carie se souciera plus de l'état de la racine de ma dent que de
l'éventuel charme de mon sourire, du moins peut-on l'espérer. Et
pourtant, il est évident que personne ne songerait à nier que si les
dents ne sont pas bien implantées dans les gencives, c'en est fini
du beau sourire ; ou que, si le pigment s'use trop, c'en est fini de

l'énigme de la Joconde.
Ainsi, il ne devrait venir à l'esprit de personne de nier que,

sans cerveau, sans système nerveux et sans organes sensoriels,
tous les aspects fonctionnels de notre « vivre » seraient éteints et
par conséquent les aspects personnels également, puisqu'ils les
présupposent: personne ne peut exercer sa vue s'il ne l'a pas.
Néanmoins, on ne devrait pas pour autant être accusé de spiritualisme

si on fait remarquer que, dans une description fonctionna-
liste de la personne, c'est l'essentiel qui est perdu, comme dans
une description chimique de la Joconde.

Ce premier pas que nous avons fait en réfléchissant sur la
manière typique qu'ont les personnes de s'offrir à notre expérience
— ou à notre conscience — ne semble pas spécialement « trans-
cendantal ». Il nous aide pourtant à comprendre ce qu'il y a d'erroné

dans la généralisation impropre de l'attitude naturaliste.
L'erreur consiste dans le fait d'oublier que l'essence spécifique
des personnes est corrélative à l'expérience spécifique que l'on
peut faire d'elles dans une attitude appropriée ; et que c'est bien
cette expérience, et non pas la métaphysique ni l'apriorisme
conceptuel, qui nous indique qu'une vie vécue à la première
personne est constitutive du fait d'être une personne.

L'importance de ce premier pas ne saurait être sous-estimée.
En fait, il n'est qu'une application du premier principe de la
phénoménologie, selon lequel chaque type d'objet a sa manière
propre de se donner à l'expérience — ou à la conscience. A la



LE CONTINENT ENGLOUTI 133

conscience de qui, peu importe : car ce principe identifie précisément

la conscience avec la présence des choses, en affirmant que
chaque type d'objet a sa manière spécifique de se présenter et de
s'esquisser, de s'offrir à l'expérience et de la transcender, et qu'il
réclame de notre part, pour être saisi dans son essence spécifique,
une attitude appropriée. L'étude des diverses manières qu'ont les
différents types d'objets de se donner à la conscience et de la
transcender, Husserl la nomme, en se servant d'un terme assez
malheureux eu égard à ses ascendances kantiennes, phénoménologie

transcendantale.
Il reste néanmoins qu'avec ce premier pas, nous n'avons fait

qu'expliciter ce qui va de soi, en ce qui concerne la réalité des

personnes. L'énigme en revanche reste entière. Notre pas est plus
utile à la philosophie générale, qu'à la connaissance de l'être
personnel. Certes, il nous dit de quelle manière une personne se
distingue à la longue d'un automate, par exemple, mais il ne nous
indique pas en quoi consiste exactement le fait de se vivre comme
un je qui est la caractéristique essentielle d'une personne, et il ne
nous indique pas non plus de quelle manière nous devons penser
cette individualité des personnes qui est en définitive le trait
caractéristique de leur façon de se donner. Il n'y a pas de personne
sans physionomie.

C'est à ces dernières questions que tentent de répondre ces
phénoménologues qui, disions-nous, semblent s'aventurer à la
recherche du continent englouti de la réalité personnelle. Affronter
ces questions, c'est un peu comme affronter le mystère, après
avoir éclairci ce qui va de soi. Il est beaucoup plus facile de
distinguer une personne d'un automate que de parvenir à ne pas se

tromper quant à sa propre personne ou celle d'autrui.
La donnée irréfutable est que la conscience de soi (et des

autres) est bien loin d'être connaissance de soi (et des autres).
Pour quelle raison, alors que nous sommes présents immédiatement

à nous-mêmes, est-il si difficile de se connaître et si facile
de se tromper, de s'ignorer, de se méprendre sur soi-même? Et
que veut dire, en effet, se connaître

4. De l'évidence à l'énigme. La conscience et ce qui la
transcende.

Nous nous limiterons seulement à ébaucher dans les grandes
lignes l'idée fondamentale que nous retrouvons dans les pages de
Pfaender, Scheler, Geiger, von Hildebrand et Edith Stein. Cette



134 ÉTUDES DE LETTRES

idée est l'autre versant du principe phénoménologique de fidélité
à la manière qu'ont les choses de se donner à connaître. Nous en
avons vu jusqu'à présent le versant husserlien uniquement, qui est
en définitive la «déréalisation» de la conscience. La conscience,
selon la manière husserlienne dont nous nous sommes servis de ce
terme, n'est pas une réalité, mais la présence inadéquate d'une
réalité, selon le style de transcendance qui lui est propre. Cette
déréalisation de la conscience correspond à la distinction entre
phénoménologie et psychologie. C'est la démarche caractéristique
de la pensée de Husserl, ainsi que la direction du chemin qu'a
suivi la phénoménologie husserlienne, en se distinguant de la
psychologie de Brentano.

Mais cette même distinction suggère une refondation de la
psychologie, par opposition à la manière dont son objet est délimité,
par exemple, chez Brentano. Justement parce que la conscience
n'est pas elle-même la réalité psychique des individus, la psychologie

ne peut pas être définie comme étant l'étude des modes de la
conscience, mais d'une des réalités qui se manifestent inadéquate

ment en elle. Ceci est le fil conducteur commun des recherches
des phénoménologues en matière de fondements de la psychologie.

Ce chemin comporte deux tournants d'une très grande portée
philosophique. Le premier est le refus du mythe cartésien de la
transparence, selon lequel l'être du sujet et ses états (en langage
cartésien, le «mental») est ce sur quoi il n'est pas possible de se

tromper ou de s'illusionner. Nous pourrions l'appeler le principe
de la transcendance interne, ou personnelle. L'autre est la fidélité
au profil caractéristique de la réalité qui se manifeste, même si
c'est de manière inadéquate, à l'expérience que nous faisons de
nous-même. Cette application du principe de fidélité à l'expérience

de la réalité personnelle fixe les limites dans lesquelles, en
se servant de termes contemporains, cela a un sens de procéder à

une «naturalisation de l'esprit». En d'autres mots, il fixe les
limites au sein desquelles l'attitude naturaliste est appropriée à

l'étude de la réalité personnelle.

4.1. Le principe de transcendance

Voyons le premier point, le refus du mythe cartésien de la
transparence. Il est étonnant de constater combien la psychologie
a été longtemps tributaire du dogme cartésien de l'adéquation de

l'apparence à la réalité, pour ce qui a trait à la réalité «psy-



LE CONTINENT ENGLOUTI 135

chique» ou «mentale», ou encore à l'être que chacun appelle soi-
même. Il est étonnant, tout particulièrement, de voir combien
conscience et connaissance de soi ont été longtemps confondues
par les philosophes, malgré le fait que toute l'expérience humaine
démontre le caractère erroné de cette identification. Et ceci vaut,
qu'on entende la conscience de soi dans sa version ponctuelle,
temporellement inétendue, cartésienne, aussi bien que dans sa
version lockienne, qui comprend la mémoire de ses propres
expériences et actions passées. A tel point que la psychologie positive
se définissait au début du siècle comme la «science de la
conscience», ou des phénomènes psychiques, par opposition à la
physique ou science des phénomènes physiques.

Si nous portons maintenant notre attention sur les deux modes
principaux, encore actuels, par lesquels la psychologie a « dépassé
les limites de la conscience», le mode des écoles psychanalytiques

et celui des écoles cognitivistes, nous pouvons voir que le
présupposé cartésien-lockien de la coïncidence entre identité
personnelle et (auto)conscience, entre «soi» et représentation de

soi, est demeuré inchangé. En fait, ces psychologues ne se limitent

plus à ce domaine-là: pourtant, tout ce qui ne fait pas partie
de l'(auto)conscience est de l'ordre de l'impersonnel. Que celui-
ci soit 1'«inconscient», entendu comme un ensemble de
tendances qui interfèrent avec celles qui sont vécues ou conscientes,
se substituant en partie à la « personne » et dirigeant son comportement,

ou alors, que celui-ci soit l'inconscient cognitif (incons-
cious mind), entendu comme l'ensemble des fonctions partielles,
non conscientes, de l'élaboration de l'information (par exemple,
reconnaître un visage ou un objet, se souvenir d'un nom etc.).

4.2. Le principe de fidélité
Cette observation nous ramène au second point, au principe de

fidélité descriptive à l'être personnel, tel qu'il nous est donné.
Indubitablement, je suis donné ou présent à moi-même, mais
exactement comme n'importe quelle autre réalité, c'est-à-dire in-
adéquatement : de même que la montagne a de nombreux versants
que je ne vois pas, et par ce fait même, qu'elle transcende l'aspect
que j'en vois, et qu'elle m'est donnée chaque fois dans un point
de vue particulier, de même mon être n'est qu'esquissé ou
annoncé dans chaque état de conscience présent. Et pourtant, c'est
bien moi qui toujours « échappe » en grande partie à la conscience
que j'ai de moi-même; c'est précisément ce que j'appelle



136 ÉTUDES DE LETTRES

«moi-même», l'être personnel, qui en même temps s'annonce et
se cache. Précisément comme la montagne : seul le mode de
transcendance est différent, comme est différent le mode d'apparition.
Mais comme la montagne reste la montagne que je la voie ou non,
de même, je reste moi là où je ne me «vois» pas. C'est bien ce
que dit le principe de fidélité. L'apparence n'est en aucun cas
toute l'essence, mais elle est la manifestation de l'essence et de
rien d'autre. Bien sûr, on fait des erreurs sur soi-même et ce qui
est spécifique de ce «faire erreur», c'est qu'on se trompe, à

proprement parler, dans les deux sens du terme : l'erreur, ou mieux,
l'illusion peut contenir une dose d'(auto)déception. Mais on ne se

déçoit pas soi-même catégorialement, ou ontologiquement,
comme au fond le prétend presque toute la pensée philosophique
de ce siècle, et comme certainement le prétendent autant Freud
que, par exemple, Daniel Dennett. En ce sens, le principe
phénoménologique de fidélité exprime une attitude fondamentale de la
pensée qui est opposée à celle qui est caractéristique de la « culture

du soupçon » — et de sa défiance radicale à l'égard du donné
ou du phénomène.

Opposée jusqu'au point d'adopter, à l'égard du donné, exactement

l'attitude que l'on a à l'égard du don, de ce qui est donné ou
offert (ce sont d'ailleurs les verbes techniques les plus fréquents
dans les textes phénoménologiques). Un don, on ne se limite pas à

le recevoir, encore faut-il l'accueillir. Mais nous, nous sommes
«donnés à nous-mêmes» dans cet autre sens également. D'une
certaine manière, se connaître, c'est s'accueillir comme on est
donné, offert à soi-même. Le style d'expérience approprié à ce

que nous sommes est prescrit par ce que nous sommes : il n'est
pas, ou alors seulement dans certaines limites, celui de la connaissance

objective (voir ci-dessus), parce c'est comme sujets que
nous sommes donnés à nous-mêmes.

5. La psychologie comme instrument de la connaissance de soi.

Que veut dire, se connaître soi-même? Cela ne veut pas dire la
même chose que connaître un exemplaire d'une certaine catégorie
d'objets. (Voilà pourquoi il y a quelque chose d'incongru et
d'embarrassant dans le fait de substantiver les pronoms personnels —
«le soi,» «le moi»). Ceci est une des vérités que les philosophes
réapprennent occasionnellement — le premier à l'énoncer fut
Platon dans le Charmide — et par laquelle ils redécouvrent une
des raisons d'être de la philosophie. Les philosophes du «conti-



LE CONTINENT ENGLOUTI 137

nent englouti » partagent tous cette redécouverte : et c'est à sa
lumière qu'ils entendent définir la tâche et le domaine de la
psychologie.

La tâche. Jetons un regard sur ce qui nous est apparu être
constitutif des personnes, selon l'expérience spécifique que nous
faisons de celles-ci : des autres et de nous-mêmes. C'est le fait de
se vivre comme des sujets (principe de fidélité). Mais c'est aussi
le fait de déborder en réalité et effectivité ce pôle du vécu qui est
à chaque instant actuel, ce «point» que Husserl appelait «moi
pur»: moi qui écris en ce moment, vous qui êtes en train de lire
(principe de transcendance). Nous sommes faits d'une certaine
façon (réalité). Et nous devons toujours faire quelque chose de
nous-mêmes (effectivité). La connaissance de soi, qui comme
toute connaissance de l'individuel ne peut jamais s'épuiser, est ce
qui est nécessaire pour traduire la réalité en effectivité. En ce

sens, «se connaître» signifie plus que cueillir une réalité, cela
signifie Vaccueillir pour la rendre effective, c'est-à-dire pour la
faire vivre. Ici la phénoménologie rejoint à sa façon une intuition
centrale de Jung. Parce qu'en définitive, c'est là la tâche de Y

individuation. Celle-ci n'est pas un luxe, mais un besoin constitutif
de la vie humaine, qui apparemment la distingue de la vie des
autres animaux, avec laquelle elle a tant de points communs. Ici,
chaque illusion à propos de la réalité se paye et se fait payer, en
termes de souffrance propre et infligée aux autres.

En raison de son lien essentiel au processus d'individuation, la
connaissance de soi n'est pas seulement un savoir: elle est, en
dernière analyse, connaissance dans le sens d'expérience vive,
dans le sens d'une «rencontre» avec soi-même. Cette connaissance

de soi se vit essentiellement sur le mode d'une recherche
qui n'est pas de caractère théorique ni simplement l'application
d'un savoir théorique. Elle n'est donc pas ce que nous pouvons
demander à la psychologie. Ce n'est certainement pas un hasard

que la plupart des phénoménologues du continent englouti aient
apporté chacun une contribution différente et significative à la
réflexion sur la forme que peut prendre la vie comme chemin
intérieur et recherche existentielle. Pour certains d'entre eux, par
exemple, ce chemin fut la connaissance de soi à travers l'art. Pour
d'autres, ce fut une éthique vécue comme la recherche d'une
vocation personnelle. Pour Edith Stein ce fut la voie du Carmel.

Toutefois, ce que nous pouvons demander à la psychologie
c'est d'être un instrument — en dernière analyse — de cette



138 ÉTUDES DE LETTRES

connaissance, un instrument qui nous permet de comprendre
comment nous sommes faits. Ici, l'individuel ne peut que se cueillir
sur le fond du typique, de la «structure ontologique» de la
personne.

Et les différents niveaux de cette réalité, telle qu'elle est — in-
adéquatement — donnée à notre conscience, définissent les
domaines de la psychologie. Nous pouvons nous intéresser à

l'aspect fonctionnel de notre vie psychique, aux lois causales qui
la gouvernent et aux forces qui les alimentent. Ici aussi il existe
une identité psychique qui n'est pas encore l'identité personnelle
d'un homme mais qui, dans son développement lié à la vie biologique

de l'individu, en est le support permanent et la condition de

déploiement. Cette réalité est le domaine de la psychologie
comme science naturelle.

Et nous pouvons en outre nous intéresser à cette identité
personnelle qui se dérobe le plus souvent à la conscience propre et à

la volonté consciente d'une personne. Cette identité qu'on peut
aussi comprendre de travers ou nier toute une vie, qui peut justement

n'être pas accueillie et rendue effective mais dont l'énigma-
tique facticité n'en est pas moins manifestement, et parfois
jusqu'au tragique, efficace. En fait, une des libertés que nous
n'avons pas est celle d'être bien lorsqu'il ne nous est pas donné
de faire vivre cette identité.

Dans ce domaine, une psychologie peut se configurer plus
spécifiquement comme un instrument de connaissance de l'être
personnel. Celle-ci se configure en effet, chez les phénoménologues
du continent englouti, non seulement comme une phénoménologie
de l'expérience de soi, mais également comme une morphologie
des illusions de cette expérience : avec Scheler, une doctrine des
idoles de la connaissance de soi est proposée à titre de fondement
d'une psychopathologie. Le psychothérapeute pourra y puiser ses
connaissances, sans qu'elles puissent se substituer à la rencontre
personnelle et à la descente dans la profondeur de la personne
qu'une thérapie par le psychique entraîne. Scheler, en l'opposant
à la «chirurgie psychique» qu'il juge propre à certaines
techniques psychanalytiques, parviendra jusqu'à qualifier de «
socratique» la méthode du psychothérapeute de la personne3.

3. Il faut bien entendu entendre le terme «expérience de soi» dans le
sens complexe qu'on a vu, et qui implique, comme toujours lorsque la
perception de réalité supporte le sentiment de la valeur, plusieurs actes, aucun



LE CONTINENT ENGLOUTI 139

6. Psychologie phénoménologique et psychologie du sens commun.

Dans une direction comme dans l'autre, une psychologie ainsi
entendue procède dans le sens des intuitions qui président à la
psychologie du sens commun. Nous reconnaissons tous que les
conditions fonctionnelles de l'exercice du vivre œuvrent causale -
ment sur la teneur de cet exercice même, et sont à leur tour
sujettes à la causalité. La fatigue et l'ébriété, la cécité et le
syndrome de Parkinson ne peuvent rester sans influence sur la
teneur de cet exercice ; et ceci est vrai aussi de l'angoisse et de la
dépression, de l'anxiété et de l'euphorie. Mais comprendre les
actions et passions des personnes, pour nous, signifie les percevoir
comme étant liées par des liens de motivations qui impliquent la
sensibilité, les préférences, les choix des personnes. C'est justement

l'une des tâches fondationnelles que celle de distinguer phé-
noménologiquement les relations de causalité de celles de
motivation. Ce sont en effet les deux catégories fondamentales
des ontologies husserliennes de la nature et de la personne.

La psychologie quotidienne, ou du sens commun, connaît et
applique déjà une distinction implicite entre les qualités d'un être
humain qui se manifestent dans ses prestations et celles à travers
lesquelles lui-même se manifeste, ou disons plutôt, à travers
lesquelles sa personnalité s'exprime. Parmi les premières nous
comptons par exemple la constitution physique, les attitudes des

sphères cognitives inférieures et supérieures (celles qui sont
quantifiées par des tests : oreille, sens de la forme, capacité
verbale, capacité logique, mémoire...) et celles qui concernent la

desquels n'a besoin d'être accompli de manière «consciente», ou réfléchie.
En effet, dit Scheler, «le fondement théorique de cet idéal thérapeutique est
l'idée selon laquelle un genre au moins de maladie de l'âme ne s'enracine
aucunement dans les événements psychiques réellement vécus par le patient,
dans leur contenu et leur succession, mais dans la manière dont ils sont, par
les fonctions de la perception interne et de soi, saisis, refoulés et entendus,
interprétés et jugés, dans nos prises de position à leurs égard, dans la
manière dont nous les reconnaissons. [...] Seulement de ce point de vue le
concept d'auto-illusion acquiert sa signification pleine et principale» (Max
Scheler, «Die Idole der Selbsterkenntnis», in Gesammelte Werke.Vom
Umsturz der Werte, Bern und München: Francke Verlag, 1972, bd. III., p.
220-21). Il y a donc un monde d'actes personnels, par lesquels nous nous
définissons tout en échappant à nous-mêmes, dans la sphère de l'expérience
de soi. Il faut voir dans ce texte l'une des racines de la psychiatrie
phénoménologique.



140 ÉTUDES DE LETTRES

sphère motrice (équilibre, coordination etc.). C'est la sphère des

dispositions innées que chacun possède à des degrés différents,
mais qui peuvent être renforcées et développées en véritables
capacités, moyennant l'apprentissage et l'exercice. Il est plus difficile

d'identifier la seconde classe de qualités, qui nous semblent
moins manifester les «avoirs» d'une personne que son être

propre. Untel a une bonne mémoire ou n'en a pas, mais il est plus
ou moins généreux, plus ou moins mesquin. Nous parlons de type
de caractère et de personnalité, mais nous ne nous référons pas
exclusivement aux qualités morales qui font un «bon» ou un
«mauvais» caractère. Et d'autre part, nous distinguons dans
l'éducation globale d'une personne, la composante dressage de la
composante formation-maturation.

L'étude des fondements de la psychologie du sens commun,
que Stein mène justement dans son analyse de l'empathie, nous
indique la direction vers laquelle chercher la racine de cette
distinction. Si l'être personnel se donne dans certains vécus et non
dans d'autres, il faut alors remonter aux vécus dans lesquels
celui-ci se donne originairement pour en saisir le style de
transcendance caractéristique.

7. Intériorité ou profondeur de la personne
Nous conclurons cette réflexion en esquissant la description de

cet être, selon les principales idées directrices des phénoméno-
logues du continent englouti.

Toute expérience n'est pas de l'expérience de soi. Quels modes
spécifiques de Y Erleben sont en effet des modes de l'expérience
de soi? De concert avec les phénoménologues susmentionnés,
Edith Stein distingue les vécus « égologiques » des vécus non égo-
logiques. En bref, sont non égologiques tous les actes de la sphère
cognitive, de la perception à la pensée, dans laquelle des objets se

présentent. Sont égologiques, en revanche, les actes de la sphère
affective et volitive, dans lesquels je me sens précisément plus ou
moins profondément impliqué, respectivement comme sujet-à,
c'est-à-dire dans le sens passif du terme «sujet» (subjacere), et
comme sujet-de, c'est-à-dire dans le sens actif du terme, celui
qu'une longue tradition de pensée éthique identifie à la causalité
de l'agent, à la causalité «libre».

Cette distinction remplit de contenu intuitif le concept
phénoménologique de constitution : elle nous montre que certaines
classes d'expériences, mais pas d'autres, sont constitutives de ce

que chacun d'entre nous appelle soi-même, dans le sens que ce



LE CONTINENT ENGLOUTI 141

sont justement les modes par lesquels ce soi est donné, rendu
présent. Ce sont les expériences dans lesquelles l'être de chacun
se vit, actuellement. Dans le pur regard, dans l'écoute, dans la
pensée et le raisonnement, je vis certes, et pourtant je ne me vis
pas — je ne me « sens » pas vivre : si ce n'est en tant que cet exercice

de la vue, de l'ouïe, de l'intelligence comporte des émotions
et des choix. Par contre, du plus léger mal de tête jusqu'au deuil
le plus irrémédiable, il est impossible de sentir sans se sentir
touché. Et de l'acte de se lever et de marcher, jusqu'à l'acte de

prendre la décision suprême de sa vie, il n'est pas possible d'agir
et de se déterminer à agir sans se vivre comme sujet effectif de ces
actes — ce dont dépendent irrémédiablement l'action et la décision.

La sphère affective est précisément la sphère d'expérience de
ce que nous pouvons appeler la profondeur ou encore Y intériorité
de l'être propre.

L'analyse de la stratification de la vie affective est la pièce
maîtresse de la psychologie phénoménologique de la personne :

elle est initialement et génialement esquissée par Scheler, puis
développée sous des angles assez différents par von Hildebrand,
Stein et les autres (dont von Hartmann). Il s'agit d'un exemple
très éclairant de l'application du principe de fidélité, qui est aussi
un principe de confiance dans le sens des expressions du langage
commun ; il indique précisément dans quelle direction enquêter
sur les fondements d'évidence de ce langage qui est justement
celui de la psychologie du sens commun. Nous disons qu'une
émotion est plus ou moins profonde, qu'une expérience est vécue
plus ou moins en profondeur, que dans tel geste une personne
exprime son être intime, et ainsi de suite. À d'autres époques, à partir

des mêmes sources d'évidence qui nourrissent ce langage
ordinaire, et consentant à suivre le parcours d'expérience de soi
que ce langage annonce comme possible, se bâtit une typologie de
l'espace intérieur, quasiment une carte nécessaire à la recherche
de soi-même. Dans la nôtre, l'on n'a pas rejeté seulement l'enveloppe

doctrinale et confessionnelle que ces topologies avaient
revêtue, mais également la base phénoménologique d'évidence qui
la nourrit et le savoir implicite que ce langage contient.
« Intériorité » et « profondeur» du vivre ainsi que de l'être personnel,

sont devenus pour la majorité d'entre nous des métaphores
vides, des résidus idéologiques et culturels du passé, des
«mythes» dans le sens péjoratif du terme. En ce siècle, les



142 ÉTUDES DE LETTRES

phénoménologues du continent englouti sont les seuls parmi les
philosophes à raviver, dans la plus rigoureuse liberté de présupposés

doctrinaux, le contenu d'expérience de ce langage.

8. La stratification de la vie affective

Reprenons donc, avec eux, le fil conducteur du langage commun

: on est plus ou moins « profondément » ou « intimement »

impliqué dans une expérience affective. Ou comme l'on dit aussi,
on y est impliqué avec une partie plus ou moins grande de soi.

8.1. Les sentiments sensoriels

Ce qui «se vit» dans la sphère des sentiments sensoriels —

plaisir et douleur « physiques » inhérents aux sensations — est la
«surface» ou 1'«extérieur» de l'être propre: les parties du corps
dans lesquelles ces sentiments sensoriels sont localisés, mais, plus
généralement, les parties du corps qui sont sollicitées par l'exercice

des fonctions vitales et sensorielles. Toutefois, c'est seulement

dans la passivité du plaisir ou de la douleur physique que me
sont, pour ainsi dire, données les limites physiques de mon être :

de la tête où j'ai mal, au pied que quelqu'un piétine.

8.2. Les sentiments vitaux et la dynamique vitale

Plus « profonde » est la couche de soi que l'on vit dans les «
sentiments vitaux», par lesquels s'annonce l'état vital propre : l'état
« physique » — ce sont les manières « de se sentir dans le corps »,
la fatigue, la fraîcheur, le bien-être, le malaise; et l'état
«psychique» — ce sont les humeurs ou «états d'âmes», avec leur
gamme continue, du pôle de la dépression à celui de l'euphorie, en
passant par toutes les nuances de l'anxiété et de la confiance, de
l'insécurité et de l'aisance, de l'inquiétude et de la sérénité... Ces
Stimmungen nous disent précisément «comment nous allons»,
elles constituent la sphère de la Befindlichkeit : elles acquerront
petit à petit une importance majeure, et ceci non seulement dans la
pensée d'Edith Stein. Ce n'est pas un hasard que la Befindlichkeit
devienne, dans la pensée de Heidegger, la catégorie centrale de la
finitude. Mais avant de s'égarer dans les vastes étendues de
l'analytique existentiale, la phénoménologie des sentiments vitaux
ouvre vraiment de nouvelles voies à ce que nous pouvons appeler
la connaissance de soi. Les sentiments vitaux, en effet, outre le fait
qu'ils «déteignent sur la réalité», en colorant de rose ou de noir
l'atmosphère qui entoure le sujet, annoncent l'état vital effectif de



LE CONTINENT ENGLOUTI 143

celui-ci. Ils ne disent pas en quoi, moi, je consiste, mais seulement
comment je me porte, quel est mon état. De cette manière, ils
signalent encore une caractéristique essentielle que la personne
(Edith Stein dira : la personne finie) partage avec chaque être
vivant qui dépend de quelque chose d'autre pour vivre, ou dont la
vie doit être continuellement alimentée.

Nous distinguons la «vie» comme succession d'états fonctionnels

d'un organisme, de la vie comme histoire d'une personne —

aucune mention de la première ne se trouvera dans une biographie,
si ce n'est en tant qu'elle interfère et conditionne la seconde. De la
même manière, indépendamment de tous préjugés doctrinaux,
nous comprenons la distinction que les phénoménologues nous
suggèrent, entre ce qui «alimente» la première et ce qui
«alimente» la seconde. C'est précisément ainsi que nous l'entendons,
en effet, lorsque nous nous demandons: «mais de quoi je vis,
moi » Justement pas que de pain. Faisons un petit pas supplémentaire,

et réfléchissons sur le fait qu'en effet certaines expériences
nous «consument» — on le dit communément de l'amour, ou
aussi de la douleur, mais l'exemple le plus évident est tout état de

«stress» — et que d'autres nous «remplissent», nous «donnent
vie», nous «recréent» — l'amour même, d'un autre point de vue,
mais aussi la lecture d'un poème ou la rencontre d'une personne,
même une simple conversation. Dès lors, nous serons naturellement

conduits à découvrir le lien entre ces sentiments vitaux que
sont les états d'âme ou les humeurs et les états de l'énergie vitale
dont se nourrit notre existence personnelle. Nous distinguerons
ainsi deux niveaux de la dynamique du vivre, et, relativement
indépendants, deux types respectifs d'énergie qui
l'alimentent : celle qui est à la base du développement psycho-physique

et du fonctionnement normal de toutes les fonctions (cycles
de variation de la quantité de l'énergie : du cycle biologique entier
de la naissance à la mort, à ceux des biorythmes quotidiens); et
celle qui sert au déploiement ou au fait de « se réaliser», d'actualiser

la potentialité existentielle de chacun, qui alimente pour ainsi
dire la maturation et l'histoire intérieure d'une personne4.

4. La distinction entre Entwicklung et Entfaltung occupe une place
importante dans la pensée d'Edith Stein tout particulièrement. Les Beitraege
(1922) s'organisent autour du problème de la dynamique d'une vie personnelle,

en identifiant les facteurs fondamentaux de cette dynamique. Dans le
cadre de cette analyse, et tout particulièrement de la partie de cette
dynamique qui «dépend de nous», E. Stein propose son impressionnante théorie



144 ÉTUDES DE LETTRES

Ce langage « énergetiste » quelque peu daté peut sans doute
étonner. Pourtant, il ne faut pas perdre de vue les phénomènes que
ces analyses décrivent. Une phénoménologie de la fatigue, voire
de l'épuisement est encore toute à faire, une phénoménologie de
la récréation l'est tout autant. Comment se fait-il qu'une conversation

suffise parfois à nous ressourcer, qu'une simple émotion
esthétique nous apporte des nouvelles forces d'agir et de créer?
Comment se fait-il que les sentiments positifs paraissent nous
combler, et nous apporter un afflux de nouvelle vie, alors que les
sentiments négatifs paraissent nous vider de celle que nous
avions Quel est le rapport entre dépression et épuisement Par
tous ces phénomènes, et beaucoup d'autres, c'est la dépendance
de notre psychisme des circonstances causales qui se manifeste.
Ces phénomènes remplissent de contenu intuitif la notion de
causalité psychique.

Un petit pas de plus encore et nous découvrirons que les
sources de ces énergies sont diverses, et qu'une d'elle est alimentée

et consommée dans les échanges avec l'environnement
physique, alors que l'autre l'est dans les échanges avec le monde
environnant et surtout dans les échanges interpersonnels, directs
ou indirects. Les états d'âme sont, pour ainsi dire, les indicateurs
de ce grâce à quoi nous vivons et, par conséquent, nous orientent
précisément vers notre ubi consistam. La phénoménologie
retrouve ainsi à sa manière une des grandes intuitions de la psychologie

existentielle de la tradition platonicienne : pensons par
exemple à l'inquiétude selon Augustin, cet indicateur psychologique

de l'inconsistance existentielle de la créature.
Chaque vécu affectif possède sa propre composante «humorale»,

et la portée de celle-ci, son pouvoir d'influencer une plus
ou moins grande part de nos actes, et plus ou moins durablement,
dépend de la profondeur de la couche de notre être que ce vécu
active ou sollicite. Mais avec ce pas nous avons dépassé la
sphère des sentiments vitaux. Ce qui n'est pas encore «touché»
ou impliqué directement — mais seulement de façon indicative,
« symptomatiquement » — dans les sentiments vitaux est la
personnalité, dans son être typique et dans son être individuel.

phénoménologique des actes volontaires, qui développe et approfondit les
intuitions principales de Pfaender, en livrant les éléments d'une phénoménologie

du vouloir libre et du vouloir captif. Les développements plus tardifs
d'une ontologie de l'être en puissance devraient se lire à partir de ces fondements

phénoménologiques d'une psychologie dynamique.



LE CONTINENT ENGLOUTI 145

Toutefois, chacun peut voir les horizons féconds que la
phénoménologie de la Befindlichkeit offre à la psychopathologie des

humeurs, dans leur relation à la dynamique de la réalisation de
soi, de la vie personnelle et des sources qui l'alimentent.

8.3. Les sentiments intentionnels et la structure de la personne

In te ipsum rede — entonne la devise de la philosophie augus-
tinienne de l'intériorité — in inferiore homine habitat Veritas.
Mais qu'est-ce que l'introspection? Que signifie «regarder à

l'intérieur de soi»? C'est ici que la distinction entre vécus «égolo-
giques» et « non-égologiques » manifeste toute sa fécondité.

C'est dans le sentir, non pas sentir une douleur ou un plaisir
physique, mais sentir la valeur relative des choses, y compris la
douleur et les plaisirs physiques, que chacun se rencontre soi-
même. C'est dans l'assentiment et dans le dissentiment que
chaque sentiment active au contact des choses ou des personnes
qui le suscitent ou le nourrissent, que je suis, plus ou moins
profondément, «donné» à moi-même. Je le suis plus ou moins
profondément en fonction du degré de valeur que ces consentements
et ces désaveux me révèlent dans leur objet. La perte de l'être
aimé me touche plus en profondeur que la perte d'un objet qui me
le rappelle, et la perte de cet objet plus en profondeur encore que
la perte d'une chose quelconque — et ceci me rapproche de la
plupart de mes semblables. Mais il est un fait que parmi les
nombreux livres qui existent, peu d'entre eux seulement allument en
moi une joie capable de nourrir des espérances ardues et de motiver

des choix et des fatigues ; et que parmi les nombreuses
personnes que je rencontre, peu d'entre elles réveillent en moi le

courage heureux d'une vocation ; et que parmi les nombreux
paysages qui s'offrent à moi, peu m'accueillent comme des lieux
d'intime appartenance. Et pour chacune de ces rencontres,
diverses sont les occasions qui suscitent ce «rapprocher de soi-
même» en s'ouvrant au monde, mouvement que nous pourrions
nommer, selon l'heureuse expression de Geiger, concentration
externe. Une formule qui exprime l'idée fondamentale de la
phénoménologie de l'affectivité, pour laquelle chaque percée dans la
perception affective du règne des valeurs est une conquête d'une
parcelle de l'être propre.

Ce sont nos amours qui nous révèlent à nous-même et aux
autres — ou mieux, ce sont nos prises de positions affectives qui



146 ÉTUDES DE LETTRES

nous révèlent l'ordre de ce qui nous tient à cœur. Et il n'existe
aucun autre accès au «cœur» d'une personne que l'ordre de ses
amours : son ethos, comme l'appelait Scheler.

Roberta De Monticelli

Annexe à la note 1 :

La revue Jahrbuch für Philosophie und Phaenomenologische
Forschung fut éditée par Husserl, Max Scheler, Alexander
Pfaender et Moritz Geiger, ainsi que par A. Reinach jusqu'en
1917, date de sa disparution prématurée pendant la guerre. Cet
article se rapporte aux textes suivants :

Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik, Halle: M. Niemeyer, 1927 (1916); trad. fr. Le formalisme

en éthique et l'éthique matériale des valeurs, Paris:
Gallimard, 1955.

— «Die Idole der Selbsterkenntnis», in Gesammelte
Werke,Vom Umsturz der Werte, Bern, München : Francke Verlag,
1972, bd. III.

Edith Stein, Zum Problem der Einfühlung, München: G.
Kaffke, 1980 (1917); trad. ital. II problema dell'empatia, Milano :

Franco Angeli, 1992.
— « Beiträge zur philosophischen Begründung der Psychologie

und der Geisteswissenschaften », in Jahrbuch für Philosophie und
phaenomenologische Forschung, Halle, 1922; trad. ital.
Psicologia e scienze dello spirito. Contributi per una fondazione
filosofica, Roma: Città Nuova, 1996.

Moritz Geiger, «The philosophical attitudes and the Problem
of Subsistence and Essence», in: Proceedings of the Sixth
International Congress of Philosophy, New York : Harvard U. P.,
1927 (1926).

— Die Wirklichkeit der Wissenschaften und die Metaphysik,
Bonn : F. Cohen, 1930.

— «Das Bewusstsein von Gefühlen», in Münchener philosophische

Abhandlungen 1911.
— « Fragment über den Begriff des Unbewusstsen und die psy-



LE CONTINENT ENGLOUTI 147

chische Realität», in Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische

Forschung, 1921, bd. IV.

Alexander Pfaender, Phänomenologie des Wollens : eine
psychologische Analyse; Motive und Motivation, München: J. A.
Barth, 1963 (1900).

— Einführung in die Psychologie, Leipzig, 1904.
— «Zur Psychologie der Gesinnungen», in Jahrbuch für

Philosophie und phänomenologische Forschung, Halle: M.
Niemeyer Verlag, 1913, bd. I, p. 325-404; 1916, bd. III, p. 1-125.

— Die Seele des Menschen : Versuch einer verstehender
Psychologie, Halle : M. Niemeyer Verlag, 1933.

Dietrich von Hildebrand, «Die Idee der sittlichen
Handlung», in Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische
Forschung, 1916, p. 116-51, rééd. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1969.

— «Sittlichkeit und ethische Werterkenntis », in Jahrbuch für
Philosophie und phänomenologische Forschung, 1922, p. 463-
602; rééd. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1969.

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Roberta De Monticelli, Dottrine dell'intelligenza, con
Introduzione di M. Dummett, Bari : De Donato, 1982.

Roberta De Monticelli, II richiamo deIIa persuasione. Lettere
a Carlo Michelstaedter, Genova : Marietti, 1988.

Roberta De Monticelli, L'ascèse philosophique, Paris : Vrin,
1997.

Roberta De Monticelli, L'avenir de la phénoménologie —

Méditations sur la connaissance personnelle, Paris : Aubier-
Flammarion, 2000 (trad, italienne, espagnole et anglaise à

paraître)

Roberta De Monticelli, La persona : apparenza e realtà. Testi
fenomenologici 1911-1933, Milano : Raffaello Cortina, 2000.




	Le continent englouti : notes sur les fondements d'une psychologie phénoménologique

