Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (2002)
Heft: 2-3
Artikel: Expérience de subjectivation entre I'éclipse du moi et I'aube du monde
Autor: Martignoni, Graziano
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EX’PERIENCE DE SUBJECTIVATION ENTRE
L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE

La question centrale de ce texte touche le devenir du sujet et de la sub-
jectivation dans les «états extrémes » qui se retrouvent dans la clinique du
réveil du coma. Une clinique aux bords de 1’agonie primitive du moi, de
I’éclipse cérébrale, de 1’éloignement et du surgissement du monde. C’est a
I’énigme «qui nait d’un jaillissement pur » (Hoderlin) — le jaillissement de
la lumiére a la limite des ténébres et a I’aube du monde — que ce récit va
s’intéresser. Questionnement de 1’origine et du fondement du processus de
subjectivation. Une énigme qui est a la fois témoin d’une déchirure et d’un
€clair, sur lesquels s’ouvre le travail ou I’échec de la rencontre thérapeu-
tique, comme celle de toute subjectivation.

«Le psychopathologue ne s’intéresse pas a la
philosophie parce qu’elle lui enseignerait des
connaissances positives pour sa science, mais
parce qu’elle lui ouvre 1’espace intérieur propre
a son savoir. »

Karl Jaspers, 1913

«SUR LE SABLE je trace de mes doigts une
double ligne interminable comme signe de 1’in-
finie durée de ce réve »

José Angel Valente, No amenece el cantor!

1. José Angel VALENTE, No amenece el cantor, Barcelone : Tusquets edi-
tores, 1992 ; trad. fr. J. Ancet, sous le titre Paysage avec des oiseaux jaunes,
Paris : Ed. José Corti, 1994.



46 ETUDES DE LETTRES

1. Parler aux philosophes

«Il y a quelques difficultés, écrivait Arthur Tatossian (1992),
pour un psychiatre a présenter un exposé sur la subjectivité mé-
lancolique en atmosphére philosophique [...]. Si le philosophe
peut voir dans 1’expérience mélancolique une aide éventuelle a la
compréhension de la subjectivité, le psychiatre s’il veut rester tel
[...] peut et doit rencontrer la subjectivité comme moyen de
mieux comprendre et mieux soigner les malades. Ce souci prag-
matique expose a une certaine impureté de pensées qui peut cho-
quer le philosophe ». C’est @ ce méme risque que s’expose aussi
ce texte. La subjectivité, qui ne se réduit pas au sujet psycholo-
gique, social, et biologique, est donc le probleme de la phénomé-
nologie et I’énigme de la psychiatrie. C’est cette énigme que ce
texte, centré sur la «clinique de 1’extréme », veut traverser?.

La question centrale touche le devenir du sujet et de la subjec-
tivité dans les «états extrémes»3, qui se retrouvent dans la cli-
nique du réveil du coma, aux bords de 1’agonie primitive du moi,
de 1’éclipse cérébrale et de 1’éloignement du monde. Un question-
nement destiné a demeurer point d’interrogation sur une courbe
asymptotique. De plus, I’approche du sujet inconscient, au-dela
de ses multiples difficultés cliniques, méthodologiques et théo-
riques, se situe dans un contexte fragile et extraordinaire en méme
temps, suscitant surprise, émotion ou risque de réduction des phé-
nomenes subjectifs a des données aplaties. Le réveil, aussi comme
le «tomber », est un des thémes « carrefour » d’une psycho-patho-
logie de I’extréme et renvoie donc a la question de 1’originaire.

2. Pour un approfondissement de la thématique, voir les textes : Graziano
MARTIGNONI « Risvegli, rinascite e ritorni. Scenari del post-coma », in Maria
Antonietta Aliverti et col., La citta dei malati, Milano: Edizioni Sipiel,
1995 ; Roberto MALACRIDA, Graziano MARTIGNONI, Charles-Henri RAPIN,
«La communication, le temps et le coma en soins intensifs et aux ur-
gences », in Etica clinica, 14 (1999), p. 29-34; Graziano MARTIGNONI,
Jocelyne P1AzzA, Roberto MALACRIDA, « I parametri soft e la rianimazione
invisibile », in Riv. Inf., 4 (1992), p. 199-205; Roberto MALACRIDA,
Graziano MARTIGNONI, « La réanimation : les parameétres subjectifs des soins
palliatifs dans les soins intensifs », in Les annales de soins palliatifs — Les
défis, David Roy, Charles-Henri Rapin (éds.), Montréal: Collection
Amaryllis, 1992 ; Roberto MALACRIDA, Graziano MARTIGNONI, «Invisible
reanimation », in L’Ospedale Maggiore, 90,2 (1996), p. 131-134.

3. Sur le théme de l'«extréme», voir le texte de Donald Woods
WINNICOTT ( 1974) «La crainte de I’effondrement », in Nouvelle Revue de
Psychanalyse, 11 (1975), Paris : Gallimard.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 47

C’est une clinique du paradoxe d’un autre monde ou se met en
évidence le «trou-réa» décrit par M. Grosclaude®.

Le réveil expose a une expérience psychotoforme et persécu-
tive a I’égard du monde, étrange mémoire amnésique, «folie »
accessible a tout humain. Il met le sujet en présence de la psyché
dans son absence manifeste et dans son rabattement vers le
corps. On y établit une oscillation entre le primat du verbe d’un
langage instrumentalisé et autonomisé a 1’ceuvre dans un re-
gistre primitif et la valeur de la parole humaine d’un «autre sé-
curable » qui contient I’énigmatique de la prosodie maternelle et
le «signifiant énigmatique » décrit par Laplanche. Le clivage du
primat du verbe correspond au clivage du verbe structuré, objet
du déchainement des toutes puissances réelles et fantasmatiques
au travers des mots de la réa et, dans le méme temps, de la dé-
pendance d’une source de vie localisée dans un parler récons-
tructif.

Les expériences du réveil peuvent se manifester a travers cinq
itinéraires possibles : a) I’itinéraire persécutoire, traumatique, de
la menace de la réalité a 1’égard du sujet; b) celui de I’expérience
fétale-autistique, expérimentée dans le coma; c) celui de la sé-
duction médusante du retour ; d) celui de la robotisation affective
et sexuelle dans la réhabilitation ; e) celui du deuil et du travail
du négatif>. Le réveil aprés le coma est une expérience de 1’ex-
tréme par la présence paradoxale et «totalitaire» d’une «ab-
sence », qui constitue un seuil au-dela duquel la problématique
existentielle se trouve exprimée de toute autre fagon, ouvrant sur
la réalisation actuelle du fonctionnement archaique, comme éton-
nement « toujours la». Cette clinique du traumatisme psychique,
de I’effraction du corps, des détresses respiratoires met en relief
un sujet pris dans le couple détresse-béatitude vis-a-vis des ca-
tastrophes mais aussi des « paysages » originels. « Les états pri-
mitifs, écrit Freud, peuvent €tre toujours restaurés. Le psychisme
primitif est au sens plein impérissable. »

4. Michele GROSCLApDE, Réanimation, Coma. A la recherche du sujet in-
conscient, Vincennes : Editions Hospitaliéres, 1996.

5. Sur la question du négatif, voir André GREEN, Le travail du négatif,
Paris : Minuit, 1993, et aussi le texte collectif «Le négatif, travail et pen-
sée » in Perspectives psychanalytiques, Paris : L’Esprit du temps, 1995.



48 ETUDES DE LETTRES

2. Le paysage de l’éclair

«Etre saisi du monde dans le vif de 1’instant,
c’est la grace premiere. »
Tal Coat

«Soudain, le temps bascule.» Je vais ici m’intéresser a
I’enigme « qui nait d’un jaillissement pur» — écrivait Holderlin
dans I’hymne Le Rhin — le jaillissement de la lumiére a la limite
des ténébres et & I’aube du monde. Le fond, c’est 1’absence. Et
ceci en bribes et fragments. L’horizon n’est pas ici 1’«avant-
coup», ’ordre du destin a accomplir (traumatophilie), ni le
«coup », méme pas 1’apres-coup (les récits des malades), mais le
temps de 1’éclair. Pour fonder une phénoménologie de la ren-
contre dans des conditions «extrémes », il faut revenir au théme
de la crise de la «ceexistence du monde » ol «1’expérience natu-
relle’» se dénaturalise, comme expérience d’une réduction phéno-
ménologique «limite» entre la vie et la mort ou I’on cerne les
noyaux typiques de la personne, derricre les représentations des
«mondes régionaux ». Ces noyaux s’organisent selon deux axes:
I’axe de la sensorialité qui contient I’expérience du corps-porteur®
dans les aspects du sentir (comme moment pathique, I’ Empfinden
contenu dans toute perception, avant toute perception), du
contact, du geste et du tomber. La sensorialité soutient la consis-
tance et la permanence du «sol » et ouvre & la communication vi-
tale. Sol qui est aussi seuil au deuxieme axe, 1’axe du pulsionnel
et du sensuel®, qui est celui du désir, qui se déplace dans 1’ordre
du temps et dans 1’expérience du «corps en apparition» (Zutt).
Dans ce deuxiéme axe, se retrouve le theme du regard et du vi-
sage, celui de la voix, et enfin celui de I’objet et du deuil de
I’objet, comme « point de perte » et « point de mémoire », ou peut
se réaliser la reprise des fantasmes mais aussi le retour souterrain

6. Catherine CLEMENT, La Syncope, philosophie du ravissement, Paris :
Grasset, 1990, p. 11.

7. Wolfgang BLANKENBURG, La perte de l’évidence naturelle, Paris:
PUF, 1991.

8. Jirg ZutT, «Uber verstehende Anthropologie. Versuch einer anthropo-
logischen Grundlegung der psychiatrischer Erfahrung », in H.W. Gruhle, R.
Jung, W. Mayer-Gross et M. Muller ( eds), Psychiatrie der Gegenwart, vol.
1/2, Berlin : Springer, 1963.

9. Gisele HARRUS-REVIDI, La Vague et la Digue. Du sensoriel et du sen-
suel en psychanalyse, Paris : Payot, 1987.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 49

et silencieux du fantdme!?. Dans le réveil, le sujet se trouve ex-
posé a la dénaturalité de ’expérience naturelle et a la confronta-
tion entre 1’abime du corps et la naissance de la «chair»!!. Pour
représenter de nouveau la naturalité de 1’expérience naturelle, il
faut qu’il puisse 1’oublier pour la faire redevenir naturelle. Dans
cette situation extréme, le sujet retrouve 1’expérience d’étre «en
face» du monde et celle de I’«intercorporéité » entre sujet et
monde, entre le moi et 1’autre.

Je disais que le paysage de ma réflexion est celui de 1’éclair, de
la lumiére, « énigme qui nait d’un jaillissement pur » (Holderlin).
De la lumiére et de I’Ouvert comme condition de la subjectiva-
tion. Il faut qu’il y ait du vide dans le plein pour qu’il y ait de
1I’Ouvert!?. « Point de I’invisible qui surgit 1a dans 1’instant », écrit
Tal Coat!3. De 1’Quvert donc, selon Henri Maldiney, ol peut sur-
gir I’éclair de 1’étre au-dela ou en deca des ténebres. C’est la fra-
gilité du geste, de la parole, la duplicité de la reconnaissance, la
menace et 1’étrangeté du monde qui révele 1’expérience de la
Hinfilligkeit comme écrivait Oskar Becker!* dans son texte «La
fragilité du beau» en 1929. « Au moindre faux pas, on est préci-
pité a pic [...] dans 1’abime!>» (ou dans le monde). L’existence du
sujet est comme en suspend entre 1’extréme insécurité du projet-
jeté et I’extréme sécurité de 1’étre-porté (Getragenheit), entre
I’historique et le naturel qui est absolument sans question et sans
mémoire. Comme le dit Viktor Von Weizsicker dans son Der
Gestaltkreis, le lieu a partir duquel le sujet se situe a la sortie du
coma est celui ou il peut dire «je vois 12 ou je suis». Mais que

10. Sur le theme du fantéme ou du spectre dans la clinique, cf Nicolas
ABRAHAM, L’écorce et le noyau, Paris: Aubier-Flammarion, 1978 ; Maria
ToOROK, « Maladie du deuil et fantasmes du cadavre exquis », in Revue fran-
caise de psychanalyse, XXXII, 4, p. 715-734; et mon travail Spettrologia
clinica e processi genealogici ( sous-presse)

11. Maurice MERLEAU-PONTY, Le visible et I’invisible, Paris : Gallimard,
1985.

12. Henri MALDINEY, L’art, I’éclair de I’étre, Paris : Comp’Act, 1993.

13. Pierre TAL COAT, Vers ce qui fut / est/ ma raison profonde/de vivre,
Lausanne : Ed. F. Simesek et C. Ritschard, 1985 (cit. in H. Maldiney, ibid.,
p. 394).

14. Oskar BECKER, « La fragilité du beau et la nature aventuriére de 1’ar-
tiste. Une recherche ontologique dans le champ des phénomenes esthé-
tiques », traduit par J. Colette, in Philosophie 9, Paris: Minuit, 1986,
p. 43-69.

15. Ibid.



50 ETUDES DE LETTRES

veut dire le «1a»?'® C’est proprement ce 1a qui s’est abimé dans
I’expérience de 1’absence et que le sujet a traversé dans la nuit du
coma.

Le réveil du coma, c’est le moment d’un ressentir dans le
corps, dans la reprise du rythme vital, dans le retour du souffle.
Un événement se produit les yeux mi-ouverts en face du monde
(étre «en face » ou tout est encore présence mais pas encore a dis-
position). Le sujet n’est pas encore en prise sur la chose, écrit
Maldiney, a travers le mot, ni sur /’Umwelt a travers la chose. Il
n’y a pas encore d’ex-position a la temporalité. Tout reste en-
fermé dans un présent absolu. Tout dans la reprise des structures
de 1’espace (le haut, le bas, le derriére, le devant) reste dans
I’ordre de 1’En-face, pour lequel I’Umwelt est seulement
Gegenwelt. Un événement est une déchirure dans la trame de
I’étant qui, le temps d’un éclair, s’entrevoit seulement. C’est le
Gliick, « grace premiere » au réveil (des soignants et des autres).

L’éclipse de la conscience est le point de chute de I’homme ou
s’articulent et se lient fantasmes et événements, ol le fantasme de
1’agonie primaire (Winnicott) tombe dans le réel et devient Ding
(la Chose). On fait référence ici a la distinction de Lacan entre
Sache et Ding. La Chose est radicalement hétérogene a ’ordre
des représentations. Elle ne se confond pas avec la matiere infan-
tile de 1’inconscient qui est traduite par la Sachvorstellung. La
Chose conserve la matiere du réel originaire qui habite la percep-
tion premiere. La Chose est du c6té de 1’élémentaire que le geste
porte a I’impression d’une perception négative. Elle est une «réa-
lité muette », « antérieure a tout refoulement », qui préceéde la re-
cherche de la satisfaction, c’est-a-dire 1’orientation selon le
principe du plaisir. La Chose pose la mort non comme pulsion de
mort mais comme fonction du négatif originaire a la structure du
psychisme. La Chose est le 1a, au-dela du sujet, comme quelque
chose de beaucoup plus foncieére, élémentaire. C’est 1’élément
étranger de 1’expérience du sujet a I’épreuve du réel. Elle corres-
pond a «1’impression du monde extérieur comme brute, origi-
nelle, primitive». Elle est une «extériorité intime», une sorte
d’«extimité »'7. Elle est comme 1’expérience de quelque chose

16. Henri MALDINEY, Penser I’homme et la folie, Grenoble : Millon, 1991
(en particulier son texte « L’existant», p. 295-323.)

17. A ce propos, voir Adolfo FERNANDEZ-ZOILA, La chair et les mots,
Grenoble : La Pensée Sauvage, 1995.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 51

qu’on rencontre, ou encore mieux, qui survient dans le noir, sou-
dainement, sans aucune possibilité de représentation. Son champ
d’expérience est une sorte d’intervalle auroral entre Moi-réel et
Moi-plaisir, perception et conscience. « L’étant, écrit Maldiney,
est un monstre opaque privé du sens, y compris son sens
d’étre!®». Selon Freud, la Chose introduit la qualité monotone
d’une perception obscure hors-langage distinguant le mobile de
I’immobile. Elle est ce que le sujet percoit du monde réel a la ra-
cine de I’inconscient. C’est une sorte de nature hostile et étran-
gere de la Chose qui revient souvent plus tard comme projection
paranoiaque apres le réveil. La Chose, comme vide qui ne rejoint
jamais le statut d’un objet psychique, préside 1’organisation non
pas du fantasme mais du «spectre ». Elle reste la part muette et
basale qui habite le langage.

L’agonie primaire est donc I’expérience de ce tomber ou on re-
trouve I’originaire, qui, comme écrit Piera Aulagnier, donne acces
a un mode de rencontre sujet-monde dans un registre de représen-
tation antérieure au modele freudien du fantasme de désir.
Figuration pictographique sous le signe de I’obligé et de la figura-
bilité du primat de la destruction par détournement d’Eros aux
fins de Thanatos. Pour paraphraser Rilke, le beau n’est rien que le
commencement du terrible, comme étonnement, admiration et ter-
reur, jusqu’ou nous pouvons encore le supporter. L’éveil déter-
mine donc, comme le dit Micheéle Grosclaude, une clinique
subjective commune et exceptionnelle, relevant d’une psychopa-
thologie paradoxale, « normale » et en méme temps signe d’une
potentialité de «folie ordinaire». Lieu ol les extrémes se tou-
chent, limite entre la vie et la mort, jonction du totalement biolo-
gique et du subjectif potentiel.

Dans ces lieux se pose le probléeme de 1’existence du sujet
(comme virtualité subjective) quand le sujet n’a plus une «acti-
vité a penser, ceuvre du Jeu, interprétation du percu» (P.
Aulagnier). Dans ces «lieux de résidence », dernier retranchement
corporalisé en déliaison dans les signes du processus somatique,
on retrouve les indices d’un sujet dispersé, délié, éloigné de lui
méme ou il fait signe. Le sujet est 1a, méme s’il n’est plus le
méme. A partir de ces lieux de résidence entre perception et hal-
lucination, les indices du corps, fragments de représentations cé-
nesthésiques, sensorielles et motrices (D. Chauvelot, 1995),il y a

18. H. Maldiney, Penser I’homme et la folie.



52 ETUDES DE LETTRES

le re-devenir du sujet perdu. Un re-devenir qui implique le
concept de corporéisation de la psyché (1I’originaire dans le corps,
dans I’opacité du soma, dans le il y a du sujet); solitude des or-
ganes ; la disparition du semblant (phénomeéne d’hallucination
apres le réveil, écho).

Dans le coma, y aurait-il encore du sujet? Non, si on pense
que dans le coma le sujet est seul avec son inconscient (on veut
ainsi préserver 1’idée d’un fonctionnement psychique permanent).
Le processus inconscient, I’inconscient comme un goulag, se
poursuit dans le coma différemment que d’habitude, en raison de
I’effacement des instances de pensée, de 1’absence du registre
conscient qui détermine celui de 1’inconscient (mémoire blanche
dans le coma). Oui, si on pense que le sujet demeure dans 1’autre,
et ceci implique une renaissance de 1’intimité dans la restructura-
tion subjective, dans la relation a 1’ Autre, qui reste témoin de la
mémoire et de I’humanité du sujet. Le coma est donc une expé-
rience d’agonie de la subjectivité. « Ne pas étre réveillé » est une
expérience qui ne veut pas €tre intégrée dans 1’espace psychique
propre. Elle est une sorte de lieu étranger dans le sujet qui
contient des fantdmes qui viennent d’ailleurs et qui a un effet de
cryptophorie. Elle est I’expérience de «1’inconscient délié », vécu
a la sortie du coma, avec ce besoin du retour au lieu du coma pour
remplir les trous de son histoire et comprendre les conflits incons-
cients qui avaient alors émergé. Cette clinique de 1’extréme porte
aux extrémes 1’ex-centration du sujet vers le lieu de 1’origine, lieu
de la perte primaire de soi, lieu du la. Le sujet oscille entre 1’opa-
cité du réel et la cléture de la transcendance ; entre le geste et le
gestuel, entre le corps en positif et le corps en négatif, la chute et
la stase comme dans la figure du trapéziste, entre la séduction du
vide et le deuil de 1’objet.

Tatossian fait a ce propos une distinction essentielle entre sujet
et subjectivité!?, c’est-a-dire les formes ou la forme o s’expri-
ment et méme s’aliénent la subjectivité, tel le moi dans ses di-
verses acceptions, la conscience, I’intériorité psychique qui tout
en venant de la subjectivité n’en partagent ni n’en garantissent le
statut propre. Si le sujet peut €tre psychologique, social ou biolo-
gique, la subjectivité ne peut étre que transcendantale. Et I’expé-
rience de I’éclipse de la subjectivité, c’est la mise en échec de
cette transcendance. Si 1’identité humaine est toujours en équi-

19. Arthur TATOSSIAN, «La subjectivité », in Traité de psychopatologie,
sous la dir. de Daniel Widlocher, Paris : PUF, 1994, p. 253-318.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 53

libre entre cloture et transcendance, suspendue sur la croix de ses
« étayages multiples » (Kaés), si elle souffre dans le statut de
I’existence du double déplacement vers soi-méme et autrui, on
peut dire que I’expérience du coma, ou de la syncope, efface
(éloigne) le trait d’union de 1’ex-sistere.

3. Le voyage clinique

«Je suis. Mais je ne posseéde pas. Pour cela
avant tout nous devenons »
Ernst Bloch, Traces

« Caminante, no hay camino / se hace camino
al andar »
Antonio Machado

I. C’est I’histoire d’un voyage. Un voyage qui se joue entre le
refoulement neurologique de la mort et la séduction du néant.
C’est sur cette ligne de faite qu’advient I’expérience du coma et
du réveil qui s’en suit. Ce texte veut sonder cet espace particulier
d’entre-deux. La phénoménologie de cette expérience clinique se
situe, en paraphrasant Cerutti, dans «cet univers caractérisé
d’états qui sont loin de 1’équilibre et se trouvent constamment en
évolution [...] depuis la possibilité méme de changement des lois
qui le régulent». « Un univers qui laisse émerger I’importance et
la fonction non réduite des dimensions stylistiques, thématiques,
imaginatives de la connaissance en paralle¢le aux dimensions lo-
gico-analytiques et empiriques ».

C’est a partir de cet «univers » que se fait jour en clinique la
possibilité d’une pratique de la complexité qui articule la dimen-
sion neurologique du cerveau, le psychisme de 1’esprit et I’envi-
ronnement émotionnel et réel du soin. Ce texte se développe
autour de la profondeur de cette « pratique ».

II. Quelques questions devraient alors étre posées. Quelles sont
les séquelles au niveau des processus de 1’inconscient dans le cas
de lésions cérébrales qui éloignent le sujet dans le coma?
Comment la vie psychique se présente-t-elle au moment du réveil
et quel rapport existe-t-il entre les processus conscients et la vie
inconsciente dans le temps du post-coma? Le coma est-il donc
une sorte d’interruption de la conscience, un syndrome neurolo-
gique, un état de sommeil ou un état actif et dynamique de non-
réveil et de non-réponse? Le coma est-il une expérience du
cerveau qui matérialise une catastrophe de la vie psychique ou



54 ETUDES DE LETTRES

bien quelque chose qui échappe a cette interruption subite 7 L’in-
conscient résiste-t-il mieux que la vie consciente ?

Il s’agit ici de questionnements difficiles qui présentent un in-
térét tant théorique que clinique permettant de mieux réfléchir a
une intervention pratique, thérapeutique ou de réhabilitation, dif-
férente. Et encore que se passe-t-il dans 1’individu pendant le
coma ? Quelle 1ésion subit sa personnalité ? Comment organiser
son accueil humain a son retour? Ces questions recoupent
quelques thématiques autour de la discussion médico-psycholo-
gique contemporaine sur laquelle se développe ce texte en les
contournant.

Apres un temps de silence, I’éclipse du cerveau, cette sorte de
mort apparente représentée par le coma, peut enfin venir le temps
du réveil. La relation non univoque entre la vie psychique dans le
coma et la 1é€sion de zones spécifiques du cerveau (formation réti-
culaire, non activation des formations cortico-subcorticales non
1ésées etc.) est souvent énigmatique.

La plupart des comas traumatiques présentent des lésions
multiples et les voies et les possibilités de réveil sont le plus sou-
vent neurologiquement inattendues comme si quelque chose
d’autre pouvait s’infiltrer entre esprit et corps, entre vie et mort.
Accompagner les patients le long de ce réveil, c’est un peu
comme devenir les témoins parfois actifs, parfois incrédules,
mais toujours préts a se faire surprendre lorsque les événements
produisent des inévitables « fentes épistémologiques» a 1’inté-
rieur du savoir connu. Réveil donc qui devient renaissance, re-
tour a la conscience du monde dans lequel il est encore possible
de dire «Je» en le soustrayant a la «séduction biologique » de
cette «nuit infinie ». C’est le temps du post-coma en dehors d’un
monde sans mots, sans mémoire, peut-étre sans réves (comme si
pour pouvoir réver, il était nécessaire de laisser des voies ou-
vertes qui nous lient au monde de la vie et aux théatres intérieurs
de nos esprits). Ce sont précisément ces voies que le coma
semble interrompre en isolant peut-étre dans une sorte de crypte
protégée mais éloignée, ce qu’il est possible de sauver de ce Moi
bouleversé par I’événement traumatique, pour garantir la conti-
nuité des processus psychiques inconscients. Comment recons-
truire alors des voies capables de faire renaitre depuis cette zone
protégée, lointaine et perdue, un Moi apte progressivement a re-
trouver ses reperes dans le monde environnant, dans son propre
corps et dans 1’esprit; un Moi confronté a nouveau, comme s’il



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 55

s’agissait d’une nouvelle naissance de la subjectivation, avec son
origine et I’excentricité relationnelle de cette derniére ?

C’est le long temps du post-coma qui subit de manieére contem-
poraine la séduction inexorable et I’horreur de cette interruption
du Soi; c’est le temps a nouveau du réve qui relie les différents
univers de la vie contre le temps dans lequel — comme pour
Macbeth — le réve avait été tué. Contre 1’angoisse de rester ainsi
toujours insomniaque et vigilant voila a nouveau un temps de
’oubli et de 1a mémoire.

Le cheminement de ces réflexions est marqué par quelques
mots-clés qui délimitent le domaine de cette « zone critique » a
laquelle les soins intensifs appartiennent dans un positionnement
déterminant et central. C’est un temps et un espace qui se situe
entre la nécessité, la lourdeur de la « machine » et la 1égereté de
la «voix ». Qu’est-ce que le rappel a la voix en tant que dimen-
sion de la subjectivité et de la singularité du patient ainsi que du
soignant recele en opposition au bruit de la machine, garant du
fonctionnement biologique du corps et de ses substituts artifi-
ciels ? Quel rapport existe-t-il entre ces deux parametres sur la
scéne thérapeutique intensive dans laquelle agit et vit le groupe
de travail ?

Donc, I’articulation entre voix et machine, scéne thérapeutique
et groupe de travail représentent la condition préliminaire pour
faire fonctionner un «dispositif vivant» spatio-temporel de soin,
comme c’est le cas ici d’une unité de soins intensifs, capable
«d’accueillir », protéger, stimuler, et suivre la sortie du coma;
apte a mettre en position centrale la dimension relationnelle
«d’espace intermédiaire », sorte de lieu du «faire», lieu d’une
«techné » certainement, mais aussi lieu du pathos du «dire». Si la
«machine » fonde ou garantit sa propre existence en tant qu’ap-
partenance a soi-méme, la «voix» renvoie a une autre forme
d’appartenance, celle de 1’autrui (il suffit seulement de se rappe-
ler de la fonction du double dans le cas de pathologies oncolo-
giques graves), de cet «autre » qui se charge de la présence, de la
disponibilité, de 1’hospitalité du travail accueillant... «Prendre
sur moi la mort d’autrui », écrit Blanchot, « comme seule mort qui
me concerne, voila ce qui me met hors de moi et est la seule sépa-
ration qui puisse m’ouvrir, dans son impossibilité, a I’ouvert
d’une communauté ». Quelles sont les conditions de cette ouver-
ture qui est en méme temps d’ordre éthique, existentielle et théra-
peutique ? Telles sont donc les questions a débattre.



56 ETUDES DE LETTRES

Le domaine de 1’expression de la « zone critique » et en parti-
culier des soins intensifs crée certaines catégories cliniques et
théoriques nécessaires pour réfléchir en des termes complexes a
I’articulation des trois « mondes » de Popper constitués par le sub-
strat biologique, par I’environnement et par la subjectivité a 1’in-
térieur de ce «champs thérapeutique » que je définis comme le
«triangle thérapeutique ». C’est dans ce contexte spécifique que
se constituent les «parametres soft» et ces catégories €pisté-
miques et phénoménologiques que je vais ici méme brievement
ébaucher. Je traiterai en particulier des concepts de limite (entre
la vie et la mort, entre la conscience et la non-conscience, entre le
corps et 1’esprit, etc.), de scéne (qui délimite un espace significa-
tif par rapport a un discours), de voix, d’intermédiaire (le lieu du
milieu, mi-lieu), de présence, d’empathie et d’identification, de
distance critique, etc.; et de groupe-sujet-soignant.

Ces concepts théorico-cliniques nécessitent un changement
adapté au niveau des modeles et des stratégies de connaissance.
En effet, les catégories de «limite », «d’&tre-la» et «d’accueil »,
ainsi que 1’oscillation entre continuité et rupture et entre la di-
mension «agonisante » de la vie et la tendance vers une nouvelle
harmonie, méme temporaire, fondent une plasticité relationnelle
et du pathos du soin (dans le contexte des « parametres soft») en
devenant ainsi des catégories non seulement descriptives mais
aussi cliniques et thérapeutiques. Le temps et I’espace qui se si-
tuent entre la vie et la mort, entre la conscience et 1’inconscience
(jusqu’au coma) deviennent en effet un domaine privilégié d’ob-
servation clinique, de stratégies thérapeutiques et de réflexion
théorique. Un domaine qui est violemment assailli par des phéno-
menes de modification et d’oscillations proxémiques (spatiales),
de phénomenes de déstructuration temporelle, de déconnexion es-
prit-corps, de stratégies de survivance du coté des soignants tout
comme des patients et de leurs familles, etc... De tels phéno-
menes dessinent un arriere-fond actif et dynamique souvent invi-
sible, parfois masqué par une symptomatologie secondaire
capable tout de méme de créer des formes de «maladie de la
voix » superposées a celles du corps qui, selon notre maniere de
voir, méritent un «regard » attentif.

II1. Dans ce contexte particulier qu’est 1’unité de soins inten-
sifs, nous avons mené une étude (dont les résultats finaux ne sont
pas encore définitifs) sur les patients qui ont subi un coma trau-



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE o

matique et qui ont vécu de maniere positive la période du post-
coma au niveau de la réhabilitation fonctionnelle. Il s’agit d’une
étude qui se centre sur les «histoires de vie » de ces patients et de
leurs familles (recueillies sous forme de colloques); ces patients
qui ont eu la chance de sortir du coma, méme apres des comas de
longue durée, et de se retrouver a récupérer une vie relativement
normale. Nous avons revu ces patients d’autrefois apres de
longues années (sur un laps de temps de trois a dix ans apres le
trauma) et nous leur avons demandé de parler librement de leurs
souvenirs, de leurs émotions de ce temps, de I’événement trauma-
tique qu’ils ont subi et de la signification qu’ils leur ont attribués,
et enfin de ce qui a changé dans leur vie, dans leurs affects et dans
leur quotidien.

Le premier résultat de cette enquéte est pour le moins surpre-
nant car nous avions des craintes en rappelant ces personnes qui
avaient vécu I’expérience du coma et qui avaient séjourné dans
I’unité quelques années auparavant. Nous imaginions qu’ils
n’étaient pas disposés a retourner sur les lieux ou ils avaient été
soignés, a revivre des années plus tard ces événements.
Paradoxalement, nous avons remarqué que la plupart des patients
témoignaient une disponibilité sans réserves et quelque part celle-
ci devenait « suspecte ». C’est en effet ce « soupgon» qui a fonc-
tionné comme fil conducteur de notre réflexion. Le fait d’avoir
demandé a ces personnes de nous parler de leur expérience s’est
révélé étre de leur part comme une reconnaissance pour les avoir
rappelés a notre souvenir. Ces gens sont ainsi venus nous raconter
leur événement traumatique comme si ce dernier s’était produit le
jour avant, comme si quelque chose au niveau de la temporalité
s’était arrété au moment du coma. La temporalité chronologique,
le temps de I’événement avait de maniere surprenante, depuis le
coma, subi une évolution différente en laissant apparaitre des vi-
tesses temporelles diverses.

Quelque chose donc, lorsque tout le monde avait repris une
existence a peu pres normale, s’était arrété dans 1’ordre profond
de la temporalité autobiographique ; ce n’était pas toute la tempo-
ralité qui faisait probléeme mais ce qui était mis en évidence était
une temporalité subjective : comme un phénomeéne fragmenté et
capable d’autonomie entre ces mémes fragments dans le déroule-
ment de la vie. Ces hommes et ces femmes, indifféremment si
jeunes ou adultes, montraient alors une sorte de besoin réactivé
(par nous-mémes, par le retour sur ces «lieux critiques») de



58 ETUDES DE LETTRES

remplir pour ainsi dire un « vide » laissé par la nuit du coma ou de
revivre a travers le récit possible-impossible la séduction, le
«point d’horreur » ou de « vérité » de cette expérience. Un destin
comme celui d’Orphée ? Le héros de 1’ Au-dela, enchanteur des
dieux, des hommes, des animaux et des plantes avec la beauté du
son de sa lyre, qui, inconsolable de la perte de sa bien aimée
Eurydice, tuée par le venin d’un serpent, obtient par les dieux des
enfers de pouvoir la ramener a la vie, en descendant aux enfers, a
condition de ne pas se tourner pour la regarder ni de lui parler
jusqu’au retour au monde des vivants. Mais son désir, la séduc-
tion terrible de ce désir, le pousse a tourner sa téte et ainsi perdre
définitivement Eurydice dans le monde des Ombres. Désolé, il re-
tourne au monde, mais ce dernier n’est plus celui d’antan, jamais
il ne pourra échapper a la mélancolie terrible et ineffagable, méme
lorsqu’il revient a2 nouveau a la vie. Ce destin ressemble en partie
a celui de Faust, qui, dans la descente aux Grandes Meres, est tué
par les femmes thraciennes qui vont disperser ses membres parce
qu’il avait refusé les offres amoureuses de celles-ci. Sa téte seule-
ment fut conservée et devint ainsi oracle : elle pouvait dire la « vé-
rité ». Orphée, donc, est-il le héros de la «nuit du coma»?
Orphée, comme 1’écrit Barrois en mettant en évidence la signifi-
cation heuristique de la 1égende avec les scénarios cliniques de la
névrose traumatique, est un «désorganisateur radical qui dépasse
toute limite en tournant 1’interdit avec la séduction de son art mu-
sical ». Il s’agit d’une sorte de mythe anti-Oedipe (ou peut-&tre
ante-Oedipe 7) dont «le secret, les transgressions séductrices,
I’endormissement des consciences et des interdits, le refus de la
Loi dans le désir impatient de tourner la téte et de voir Eurydice ;
le refus de retrouver sa place dans la communauté en tant
qu’homme désirant et procréant, absorbé comme Narcisse dans la
nostalgie d’Eurydice, son merveilleux double perdu et finalement
son exécution sommaire [...]1%*», qui dévoile mieux que toute des-
cription clinique les nceuds et les défis de la saison qui suit I’évé-
nement traumatique et en méme temps en révéle 1’énigme comme
un corps-a-corps avec la Nécessité et I’Impossible. C’est de ce
corps-a-corps que 1’événement du coma et le réveil sont témoins.

20. Claude BARROIS, Les névroses traumatiques, Paris : Dunod, 1998, et
voir aussi Claude BARROIS et coll., « Traumatismes physiques et trauma-
tismes psychiques. La dialectique du tragique singulier et biologique », in
Agressologie, 31,9 (1990), p. 579-584.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 59

IV. La nuit du coma fut-elle une «nuit vide » ou au contraire
une nuit peuplée de paysages que 1’on ne peut pas raconter mais
capables de rappel, voix d’un écho lointain dans la séduction du
retour 7 Telle est 1’énigme que le coma porte en soi et ne révele
que son évaluation neurologique mais non épuisée. De quoi a-t-
elle été témoin la « crypte inconsciente » sauvée de la catastrophe
traumatique ?; «ceil » resté vigilant (peut-étre inexorablement cou-
pable de ce fait), la oll pour aucun «ceil », il n’est permis de voir
la traversée de ce Niemandsland entre vie et mort ? Que reste-t-il
inscrit en tant que trace dans le monde psychique aprés le réveil
de ces mirabilia ou de cet «écho», dans cette forme particuliere
de mémoire que I’on nommerait, pour utiliser une catégorie de
Green, « mémoire amnésique?'»? Une séduction, un appel cou-
pable & parcourir a nouveau ces chemins merveilleux qui prépa-
rent le terrain a des rechutes. Nous avons relevé (il y a des cas
trés impressionnants de ce retour a 1’arriere dont je parlerai
ailleurs) une incidence non minime de rechutes ou d’équivalents
traumatiques spécifiques, méme s’ils n’étaient pas du méme degré
de gravité, dans la vie de ces personnes apreés le coma. D’autres,
au contraire, on changé profondément le style et les choix de leur
existence comme si le coma représentait un point de vérité, une
modification, une métamorphose de 1’identité si profonde que ce
qu’ils ont retrouvé apres leur réveil ne ressemblait plus a ce qu’ils
avaient été auparavant; comme si 1’expérience du coma avait
marqué une rupture profonde avec la vie précédente. D’autres en-
core, méme s’ils avaient repris une vie presque normale, ont
gardé des zones marquées par le trauma (méme lorsque aucun élé-
ment objectif pouvait le justifier), comme par exemple dans le do-
maine affectif, la vie émotive, la vie de relation avec 1’autre sexe
devenaient des «zones » obéissant a un autre fonctionnement, dif-
férent et peut-€tre paralléle a celui d’avant comme signe indélé-
bile de ce voyage «au-dela de»...

V. Que raconte-t-il donc le patient ? D’une part, c’est le récit
de la brutalité, de la violence, de I’instantanéité avec lesquelles sa
vie a été interrompue. Tout cela se passe dans la sphére de 1’inat-
tendu. C’est la continuité temporelle qui se brise, la continuité de

21. André GREEN, La diachronie en psychanalyse, Paris : Minuit, 2000,
(en part. chap. 6, p. 171-232).



60 ETUDES DE LETTRES

la vie est suspendue, de méme que les références habituelles du
monde et la « confiance de base » (Balint) qui précede toute pen-
sée et que chacun a envers soi-méme et les autres. C’est de cette
horreur qu’essayent de se souvenir les patients. Le facteur trau-
matique devient ainsi une sorte d’apocalypse dans la mesure ot il
recele une révélation, un dévoilement que par la suite on essaye
de retrouver, et c’est ainsi qu’on explique cette recherche conti-
nuelle et parfois agitée de ce point d’horreur, de séduction et en
méme temps de sidération. Cela explique aussi pourquoi parfois
le coma a ce pouvoir de changer une vie. Quelque chose de
I’ordre d’une « vérité » s’est produit. «Je menais une vie malsaine
avec des rythmes incroyables, je risquais de perdre mon épouse
puis le coma est arrivé et il m’a changé. Maintenant tout a
changé ». Quelque chose est arrivé, quelque chose a eu la fonction
d’«apocalypse??» dans le sens de la révélation et de la renais-
sance. Est-ce 1a les traces d’un possible travail de psychothérapie
autour du réveil ? Quel sens donner a cette «apocalypse» du
sens ? L’apocalypse peut aussi naturellement étre pergcue comme
quelque chose d’extrémement épouvantable. La révélation peut
étre créatrice d’un renouveau mais peut tout aussi bien €tre des-
tructive. Lors du réveil, dans le temps du post-coma, la perception
qui se dégage n’est pas seulement une sensation d’avoir survécu
mais aussi celle d’avoir surmonté une épreuve, une épreuve orda-
lique. «J’ai réussi». Un patient m’a dit: «Je suis tombé du sep-
tieme €tage et j’ai la vie sauve ! » Et tout de suite apres, « Rien ne
peut m’arriver! Je suis immunisé de tout danger; grice au pas-
sage dans la nuit sombre du coma et du salut, j’ai été choisi par
Dieu!» Il a ajouté: «Je 1’ai bien eue la mort, Dieu m’a em-
brassé ! » Maintenant ce patient menait une vie incroyablement
dangereuse, il ne montait plus sur les toits parce qu’il ne pouvait
plus travailler mais il conduisait la voiture a treés grande vitesse,
«moi, je ne tombe plus malade, etc.». Cela démontre une élabo-
ration maniaque du besoin ordalique. L’ordalie peut aussi étre ini-
tiatique et représenter un paysage, une ouverture vers quelque
chose de différent de soi-méme. Un dernier scénario est celui que
I’on peut nommer «épiphanique ». L’épiphanie est la rencontre
avec I’ Autre de Soi; c’est le scénario du «double ». Dans la vie
de chacun existent des moments dans lesquels le double peut sur-
gir, des moments ou on se trouve confronté a la mort et en méme

22. C. Barrois, Les névroses traumatiques.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 61

temps a la possibilité de la résurrection. Un premier moment est
celui de 1’enfance, le second est certainement celui de 1’adoles-
cence, un autre encore est celui de la rencontre du trauma. Il
s’agit de phénomenes de dédoublement qui font partie du déve-
loppement psychique et de la constitution de I’identité. Le réveil
et son temps «d’inquiétante étrangeté » représente la répétition
dramatique et incertaine de ces moments constitutifs. Dans «1’état
de charniere » entre la phase de confusion initiale, celle «d’appa-
rente incommunicabilité » et la phase «de l’inquiétante étran-
geté», le double développe une véritable fonction de
restructuration corporelle et de réorganisation spatio-temporelle
de I’identité du sujet en quéte de Soi. Quel double se constitue-t-
il lors du réveil ? Le double traverse et participe de maniére va-
riable aux phénomeénes de dépersonnalisation, des vécus
onirico-hallucinatoires (les réves réalité) autour des thémes trau-
matiques, a des figurations de la pénétration persécutoire des
fragments corporels (souvent présents chez un patient apparem-
ment passif et paisible) et plus tard il est responsable des
constructions délirantes passageres, des comportements agressifs,
des manifestations de masturbation compulsive, de demande in-
cessante de cajoleries, de déréglement du comportement alimen-
taire (boulimie, polydipsie, etc.), jusqu’a 1’apparition de
véritables objets transitionnels.

Le fonctionnement psychotique se dévoile ainsi dans sa fonc-
tion constitutive et fondatrice comme une forme primitive d’exis-
tence de la subjectivité naissante et non pas une forme ultérieure
de la psychopathologie qu’il faut supprimer au moyen de médica-
ments. L’expérience de 1’inquiétante étrangeté du double est ’ex-
périence du reflet et de la spécularité dans laquelle se réalise la
reconstitution narcissique du Soi qui retrouve dans le miroir, of-
fert par son double, comme c’est le cas pour I’enfant qui trouve
son premier Moi dans un Moi qui ne lui appartient pas complete-
ment, en répétant 1’excentricité constitutive, une complétude en-
core lacunaire ou fragmentée. Une complétude imaginaire
retrouvée lors de cette traversée, a travers cette «salle d’accou-
chement» psychique, qu’est 1’unité de réanimation. Le double,
lieu du miroir, est donc garanti et protégé par le personnel soi-
gnant : ce méme personnel doit veiller, laisser les choses se faire ;
il ne doit donc pas effacer ce lieu, ni le paralyser, il doit presque
parfois entrer dans une sorte de «relation délirante» avec ce
double. C’est le temps épiphanique du réveil, c’est I’expérience,



62 ETUDES DE LETTRES

parfois difficile, angoissante, risquée, de la spécularité. Et puis
encore, comme 1’écrit Barrois, le lieu et I’événement du coma et
du trauma, est vécu comme lieu d’un kerygma, d’une «prophé-
tie». C’est un lieu ou quelque chose t’est suggéré, qui te parle
d’un mystere dont le patient a eu acces. C’est autour de ce mys-
tetre que l’on explique comment sont nées, et naissent
constamment, des histoires merveilleuses et des interprétations
mystérieuses autour du coma. Visions, rencontres rapprochées,
magies appartiennent a son paysage fantastique. Les traces de
cette merveille secréte restent a tout jamais inscrites dans 1’uni-
vers psychique des patients. Ces mémes traces d’une terrible sé-
duction qui parfois rappellent, et préparent inconsciemment au
voyage a rebours. Le patient sorti du coma dit: «je ne me rappelle
plus de rien ! ». Pourtant sur ce non, ce souvenir apparent, s’ins-
crit la trace qui sideére parfois tout autre sens de la réalité. Ces
traces marquent la vie des patients méme a dix années de distance
de I’événement, ou plus. Il faut prendre soin de tout cela pour que
la réhabilitation ne devienne pas seulement 1’effacement banal de
ces traces, une réhabilitation robotisante, mais un processus vital
dans lequel le désir puisse a nouveau se remettre en fonction.

Un processus vital, qui est «travail du négatif » (A. Green) et
qui est central dans 1’élaboration de cette expérience d’extinction
de la conscience mais aussi de cette exposition au kerygma?3.
Traces de 1’expérience de 1’apocalypse, de I’épiphanie, de la pro-
phétie contenue dans le trauma et dans le coma comme condition
d’un risque de retour en arriére mais aussi comme ouverture vers
une nouvelle subjectivité.

VI. Une ouverture dans laquelle il faut maintenant mettre en
place un projet thérapeutique du post-coma ayant au centre de son
élaboration le travail du deuil de Soi et qui aborde la question fon-
damentale du négatif. La question du deuil et du négatif dans le
post-coma me semble étre décisive, et cela a cause des nombreux
questionnements rencontrés dans ce conte-voyage. Tout d’abord
faisons une observation simple. Généralement la réhabilitation
post-traumatique est entierement centrée sur le « positif » de la ré-
cupération des fonctions instrumentales et cognitives, sur la positi-

23. Claude BARROIS, «La musique, la violence et la mort : métaphores du
temps ?», in Pierre FEDIDA, Jacque SCHOTTE, Psychiatrie et existence,
Grenoble : Millon, 1991, p. 339-364.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 63

vité pleine de 1’autonomie, sur un rapport au monde qui sache as-
sumer sa présence plus que les signes de son absence ; et vous avez
remarqué que la temporalité a changé et nous a transporté en de-
hors de I’unité de soins intensifs dans le domaine de la réhabilita-
tion. C’est un parcours qui a comme extréme limite une véritable
«robotisation» du sujet dans le programme de réhabilitation.
Lorsque le jeune patient dont je parlais auparavant dessinait un
nuage noir, c’est le manque, I’effacement, mais aussi une figura-
tion initiale et encore précaire de tout ce qui commence a se mon-
trer. C’est une maniere de prendre de la distance, de désigner la
possibilité d’un hiatus qui recele le sens sur lequel se fonde la sub-
jectivation du négatif. Quelque chose de cet ordre, qui a été effacé,
se présente nouvellement sur la scéne psychique et intersubjective.

Que signifie le fait de travailler sur le deuil de soi et sur le né-
gatif ? 11 est clair que le travail du deuil est en soi un travail
constituant de la mémoire ; la mémoire-souvenir ne peut pas se re-
constituer s’il n’existe pas une capacité de fractionner le temps,
de transformer ce qui est d’aujourd’hui et non plus d’hier, de pos-
séder cette dimension du temps dans laquelle les choses peuvent
aussi mourir. C’est ici justement que la trace amnésique qui porte
en soi le signe épiphanique et prophétique de I’expérience de la
nuit du coma doit traverser le travail du deuil, et c’est le sens de
manque (y compris du déficit qui reste) qui devient une nouvelle
issue vers une identité différente. Une identité fondée et re-fondée
sur le sens tragique d’un inévitable manque de Soi.

Quelles sont les possibilités que cette métamorphose présente ?
Ce manque originaire, qui est perte radicale de Soi et non pas seu-
lement perte d’une fonction que 1’on récupere instrumentalement,
et que tout coma, d’une certaine maniere, fait revivre, renvoie non
seulement a quelque chose de I’ordre de la survivance méme et de
la fondation énigmatique de soi-méme mais aussi a quelque chose
de I’ordre de I’essentiel. Il faut imaginer de commencer a tra-
vailler sur le fait que le deuil, pratiqué au réveil, qui est para-
doxalement contemporain de la récupération de toutes les
fonctions, est précisément le deuil de Soi. Et c’est lors de ce deuil
de Soi qu’existe la possibilité «d’apocalypse» comme le mon-
trent de maniere extréme les expérience mystiques. L’expérience
des «débordements» du monde, comme le témoigne la récente
étude de Elémire Zolla?*, participe de la méme ouverture et des

24. Elémire ZoLLA, Uscite dal mondo, Milano : Adelphi Edizioni, 1992.



64 ETUDES DE LETTRES

mémes risques qui habitent le temps du post-coma. Le deuil re-
présente 1’élaboration d’une perte irrécupérable de ce qu’on était
et qu’on a eu, pour pouvoir récupérer ce que 1’on est et qu’on
sera. Un projet gouverné par une sorte de «principe
d’espérance ». Deuil de soi, donc deuil de cet «enfant mer-
veilleux » décrit par Serge Leclaire. Tout un chacun porte en soi
I’enfant merveilleux qu’il a été, qui était dans les yeux et le re-
gard de ses parents; et la ou les parents n’arrivent pas a élaborer
I’opération de ce deuil du «merveilleux » qui a été, parce que
c’est un deuil auquel ils ne peuvent pas échapper méme si 1’enfant
a désormais quitté 1’enfance, alors ce temps significatif, fort et
fondateur qui coincide avec le réveil et la saison du post-coma,
reste immobile, figé dans les mystéres de son exposition a la pro-
fondeur qu’il a per¢u au-dela de la vie.

Or, cette dimension du deuil de «1’enfant merveilleux » est tres
importante car elle représente la condition nécessaire pour que le
coma ne devienne pas une mort définitive dans la répétition ou
dans la fixité émotionnelle, mais puisse se transformer en renais-
sance. Cela donnera raison a qui pourra ainsi s’exprimer : « Moi
apres le coma, j’étais différent! J’ai pu abandonner un enfant
prince qui a fonctionné pendant plusieurs années et cela a €té ex-
trémement douloureux, j’ai pu le faire en traversant cette vallée de
la nuit mais apres j’en suis ressorti illuminé, j’en suis sorti comme
régénéré, comme re-né a une perception de moi totalement diffé-
rente ». I1 s’agit donc d’un travail qui n’essaye pas de reconstruire
positivement «1’enfant parfait» (impossible, méme dans des
formes des plus élémentaires a cause du dommage neurologique)
mais qui force a travailler, a partir du manque. Parler de ce qui fait
défaut chez un garcon handicapé post-coma devient déja un scan-
dale parce qu’on devrait continuellement déclarer ce qu’il a et ce
qu’il conquiert et non pas ce qui lui manque. Voila ainsi ce que si-
gnifie clairement, au-dela de la mise a mort des funérailles de 1’en-
fant merveilleux, ce travail du négatif. Le travail sur le négatif est
un travail qui se fait a partir de 1’effacement, du «blanc », a qui on
offre des chemins de communication : quelque chose a été effacé
non seulement psychiquement mais aussi réellement. C’est en effet
sur cet effacement qu’on doit reconstruire un espace de représenta-
tion qui soit un espace qui débute a partir de ce que le négatif pro-
duit de maniére fragmentaire et souvent élémentaire.

Cette maniere de procéder peut éviter trois issues dangereuses :
tout d’abord le vécu du manque dans une dimension mélanco-



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 65

lique, qui quelque part prédispose a la rechute. L’objet perdu, s’il
n’est pas véritablement enterré dans le processus symbolique,
continue a mal retenir, comme dans la mélancolie, un rapport de
cercle vicieux avec le Moi, un objet jamais perdu, imperdable, qui
te tombe dessus comme une sorte de «gouffre mélancolique ».
Une deuxiéme sortie, c’est celle du vécu maniaque lorsque le
deuil ne s’élabore pas suffisamment, comme c’était le cas de ce
patient qui croyait désormais étre presque immortel: c’est [’hé-
roisation du revenant. Dans le premier cas, c’est une victime
désespérée, dans le second, c’est le héros vainqueur du mal et de
la mort. La troisiéme issue est celle de la «robotisation», de la
«splendeur du positif», pour reprendre ici un mot de Michel
Foucault, qui empéche le deuil en mettant en place une sorte de
« syndrome d’adaptation » extréme a la réalité et a ses exigences.
Une solution qui rendra impossible (dans 1’handicap celle-ci est
une question de grand poids) tout possible «non», le désir de
s’opposer et de trouver des voies d’issue pour sa propre vie qui
soient différentes de celles que s’était imaginé 1’enfant mer-
veilleux qui était en soi ou la famille ou la société qui le regarde.
C’est donc contre ces trois issues, que le travail sur le négatif doit
étre mis en place.

Le travail sur le négatif, devoir spécifique d’une psychothéra-
pie du réveil, comprend aussi des techniques intermédiaires
comme |’expression graphique, I’utilisation d’objets de média-
tion, etc... Toutes ces techniques intermédiaires rendent possible,
avant et au dela de la parole, I’acte de remplir et de vider les
«trous», ’acte d’écriture et d’effacement des signes sur le
«blanc». Ce qu’on fait n’est jamais parfait, on dessine un élé-
phant, mais 1’éléphant peut €tre plus haut, plus large, plus court:
dans cette plasticité qui nait dans les mains du patient, I’attention
du psychothérapeute se pose non seulement sur un objet terminé,
comme c’est le cas d’une quelconque ergothérapie, o nos pa-
tients post-coma doivent subir parfois des années de pénible pré-
sence, mais sur un objet qui peut nafitre et mourir, et puis naitre
encore différemment, un objet qu’on peut détruire pour le recons-
truire apres. Le «travail sur le négatif » est un «travail sur I’im-
perfection ».

VII. Ce travail créatif sur I’imperfection devient une des voies
offertes au patient dans le voyage du post-coma, en tant que pos-
sibilité de retrouver dans l’intersubjectivité le lieu de la chair



66 ETUDES DE LETTRES

comme « mémoire immémoriale du monde » et de son corps, qui
peut de nouveau avoir prise sur le monde. Un mouvement de prise
qui n’est pas le déplacement d’un organe objectif mais
«1’auto-mouvement d’un pouvoir (retrouvé) de préhension révélé
a soi dans 1’auto-donation pathétique de ma corporéité origi-
naire®». Ainsi le retour a la vie, a la vie vécue, au temps vécu, a
une mémoire-oubli, peut reprendre son sens et son autonomie mi-
nime. Un voyage donc a I’aube du monde et de la subjectivation
individuelle, parfois intime, et pourtant collective comme si la
communauté des soignants et de la famille deviennent les figures
de cet Autre et de cet Ailleurs retrouvés, rencontrés a nouveau
lors du réveil, condition tragique mais inéluctable de chaque sujet
en devenir. Depuis la profondeur du néant, de la terreur de
I’anéantissement total, de la biologie d’un corps a la limite du
corps mort mais aussi de la séduction épiphanique et prophétique
des «ténebres» qui ont sidéré le regard endormi dans une nuit
sans fin, jusqu’au passage a travers I’apocalypse qui a fait de toi
le vainqueur de la mort, comment penser de maniére plus modeste
un voyage humain du réveil a la lumiére qui peut donner un sens
authentique au mot «cure»? Comment construire cette idée de
«cure» par les mots de Bloch lorsqu’il évoque le fragment de
Biichner sur le début de folie du poéte Lenz: « Vous n’entendez
rien ? demande le poéte fou. Ne sentez-vous pas cette voix épou-
vantable qui crie sur tout 1’horizon et que d’habitude nous appe-
lons silence ?7» Cette voix épouvantable qui crie et ce silence
voila deux horizons de ce voyage qu’est le coma. Deux lieux pour
faire de ce sujet, corps presque mort, la condition d’une nouvelle
ouverture a 1’éclair de 1’€tre. Un défi qui paradoxalement peut
aussi devenir voyage de la vie pour les soignants.

4. Le temps du réveil

Si le coma est le voyage du silence, le temps du réveil est sou-
vent bruyant, incertain et confus, il est, a c6té de la reprise de la
vie consciente, la retrouvaille de 1’expérience de 1a mise a mort, de
la chute dans le néant, dans le réel de la Chose. Une autre condi-
tion de la vie nous approche a cet expérience de 1’abime, la syn-
cope. «Soudain le temps bascule». C’est le noir. Tomber. La
syncope (comme par ailleurs la crise épileptique), comme le dit

25. Michel HENRY, Incarnation. Une philosohie de la chair, Paris : Seuil,
2000, p. 206-207.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 67

Catherine Clément?$, donne 1’expérience «en miniature » de ce
tomber vers la Chose. « D’abord la téte tourne prise par un léger
vertige. Ce n’est rien, mais le tournoiement s’affole, les oreilles
se mettent a tinter, le sol se dérobe et disparait... L’on s’en va.
La sensibilité est abolie, la respiration est absente.» La syncope
(absence du sujet) entraine la mort. Ou suis-je ? Ou suis-je allé ?
La vraie question, c’est ou €tais-je 7 Au retour, c’est le monde
qui semble étranger. La syncope parle de la mort, de la clinique,
de la danse, bascule vers le poétique, s’acheve enfin dans ia mu-
sique. Arrét, reprise, surprise, suspens, «temps d’hésitation »,
comme dans le jeu de la spatule de Winnicott. C’est I’expérience
du tango, trois pas réguliers, trotter, puis rien. Suspens. C’est
dans le temps manquant qu’on peut basculer, se placer dans 1’ob-
scénité. Basculer vers ou? Vers le 1a. Ce que le la a d’absolument
propre se révele négativement a 1’instant ou il s’anéantit dans la
crise, dans le vertige. Le sujet, il n’a plus prise: proche et loin-
tain s’abime dans une béance séduisante et en méme temps horri-
fiante. Il ne reste du la que I’angoisse (ou la nostalgie) de sa
perte.

La syncope évoque I’expérience de trois temporalités, celle de
1’hésitation, celle de la dissonance qui nait par surprise lorsque le
temps faible domine le temps fort, celle de «1’aura », celle du ra-
vissement comme dans 1’épilepsie qui se reconnait a la chute.
Cris, larmes, secousses, excréments lachés, écumes aux leévres, la
syncope est la féte. Avec le coma sa brutalité, son temps cassé est
1’abime. « L’étre, écrit Georges Bataille, dans Madame Edwarda,
s’invite lui-méme a la terrible danse dont la syncope est le ter-
rible danseur et que nous devons prendre comme elle est, sachant
seulement 1’horreur a laquelle s’accorde.» Encore Bataille:
«[...] dans son regard, & ce moment 13, je sus qu’il revenait de
I’impossible et je vis au fond d’elle une fixité vertigineuse.»
[’avantage de la syncope, c’est justement que I’on en revient
presque toujours. L’asmathique, I’épileptique, les amants le di-
sent clairement: comme 1l est merveilleux de respirer apres la
crise?’. «Tromper la mort et baiser Dieu», écrit Catherine
Clément.

26. C. Clément, La Syncope, philosophie du ravissement.
27. A propos du souffle voir Claude JALLAN, Psychanalyse et dynamique
du souffle, Paris : Dunod, 1988.



68 ETUDES DE LETTRES

5. Tomber

«Soudain le temps s’arréte, on bascule ». L’expérience du tom-
ber (sombrer) est une des expériences majeures du réveil. La dis-
tance de la mort éprouve, pour G. Bataille, le précipité et le
précipice de I’instant ol tomber rencontre 1’élan de la
verticalité?®. L’effondrement, 1’agonie, le glissement vers le noir
ou méme I’extase sont des moments de butée, de limite, dans la
traversée de 1’expérience intérieure. Expérience du sujet a sortir
de soi-mé&me pour rencontrer «la conscience aigué de la vie**»,
qui expose le sujet a I’expérience du tomber mais aussi a I’expé-
rience de la renaissance qui permet de détacher le corps de sa
masse, de faire du corps porteur un corps en apparition (Zutt).
Tomber est donc paradoxalement I’événement du redressement.
Tombé, I’homme se reléve, en méme temps, la chute marque la
surprise d’un déséquilibre. En tombant comme le fait 1’acrobate,
le corps s’énonce depuis son propre écart. Le déséquilibre qui
pousse a tomber emporte le corps d’un accident de désir au-dela
de soi a son extréme. Tomber, écrit P. Fedida, énonce le «corps
comme du temps®°. » La verticalité, nous dit Catherine Cyssau, se
comprend alors par 1’existence de la mort ou encore d’un rapport
au temps en effacant 1’immobilité d’un neutre de 1’horizontalité.
Tombant, le corps éprouve 1’élasticité d’une verticalité qui tempo-
rise la mort et releve d’une perte, celle d’un contact rompu avec
le sol. On peut dire que le geste placé dans I’espace du tomber et
de la verticalité, préexistant a 1’ascension spectaculaire des repré-
sentations psychiques du corps, du sujet, et de I’objet, met en jeu
une perception endopsychique des temps négatifs qui séparent les
différents enregistrements de la mémoire. Le geste serait alors un
lieu nécessaire a 1’instauration des processus de subjectivation
que le réveil va de nouveau mettre en jeu. La structure du geste
repose, comme dans la métaphore de la croix, sur 1’articulation
entre horizontalité et verticalité. Une articulation qui s’effectue
sur le point de perte, voire point mélancolique, a partir duquel se
joue le travail du deuil apreés le réveil. Le geste donne lieu a
I’entre-deux de ce qui n’est pas encore subjectivé, ni du coté du
corps, ni du c6té du psychisme. A partir de cet intervalle s’organi-

28. Georges BATAILLE, L’expérience intérieure, Paris: Gallimard, 1978,
p. 93.

29. Georges BATAILLE, Théorie de la religion, Paris: Gallimard, 1986,
p. 65.

30. Pierre FEDIDA, L’absence, Paris : Gallimard, 1978, p. 203.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 69

sent les syst¢tmes mnésiques inconscients et 1’action subjective du
corps. C’est cette structure-croix qui apres le coma est a réinstau-
rer. Le croisement au point de perte releve enfin, dans la présence
d’Autrui, aussi une présence d’un paysage peuplé par d’autres
hommes et de nouveau bati sur un oubli, I’oubli du la.

6. Le geste

Le geste, nous dit Cyssau, n’est pas synonyme du gestuel. «Il
porte le lieu d’un déséquilibre fondamental®!». Un déséquilibre
bien évident au retour du coma ot il y a la rencontre du vide, du
trou qui précéde avec le vide entre le corps et le monde. Le coma
apparait alors comme le passage par un manque d’appui total. Le
corps est exposé a son absence, a sa négativité, qu’il ne cesse de
combler par le délire, 1’écriture (M. Leiris), la paranoia (T.
Landolfi, Les labrénes)*?, la manie, la répétition du trauma, 1’élan
qui attend une vérité (G. Bataille), etc... La sortie du coma fait en-
trer le sujet dans un doute systématique. Il ne peut faire confiance
ni au temps ni a I’espace, ni 2 sa mémoire, ni a autrui. C’est 1a que
le geste redevient moment inaugural. C’est quelque chose de
I’ordre de 1’instant qui advient et trace une possible histoire. Si on
veut décrire en métaphores cette condition inaugurale, horrible
dans son étre au bord de 1’abime et heureuse dans le possible des-
sein qu’elle va tracer (retracer) sur la surface du monde, on pour-
rait penser a la condition du trapéziste qui s’élance, se jette a 1’air.
«Il y a pendant le temps du passage un mouvement du corps a
I’écart de lui-méme. Le corps acrobate vibre au rythme immobile
de 1’air jusqu’au rapport au partenaire ou au trapeze. Il y a dans
ces moments moins le corps de 1’acrobate que I’emportement de ce
geste au milieu de I’air qu’il rend sensible®>.» Comme le dirait
Merleau-Ponty, il n’y a plus en ce moment 1’air et le corps séparés
mais une seule chair. «Le sens du geste — écrit Merleau-Ponty
dans la Phénoménologie de la perception — n’est pas derriére lui,
il se confond avec la structure du monde que le geste dessine et
que je reprends 2 mon compte, il s’étale sur le geste lui méme ».
C’est a la surface du monde que le trapéziste semble ouvrir le
corps a une expérience du négatif. La dimension de 1’€tre acrobate
est entierement hors d’elle dans la dimension de 1’air.

31. Catherine CYSSAU, Au lieu du geste, Paris : PUF, 1995.

32. D. OPPENHEIM, « Coma et absences en littérature », in Neuro-psy, 6, 2
(1991), p. 675-684.

33. C. Cyssau, Au lieu du geste.



70 ETUDES DE LETTRES

C’est a la surface du corps que se lit la profondeur des choses,
comme il le dit dans Le visible et I’invisible, si cette surface est
ouverte a I’articulation de la chair. Les figures acrobatiques for-
ment dans la matiere aérienne des intervalles de silence.
L’acrobate halte le passage. Par le geste qu’il anime il se contente
de verticaliser 1’air, d’immobiliser des rayonnements d’étre. «Le
trapéziste\, comme le dit Catherine Cyssau, devient ouverture de
I’air34.» A la limite de devenir 1’éclair fulgurant d’un passage, le
corps du trapéziste devient le support de 1’air et du monde. «Il
laisse apparaitre, a la limite entre apparaitre et disparaitre, une pal-
pitation de 1’air invisible». Si le trapéziste venait se confondre
avec de I’air, il s’abimerait comme un corps inerte et 1’air resterait
impénétrable. S’il venait seulement maitriser 1’air, 1l s’arréterait a
une exhibition de son corps musculaire. Ceci empécherait 1’appa-
raitre d’une corporéité négative qui perce entre les intervalles mo-
biles des figures acrobatiques a travers 1’opacité tonique et visible
du corps. C’est a ce défi que s’expose le sujet au réveil obligé a re-
vivre I’expérience d’un corps en négatif pour atteindre I’inscrip-
tion d’un corps en positif qui ne soit pas figé ou robotisé.
«Comment la chair s’articule-t-elle, écrit Merleau-Ponty, avec ce
qu’on appelle ce fond de matieére inhumaine ot dans le réel s’enra-
cine la chose ?». La chair serait alors 1’élément de la chose. Elle
appartient, écrit R. Barbaras®®, au c6té de 1’oubli qui n’est pas de
I’ordre de 1a mémoire. Elle est alors le centre négatif du décentre-
ment de toute vision. Le corps est donc le « mouvement virtuel »
qui percoit I’expérience des choses sans passer par la représenta-
tion objective ni le jugement. La chair de la chose coincide avec
I’expérience subjective d’une blessure perceptible du présent. Ce
mouvement de perception se situe pour Merleau-Ponty a la char-
niére ou I’élément de mon corps et 1’élément du monde coincident
avec la généralité de la chair. La charniére est une lacune au cceur
de la perception de soi et du monde. C’est cette lacune qui s’est
abimée dans 1’expérience du coma. En empéchant que le chiasme
de [’étre au monde et de I’étre des mondes révele I’'inertie de la
chose. C’est comme si la chose qui appartient a 1’ordre du réel
s’autonomise en pétrifiant tout espace du paysage qui devient alors
seulement espace de la géographie du soma. Au réveil, on a donc a

34. Cf. Paul KLEE, Théorie de ’art moderne, Geneve : Gonthire, 1968, p.
56, 61.

35. Renaud BARBARAS, De [’étre du phénoméne. Sur [’ontologie de
Merleau-Ponty, Grenoble : Millon, 1991.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 71

faire avec la possibilité de retrouver la dimension vivante de la
chair comme rencontre entre corps et monde et en méme temps le
danger de son opacité fonciere. L’inconscient n’est pas une machi-
nerie mais une présence au monde, écrit Merleau-Ponty, une pré-
sence incarnée, une présence perceptive, préthéorique et
préprédicative. Dans 1’élan de 1’acrobate, le corps devient chair
comme Autrui qui me constitue d’autant plus qu’il est constitué
par moi. Mais a cet inconscient le sujet dans 1’expérience du coma
n’aura été a la fois aussi loin et aussi proche. La continuité serait
du c6té de 1’identité symbolique et du sujet de I’inconscient. La
discontinuité se situerait au niveau de 1’identité moique.

7. Le geste élémentaire

L’acrobate ainsi que le sujet qui revient du coma habite les
«moindres gestes ». Comme le dit Hélene Oppenheim-Gliickman,
les « gestes élémentaires » sont des gestes sans finalité qui intro-
duisent la « plus petite différence » dans le corps et dans le rapport
du sujet au monde?®¢. Ils traduisent une exigence du sujet qui ne
peut €tre reconnue que dans 1’aprés-coup. Ils dessinent un espace
potentiel, une forme en constitution permanente, différente des
formes utilitaires, une forme qui permet la délimitation et en
méme temps le lien entre sujet et monde. Le moindre geste de-
vient ainsi créateur d’un espace intermédiaire. Méme s’ils sont
considérés par les neurologues comme des gestes réflexes sans
sens opposés au geste volontaire intentionnel, on peut dire avec
Merleau-Ponty «que les réflexes eux-mémes ne sont jamais des
processus aveugles. Ils s’ajoutent a un sens de la situation, ils ex-
priment notre orientation vers un milieu de comportement tout au-
tant que ’action du milieu géographique sur nous®’.» Ce faisant,
ils dessinent a distance la structure de 1’objet. L’écart ouvert par
le « moindre geste » (é1ément du processus d’énaction de Varela
ol la cognition sera le résultat d’une interprétation permanente
qui s’enracine dans le corps biologique) est issu non pas du corps
mais de la chair. La chair prise dans son rapport au monde et a la
perception, dans la réflexivité du rapport a un autre corps, dans
son habitation de 1’espace et du temps. Cet écart permet le pas-
sage d’un corps a I’autre et met en relief sur le fond I’ouverture a

36. Hélene OPPENHEIM-GLUCKMAN, Mémoires de [’absence, Paris:
Masson, 1996, (ch. 5, «Le geste élémentaire comme signifiant potentiel »).

37. Maurice MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris :
Gallimard, 1976.



72 ETUDES DE LETTRES

la présence d’ Autrui. « L’ouverture d’une dimension qui ne pourra
plus étre renfermée, 1’établissement d’un niveau par rapport au-
quel désormais toute expérience sera repérée’s. »

Comme pour 1’acrobate, le « moindre geste » délimite le plein
du vide, a partir du vide et prépare pour le sujet la redécouverte
symbolique en tragant en creux la place du signifiant. Un signi-
fiant qu’on retrouve dans les comportements-liens des malades au
réveil dans lequel le geste peut devenir langage a partir du corps,
qui a une dimension potentielle dans laquelle 1’intention signifi-
cative se retrouve a 1’état naissant®. C’est le geste méme de 1’ar-
ticulation, de I’énonciation, la forme et la structure produites par
lui qui permettent I’avénement du signifiant et le processus de
subjectivation.

Les «comportements-liens »* sont en méme temps gestes
constructeurs d’un espace potentiel et tentative de lutte contre le
danger de perte de 1’identité subjective. Ils permettent au sujet,
comme dans les objets transitionnels dont parle Diane
Chauvelot*!, ou dans les « mots-liens » qui cherchent a préserver
la continuité psychique, de faire lien par rapport a son passé au
niveau du moi. Le sujet au réveil du coma n’integre pas dans son
espace psychique un objet extérieur avec lequel il se met en équa-
tion, mais il va rester accroché a un fragment du corps, peut-étre a
cause des atteintes neurologiques ou a un clivage de soi pour faire
face au danger traumatique dans la forme d’«autoclivage narcis-
sique », dont parle Ferenczi dans son texte Analyse d’enfant avec
des adultes*?.

L’ «auto-clivage narcissique » aboutit & deux possibles stratégies
auto-thérapeutiques : le déplacement de la souffrance sur une seule
partie du corps en épargnant le reste ou le clivage d’un fragment de
la personne sous forme d’une «instance auto-perceptive » qui vient

38. Maurice MERLEAU-PONTY, Le visible et I’invisible, Paris : Gallimard,
1979.

39. Que le signifiant fondamental puisse avoir un rapport au geste se trou-
vait déja chez les cabalistes, comme le décrit Scholem, dans sa La Kabale et
sa symbolique. 11 tenait 1’aleph, le mouvement premier du larynx dans la
prononciation, comme la racine spirituelle de toutes les autres lettres et
comme contenant dans son essence tout alphabet.

40. H. Oppenheim-Gliickman, Mémoires de I’absence.

41. Diane CHAUVELOT, 47 jours hors la vie hors la mort, Paris: Albin
Michel, 1995.

42. Sandor FERENCZI, «Analyse d’enfants avec des adultes», in
Psychanalyse 4, Paris : Payot, 1982, p. 98-112.



ENTRE L’ECLIPSE DU MOI ET L’AUBE DU MONDE 73

en aide a 1’autre partie de la personne. Le sujet pour protéger une
partie de son corps et de lui méme de la présence de la mort met
cette partie hors du danger qui est repoussé dans des lieux de fragi-
lité somatique et qui expriment un abandon du fragment du corps a
un destin mortifeére. « Ce qui se déroule la devant nos yeux, c’est la
reproduction de 1’agonie psychique et physique qui entraine une
douleur incompréhensible et insupportable » (Ferenczi). Le « com-
portement-lien », comme premiére « mise en forme » (Gestaltung)
du geste infiltré par la mobilité retrouvée de 1’inconscient ou,
comme écrit H. Oppenheim, une «mise en acte de 1’Inconscient
dans le corps » permet ainsi la conservation du soi, la survie psy-
chique, la continuité psychique du sujet en attendant que d’autres
formes d’auto-conservation de soi soient rétablies dans le processus
du réveil. Formes qui redessinent 1’espace du réve et de 1’oubli.

8. Conclusion

« Nous interrogeons notre expérience, dit Merleau-Ponty dans
Le Visible et I’invisible, précisément pour savoir comment elle
nous ouvre a ce qui n’est pas nous. Il n’est pas méme exclu par 1a
que nous trouvions en elle un mouvement vers ce qui ne saurait
en aucun cas nous étre présent en originel, et dont I’absence irré-
médiable compterait au nombre de nos expériences originaires. »

Les expériences de 1’absence et de 1’éloignement du monde, mi-
neures dans la syncope et majeures dans le coma, ouvrent la percep-
tion d’un «intervalle négatif», qui donne vue a une invisible
dimension de la chair au-dela du visible. Elles font revivre le
« geste originaire » (expérience premiere de la perception), posé
dans son rapport radical avec 1’étranger et I’étrangeté. Comme le dit
Freud, étranger en moi et étranger qui se trouve en dehors de moi.

Mais ce proces n’est pas sous I’égide du moi. On doit avoir un
dessaisissement qui porte a ne pas €tre et qui fait de la perception
premieére une expérience primordiale de perte, une sorte d’auto-
kenosis. Il y a un temps premier de coincidence de 1’étre au point
d’extériorité ou il fait chair avec la chose et qui le rend étranger
hors de lui sans le support d’aucun moi. Se réalise ici une absence
primordiale dans 1’€tre mis en évidence paradoxalement par la
présence d’Autrui. « Pour qu’Autrui soit vraiment Autrui [...] il
faut et il suffit qu’il ait le pouvoir de me décentrer, d’opposer sa
concentration a la mienne. Il faut et il suffit que le corps d’ Autrui
que je vois, sa parole que j’entends, me présentent a leur maniére
ce 4 quoi je ne serai jamais présent, qui me sera toujours invi-
sible, dont je ne serai jamais directement témoin ».



74 ETUDES DE LETTRES

Une absence donc qui a comme point de départ et comme point
d’arrivée la présence d’Autrui. Percevoir Autrui, c’est
toujours percevoir 1’autre d’ Autrui et cela implique se tenir hors de
soi. Une expérience de subjectivation ou le sujet peut se retrouver a
travers 1’autre (1’accueil de 1’autre) dans 1’intersubjectivité. C’est
I’espace de I’aida®, et de son mode de donation, le jiakaku (auto-
aperception), qui n’est pas une simple relation mettant en rapport
les existences séparées mais le lien commun originaire de ces exis-
tences multiples, ot chacune d’entre elles ne peut se constituer en
un soi individuel qu’a partir de ce fondement. A travers cette expé-
rience de 1’aida, on refait 1’expérience des origines. Les origines ou
le «vide qui paraissait une faille dans la continuité de 1’étant s’in-
verse et s’ouvre a 1’infini dans le vide éclaté. La déchirure du rien:
unique éclair de 1’étre », écrit Maldiney**. Déchirure et éclair, a
I’aube du monde et de soi, sur lesquels s’ouvre le travail ou I’échec
thérapeutique, comme celui de toute subjectivation.

Graziano MARTIGNONI

BIBLIOGRAPHIE CHOISIE

Graziano MARTIGNONI, « Perdita di peso, mancanza di peso: il
paesaggio interno dell’inconsistenza», in Ponzio Pilato o del
giusto giudice, éd. Claudio Bonvecchio, Padova: CEDAM, 1997.

Graziano MARTIGNONI, « La guerra sottile », in I/ nuovo volto di
Ares o il simbolico della guerra post-moderna, éd. Claudio
Bonvecchio, Padova: CEDAM, 1999.

Graziano MARTIGNONI, «Chimeres, mélanges et identité.
L’homme et I’animal au temps du banal », in Revue européenne
de sciences sociales, t. XXXVII, 115 (1999).

Graziano MARTIGNONI, Boris Luban-Plozza, La felicita senza
riposo, Torino : Centro Scientifico Editore, 2000.

Graziano MARTIGNONI, Boris Luban-Plozza, Inventare il pre-
sente, Torino : Centro Scientifico Editore, 2000.

Graziano MARTIGNONI, «Il dolore banale e la fragilita», in
Janus. Rivista di etica, 1 (2001), Roma.

43. Bin KIMURA, Ecrits de psychopathologie phénoménologique, Paris :
PUF, 1992.
44. H. Maldiney, L’art, I’éclair de I’étre, p. 23.



	Expérience de  subjectivation entre l'éclipse du moi et l'aube du monde

