Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (2002)
Heft: 2-3
Artikel: A propos de la rencontre thérapeutique
Autor: Brokatzky, Christian
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE

Situé au fondement de la pratique clinique et de la psychothérapie, le
phénomeéne de la rencontre reste pourtant rarement interrogé en tant que tel
dans la littérature psychologique contemporaine. Nous proposerons d’explo-
rer certaines dimensions fondamentales du phénoméne, considérant égale-
ment les questions de méthode qui se poseront chemin faisant. Nous
chercherons ainsi a éclairer I’exercice de la psychothérapie a partir de son
sol, c’est-a-dire a partir des conditions mémes qui sous-tendent globalement
son avénement comme pratique de soin aupres d’autrui.

«Rencontrer un homme, c’est €tre tenu en
éveil par une énigme!.»

Il parait toujours difficile de prendre la mesure de 1’époque que
nous vivons. Dans le champ de la psychothérapie, et plus large-
ment dans celui de la psychologie clinique, des tendances géné-
rales font néanmoins ressortir, par contraste avec une époque
antérieure, des conceptions dominantes de 1’homme, une idée du
rapport a autrui et du soin spécifiques. Aussi, par dela la difficulté
de pouvoir ramener un tel polymorphisme conjoncturel a une for-
mule clé, nous pouvons tout de méme repérer clairement des
points de fuite dominants, avec lesquels ce travail aura a débattre.

Pour le dire d’emblée et de maniére relativement succincte,
nous situerons notre réflexion dans un certain décalage avec les
valeurs objectivantes actuelles qui, si elles sont a entendre dans le
champ de la psychologie, n’en indiquent pas cependant la voie a
suivre pour autant et dans toutes les causes. De notre point de

1. Emmanuel LEVINAS, «La ruine de la représentation » (1959), in En dé-
couvrant I’existence avec Husserl et Heidegger, Paris : Vrin, 1967, p. 125.



22 ETUDES DE LETTRES

vue, I’homme n’y fait en effet que dire ce qu’il voit de lui-méme
en un état de sa situation et sous I’horizon de sens d’une pensée
qui vise globalement son appréhension en tant qu’objet de
connaissance.

L’étre et le temps des hommes n’est pourtant pas tout a fait
celui des objets. Et cela nécessite quelques aménagements, voire
une mise au point décisive. En effet, ce n’est pas parce que le pro-
greés technique amene linéairement avec lui nombre d’améliora-
tions dans notre vie quotidienne que les théories sur I’homme
n’en deviennent avec le temps pour autant plus respectueuses de
notre vie au quotidien. Qui distingue 1’homme des objets voit ef-
fectivement un écart significatif dans la facon de les comprendre,
qui ne repose aucunement sur une loi d’équivalence de leur déter-
mination de sens. Cet écart se manifeste dans la méthode choisie
pour les approcher. L’homme n’est pas un objet. Sans doute. Or,
demande Henri Maldiney: «Si I’homme n’est pas un objet, que
signifie 1’objectivité des sciences humaines, en particulier de la
psychologie 7°»

Cette question sans concession a le mérite de stimuler la pen-
sée. Nous proposerons de la travailler a partir d’un phénomene de
notre vie d’étre humain — la rencontre — souvent vécu dans
notre vie quotidienne et pourtant si peu questionné dans le champ
de la psychologie qu’il en devient probablement emblématique
d’un oubli plus général a 1’endroit de I’homme dans cet espace de
pensée. La disparition n’est cependant pas celle du réel, mais bien
celle de notre acces a lui. L’homme n’est en effet pas seulement
ce dont on parle. Il est également ce a partir de quoi «je» parle.
En ce sens, il sera question ici de lui restaurer une part de subjec-
tivité.

Théme et argument

Partant d’une mise en vue de I’expérience de la rencontre ap-
préhendée dans sa quotidienneté, nous chercherons a comprendre
le sens de sa manifestation dans le champ de la psychothérapie. A
mi-chemin entre une réflexion sur la pratique clinique et 1’argu-
ment théorique, nous proposerons d’aborder un certain nombre de
considérations fondamentales qui sous-tendent la situation psy-
chothérapeutique au sens général et en deca des questions tech-

2. Henri MALDINEY, « Comprendre», Revue de Métaphysique et de
Morale, 1-2, 1961, p. 35.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 23

niques et théoriques liées aux différents choix d’école. Notre
seule préoccupation sera de questionner le phénomene de la ren-
contre lorsqu’il se manifeste en ce domaine particulier des rela-
tions sociales, sans déroger a I’impératif de 1’éclairer en tant que
tel, au plus proche de son avénement et au cceur de 1’expérience
vécue ainsi engagée.

Autrement dit, nous chercherons a comprendre le phénoméne
de la rencontre dans ses possibilités inaugurales. En effet, comme
les tenants des différentes orientations théorico-cliniques s’accor-
dent généralement a reconnaitre que 1’expérience de la rencontre
constitue un préalable indispensable a I’ouverture et au déroule-
ment d’une psychothérapie, il y a lieu de se demander ce que son
expérience vécue engage de si particulier sur le plan des réalités
humaines. Partant du constat de 1’éclatement actuel des pratiques
dans le champ psychothérapeutique®, un tel impératif nous semble
susceptible de favoriser une meilleure compréhension des dimen-
sions fondamentales qui sous-tendent la pratique de la psychothé-
rapie, en 1’éclairant génétiquement 2 partir de son sol*. Cette
analyse se situe ainsi avant toute initiative théorétique propre,
sans manquer d’avouer des affinités avec certaines, et se donne
pour tiche de mettre en évidence certaines conditions de possibi-
lité de la psychothérapie elle-méme. Il faut entendre ici: de son
action.

Pour mener ce projet a terme, nos points d’appui s’étaieront
dans les voies de recherche ouvertes par la phénoménologie en
particulier. Et ce recours sera d’une grande nécessité, tant «il est
vrai, comme le dit Charcosset, que c’est de 1’attention au plus
simple que naissent toujours pour la pensée les plus vives diffi-
cultés’». Rappelons que 1’apport de la phénoménologie a la com-
préhension du champ de la psychothérapie et de la psychiatrie est
de proposer de revenir a la chose méme (Husserl), suggérant une
écoute et une méthode d’éclaircissement des phénomenes qui ont
cours dans le champ de la présence humaine et I’acceés au monde
commun. Sa contribution, relevons-le, est d’origine philosophique

3. Nicolas Duruz, Psychothérapie ou psychothérapies ? Prolégoménes a
une analyse comparative, Neuchatel : Delachaux et Niestlé, 1994,

4. On parle alors des «facteurs non-spécifiques » de la psychothérapie,
contribuant probablement d’ailleurs a en sous-estimer 1’importance. Notre
entreprise ira dans le sens inverse.

5. Jean-Pierre CHARCOSSET, «Présent», in Présent a Henri Maldiney,
Lausanne: L’Age d’Homme, 1973, p. 33-34.



24 ETUDES DE LETTRES

et son principe de nature méthodologique. Elle ne constitue a ce
titre aucunement, et ce serait mal la comprendre, un «systéme de
résultats » et de conceptions théoriques applicables a tel ou tel do-
maine particulier, telle la psychothérapie par exemple®. Son re-
cours s’est en quelque sorte imposé€ de lui-méme face au vide
relatif des textes qui traitent de la rencontre dans le champ de la
psychologie, lorsque ceux-ci n’étouffent pas tout simplement
1’étoffe du phénomene dans 1’étau aseptisé de 1’objectivité a tout
va.

Nous interrogerons donc I’un des fondements de la pratique
clinique. Un tel mouvement est actuellement nécessaire selon le
psychiatre Rojas Urrego : «il [...] est apparu important de revenir
aux sources, dans une période de 1’histoire de la psychiatrie ou,
dans un souci de précision “scientifique” et de rejet passionné du
subjectif, cette discipline risque de perdre 1’objet méme de son
existence’.» L’invitation est & saisir au vol. Relevons toutefois,
pour €tre un tant soit peu critique vis-a-vis de notre propre entre-
prise, qu’elle correspond, en d’autres termes, a vouloir remonter
au fondement de 1’acte psychothérapeutique, a ce qui constitue sa
base, son point de support, de maniére analogue, pourrait-on dire,
aux biologistes qui révent, quant a eux — et cela constitue en tous
points une mythologie — de remonter aux origines de la vie bio-
logique. Le travail des psychologues et des psychiatres d’orienta-
tion phénoménologique va dans ce sens, mais dans un sens
seulement. Car, il reléve toutefois moins du mythe qu’il ne consti-
tue une tentative de répondre déja aux nécessités indiquées dans
leur pratique clinique par la rencontre avec la psychose en parti-
culier, c’est-a-dire au plus preés des problématiques fondamentales
de I’existant. '

L’autre, en dega du transfert : phénoménologie et psychana.lyse

L’ancrage phénoménologique de ce travail ne le rend cependant
pas complétement étranger, ni seulement voisin, des conceptions
psychanalytiques, propres a servir par ailleurs une compréhension
dynamique et éclairante de I’expérience clinique selon nous. Les
points de convergence et de divergence entre les deux approches
ne seront toutefois pas développés ici; par souci de réserve, plus

6. Arthur TATOSSIAN, «La phénoménologie des psychoses», L’Art du
comprendre, 2° éd. 1997.

7. Alejandro RoJAs URREGO, Le phénoméne de la rencontre et la psycho-
pathologie, Paris : PUF, 1991, p. 6.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 29

que par souci de cohérence. En effet, la plupart des phénoméno-
logues et des psychanalystes s’accordent pour dire que les deux
perspectives relévent de niveaux de compréhension différents, et
ne s’excluent des lors nullement en tant que tels sur un plan lo-
gique. Nous pourrions en effet dire que la psychanalyse propose
une théorie et une pratique particuliere du soigner qui se situe en
aval du questionnement porté par la phénoménologie sur les fon-
dements mémes de cette pratique. La psychanalyse tend ainsi a
éclairer la pratique clinique a partir de son cadre de pensée (théo-
rie des pulsions, du transfert, du désir et des relations d’objet no-
tamment), sensible aux fondements de la subjectivité sur un plan
psychique, et soulignant du coup un aspect déja particulier de la
question, préfigurant une interprétation possible du phénoméne
dans ses liens avec 1’histoire singuliére du sujet (la rencontre est
alors le plus souvent pensée a partir du transfert®). La psychana-
lyse constitue alors une tentative d’éclairer la question de la ren-
contre, sans pourtant suffire, osons I’hypotheése, a dé-couvrir sa
logique inaugurale.

En effet, la psychanalyse n’a pas le monopole de la question du
sens (et elle ne 1’a jamais demandé), non seulement parce qu’elle
est toujours au-delad de la question ontologique (que signifie étre
homme ?, question qu’elle relegue a une certaine philosophie,
qu’il nous faudra précisément interroger), mais également et sur-
tout parce qu’elle consiste en une méthode d’interprétation du
psychisme occupée davantage a comprendre le sens sémantique
des actes (pensés et agis) du sujet (ceux du psychanalyste et ceux
du patient) qu’a décrire la dimension stylistique et essentielle de
son existence (ou de leur co-présence mutuelle). Or, c’est cette
derniére dimension qui nous intéressera en particulier ici.

L’autre, en deca du transfert: voila donc ce que pourraient étre
— en guise de sous-titre — les termes limites de notre étude. Car,
c’est bien a partir de I’expérience d’altérité (parler de soi a un
autre que moi), transcendant celle d’un sujet qui serait clos sur
lui-méme comme seul horizon de compréhension, et en acceptant

8. En psychanalyse, le transfert désigne le processus par lequel un sujet
actualise certains désirs inconscients « sur certains objets dans le cadre d’un
certain type de relation établi avec eux et éminemment dans le cadre de la
relation analytique. Il s’agit 12 d’une répétition de prototypes infantiles
vécue avec un sentiment d’actualité marqué». Jean LAPLANCHE et Jean-
Bertrand PONTALIS, Vocabulaire de Psychanalyse, Paris : PUF, 1992 (1967),
p. 492.



26 ETUDES DE LETTRES

I’existence du transfert et son corollaire processuel dynamique
(que nous n’aurons donc pas I’espace de développer ici), que le
théme de la rencontre sera posé. Autrement dit, nous entendrons
conduire une phénoménologie du préalable au transfert, cher-
chant a comprendre sur quoi repose la possibilité méme de celui-
1a. Le ce-qui-ouvre, suscité et suscitant, on le sent, appellera ainsi
une attention et une approche ouverte de la question, déliée de la
réponse donnée par les seuls psychanalystes, en ce sens qu’elle
dépasse, comme déja dit, les seules dimensions retenues par
I’écoute psychanalytique (au sens strict et dés lors forcément
grossi).

La rencontre dans le champ de la psychologie

Une recherche sur la littérature spécialisée ameéne a constater
que le phénomene de la rencontre est peu traité dans la littérature
psychologique et psychiatrique contemporaine. Il est rare qu’une
étude lui soit en effet consacrée et sa mention, toujours furtive,
dépasse rarement 1’allusion implicite dans la plupart des textes
consacrés a la psychothérapie®. Pourtant, comme nous I’avons dit,
le phénomene de la rencontre s’inscrit au fondement de la pra-
tique clinique. La psychologie clinique s’y enracine méme entie-
rement comme projet de compréhension de 1’homme. Une telle
contradiction peut donc surprendre, puisqu’elle pointe un man-
quement d’autant plus inattendu qu’il apparait dans un domaine
d’expérience et de connaissance dont I’ambition est d’éclairer, de
son point de vue, les actes constitutifs de 1’existence humaine.

Si le constat d’une quasi absence s’impose dans le champ des
publications, la disparition n’est cependant pas complete de 1’uni-
vers de nos discours. Il est fréquent, en effet, que nous parlions de
«rencontre » pour évoquer une expérience centrale qui a lieu dans
le champ ou au cours du processus thérapeutique (sans toujours

9. Mentionnons toutefois: Jean-Louis GRIGUER, «La rencontre: ap-
proche phénoménologique et psychanalytique », in Jean-Claude BEAUNE,
Phénoménologie et psychanalyse: étranges relations, Seyssel: Champ
Vallon, 1998, p. 134-144; Raphaél CELIS, « Phénoménologie de la rencontre
thérapeutique: réflexion sur 1’apport de L. Binswanger», in Paul
JONCKHEERE, Phénoménologie et analyse existentielle, Bruxelles: De
Boeck-Wesmael, 1989, p. 117-131. Les travaux psychanalytiques évoquent
la rencontre, le plus souvent toutefois comme un synonyme des premiers en-
tretiens. Voir néanmoins : Jean KLAUBER, La rencontre analytique : ses diffi-
cultés, Paris : PUF, 1984.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 27

lui donner d’ailleurs le méme sens, selon 1’orientation théorique
choisie), de la méme manieére que nous utilisons ce mot quoti-
diennement pour parler de certaines expériences fondamentales
de notre vie intime d’étre humain : rencontre quotidienne, amou-
reuse, amicale, professionnelle, a chaque fois susceptible d’incli-
ner notre destin. C’est du moins ’'un des effets qui la porte
intuitivement a notre vue, et qui la différencie du cours habituel
d’une relation.

Pourquoi donc, malgré son importance, son étude n’a-t-elle pas
sa place dans le champ de la psychologie clinique ? Serait-ce le
produit du treés large primat accordé au sujet dans nos théories ac-
tuelles (flanquant tout ce qui le dépasse sous la banniére du social
ou dans le creuset d’une philosophie de la relation, déclarée hors
champ)? Y voit-on peut-étre une difficulté pour la psychologie
contemporaine d’explorer les figures de 1’entre-deux (1’entre-
deux sujets en 1’occurrence), territoire suspect pour les chercheurs
d’icdnes fixes (le psychique d’un c6té, le social de 1’autre), quand
ce «territoire » ne se trouve pas tout simplement réduit a la seule
recherche des régles pragmatiques de la communication hu-
maine ?7 Ou est-ce peut-étre, comme le dit Binswanger qui se
place en psychiatre phénoménologue, parce que «ce qui est exis-
tentiellement pour nous le plus proche, c’est-a-dire de nous-
mémes et notre relation avec nos proches, nous apparait
théoriquement toujours en dernier lieu seulement »?'°

Répondre a ces questions ne sera pas 1’objectif de cette étude.
Nous ne pourrions le faire d’ailleurs qu’a mieux savoir ce que le
phénomeéne de la rencontre implique sur le plan de I’expérience
vécue, ce que pour le moment nous ne savons guere et qui sera
justement la tiche principale de ce travail. Ces questions invitent
a porter le regard sur une dimension fondamentale de 1’exercice
thérapeutique qui apparait, notons-le, dans un jeu de présence-ab-
sence attisant 1’ceil. Cette fagcon d’apparaitre — en demi-teinte —
nous parait devoir étre relevée, puisqu’elle indique en méme
temps la voie que nous devrons suivre. En effet, pour ne pas ra-
jouter au flou préexistant et autoriser la levée de toute ambiguité,
nous devrons favoriser une mise a jour du phénomene, autrement
dit et au-dela du simple jeu de mot, viser son éclaircissement.

10. Ludwig BINSWANGER, « De la psychothérapie » (1935), in Introduction
a l’analyse existentielle, Paris : Minuit, 1971, p. 122.



28 ETUDES DE LETTRES

Pour le psychologue clinicien, la rencontre — ou plut6t 1’ac-
tion qui la soutient: le rencontrer et ses avatars et échecs —
constitue le point d’origine de son travail. Il I’ouvre et en inau-
gure I’espace potentiel. Rien de moins. C’est 12 méme son site.
Autant dire donc qu’en dehors de ce travail préalable, la psycho-
logie clinique repose donc sur un espace blanc, un vide de pensée
dans ’interface exact ou elle trouverait pourtant justement a s’in-
carner. Autrement dit, penser la psychologie clinique a partir du
phénomene de la rencontre reviendra a vouloir la penser a partir
de son noyau d’expérience.

Questions de méthode : attitude phénoménologique et attitude
naturelle

Il y a plusieurs fagons possibles de poser la question de la ren-
contre. Lorsque les sciences psychologiques ou sociales 1’interro-
gent, elles le font a partir des présupposés spécifiques qui fondent
leur cadre de pensée théorique. A cheminer de la sorte toutefois,
les voies empruntées ne menent pas toutes au méme endroit, car
chaque application théorique aboutit a la construction d’une re-
présentation de chose particuliére qui ne fait que revenir en retour
a la représentation particuliere du monde d’ou elle émane. Vouloir
signifier notre expérience du monde et d’autrui selon une théorie
préalable, indique en effet toujours en sous-ceuvre une «option
[prise] sur I’homme », procédant « d’une certaine idée arrétée » de
lui, et conduisant vers un horizon de sens particulier!!.

Aller dans un sens ne veut donc dés lors pas encore dire com-
prendre le sens de ce qui est interrogé. Et c’est tout a la fois
I’aveu modeste et la limite interne des différentes sciences rela-
tives et objectivantes (psychologisme, biologisme, anthropolo-
gisme..) de reconnaitre qu’elles ne peuvent connaitre réellement
et totalement ce qu’elles prétendent pourtant éclairer unanime-
ment de leur savoir. Une question se pose alors, et Husserl 1’a for-
mulée ainsi au début du siécle: «d’ou sais-je, moi qui connais, et
d’oll puis-je jamais savoir avec certitude, que ce ne sont pas seu-
lement mes vécus, ces actes de connaitre, qui existent, mais aussi
ce qu’ils connaissent [...]?!%» Cette mise & la question du pouvoir

11. Henri MALDINEY, «L’existant» in Penser [’homme et la folie,
Grenoble : Millon, 1991, p. 298-299.

12. Edmund HUSSERL, L’idée de la phénoménologie, Paris: PUF, 1994
(1950), p. 41.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 29

éclairant de la connaissance, celui en particulier proposé par les
sciences naturelles (ceuvrant a 1’objectivité des choses), constitue
le point de départ de la phénoménologie philosophique qui, suite
a Hegel, entend opérer un retour a la chose elle-méme. Ce veeu
est dés lors devenu «1’expression premiére et derniére » de toute
phénoménologie!?.

Comme approche critique et rigoureuse de nos savoirs, et plus
fondamentalement comme une mise en vue de 1’expérience vécue
qui les fonde, la phénoménologie distingue a cet effet deux types
d’expérience que nous pouvons faire quotidiennement du monde,
d’autrui et des choses. Une expérience directe (qui engage, disait
Dilthey, notre compréhension de celles-12) et une expérience mé-
diatisée, qui consiste a appliquer a leur endroit un savoir concep-
tuel et pré-jugé (revenant a expliquer les choses). Faire appel a
une théorie explicative, et consécutivement ou réciproquement a
une technique qui la sert, revient en effet a poser sur le monde
(percu comme une étendue a signifier, au sens cartésien classique)
un acte de connaissance conceptuel, alors que tenter de sentir et
d’expliciter la maniére dont notre propre présence au monde s’in-
dique, au plus prés du mouvement méme qui I’a vu naitre, reléve
plus fondamentalement d’une détermination d’étre qui s’éprouve,
quant a elle, au plus preés du rapport aux choses. Bien que ces
deux types d’expérience sont sans cesse entremélées au quotidien,
nous les différencierons par souci de clarté.

Si la premiere révele prioritairement un monde constitué d’ob-
jets a connaitre, vis-a-vis duquel nous nous situons d’emblée
comme sujet connaissant (mais du coup aussi comme objet a
connaitre pour nous-mémes), la seconde tend a révéler notre étre
méme a ce monde dans I’unité indivisible et dans 1’éclaircie de la-
quelle nous sommes nous-mémes mis en lumiére comme étre par-
ticipant et sentant. Nous y sommes révélés comme existant au
sens non trivial du mot (ek-sistere: hors de toute contenance, de
toute fixation définitive), ainsi manifestés en tant que présence
(prae-sens: étre a I’avant de soi, 1a, dans I’espace de son pouvoir
étre propre). L’attitude naturelle tendrait a ob-jectiver le réel (le

13. La phénoménologie est communément définie comme la science de
I’expérience, la science des phénomenes. L’expression ici citée est d’Henri
MALDINEY, « Le dévoilement des concepts fondamentaux de la psychologie
a travers la Daseinsanalyse de L. Binswanger» (1963), in Regard, parole,
espace, Lausanne : L’Age d’Homme, 1994, p. 89.



30 ETUDES DE LETTRES

jeter en face) pour le signifier, passant donc inversement par une
mise a distance pour le saisir, nous révélant par 12-méme dans un
détachement contemplatif vis-a-vis du monde, d’autrui et de
nous-mémes. Si la phénoménologie opere donc la mise entre pa-
renthése des savoirs hérités de 1’attitude naturelle (ce qu’elle
nomme réduction phénoménologique), c’est parce que ceux-ci re-
levent donc d’un savoir spéculatif et établi de fagon inférentielle
sur le monde, a partir de données établies indépendamment de
I’expérience qui suscite leur actualisation. Par le biais de leur
mise hors jeu, la phénoménologie vise ainsi un retour aux fonde-
ments de notre présence primordiale aux choses et au monde (tel
qu’il est mien), au plus prés de 1’accueil que nous réservons a
toute chose, avant toute saisie thématique comme objets de pen-
sée (re)présentés : « Revenir aux choses mémes, c’est revenir a ce
monde avant la connaissance, dont la connaissance parle toujours,
et a I’égard duquel toute détermination scientifique est abstraite,
signitive et dépendante, comme la géographie a 1’égard du pay-
sage ou nous avons d’abord appris ce qu’est une forét, une prairie
ou une riviére!'4».

La phénoménologie n’entend donc pas fixer le quoi des choses,
mais bien plut6t leur comment. Car, c’est 1a, affirme-t-elle claire-
ment, dans le /la de ’encontre que nous en faisons, que réside
I’agora du sens, selon une expression appropriée de Maldiney.
« Phénomeéne — le se-montrer-en-soi-méme — signifie un mode
d’encontre privilégié de quelque chose!>.» Il s’agit en d’autres
termes de s’entendre dans la proximité de notre ouverture a toute
chose ou la forme (le comment) et le sens (le quoi) co-incident
comme unité dans le phénomene.

Positivité et phénoménalité se trouvent ainsi opposés dans 1’ac-
cueil réservé aux choses. Hormis le fait que ce dualisme abrupt
des points de vue ne résisterait pas longtemps a la critique
(puisque leur conjonction fonde notre quotidien), relevons que ces
modes d’acces indiquent tout de méme des modes de présence
aux choses radicalement différents. Alors que 1’approche phéno-
ménologique tend en effet a rappeler le principe d’une unité de
sens prévalante a toute distinction arbitraire entre un sujet et un

14. Maurice MERLEAU-PONTY, Phénoménologie de la perception, Paris :
Gallimard (Tel), 1945, p. III.

15. Martin HEIDEGGER, Etre et Temps, Paris: Authentica (trad. G.
Martineau), 1985 (1927), p. 44.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 31

objet, 1’attitude naturelle tendrait a soutenir une telle distinction,
mettant en vue un sujet de raison occupé a décrire et a mesurer
objectivement des faits. Elle tend ainsi a voir dans ’homme
qu’elle objective un organisme psycho-physique (ou bio-psycho-
social), mi par des lois causales et diffracté (le terme est je crois
de Tatossian) en plusieurs régions articulables les unes aux autres
(corps, conscience, psyché, langage, socialité,...) et le monde
comme un composé d’objets plus ou moins organisés entre eux.

Rapports entre la psychologie clinique et la phénoménologie

Les apports de la phénoménologie, d’origine philosophique,
provoquent un changement de perspective conséquent dans la
facon de concevoir la pratique clinique. L’articulation entre les
deux champs est difficile, comme le reléeve Blankenburg, parce
que «les recherches phénoménologiques doivent étre entreprises
contre le courant de la facon dont la science se comprend elle-
méme!6. »

Or, rappelons que la psychologie clinique travaille justement
principalement selon la méthode objective empruntée aux
sciences naturelles et qu’elle tend ainsi a appliquer les modéles
explicatifs inspirées par celle-ci dans son effort pour saisir les
réalités sensibles auxquelles elle a affaire. Elle place ainsi le psy-
chologue en situation de procéder a la fois par projection — sur le
plan de I’expérience vécue — d’une théorie explicative qui, par
inférence, donnera sens aux actes et aux pensées qui s’y dé-
ploient, et par abstraction, opérant des va-et-vient entre la situa-
tion singuliere du sujet et une conception générale qui le signifie
au regard d’un systeme plus globalement donné (psychopatholo-
gique, par exemple). Ainsi, sa démarche vise trés généralement a
interpréter les signes percus sur le fond d’un systéme théorique
pré-établi et a considérer, dans ses formes les plus rigides, le sujet
rencontré comme un cas clinique qui se montre dans ce qu’il dit et
fait sous 1’angle fermé d’une sémiologie a finalité typologique. La
critique phénoménologique est sans concession sur ce point: une
telle approche est des lors décrite comme « inauthentique », parce
qu’elle emprunte sa méthode aux sciences naturelles, fonciére-
ment étrangeres aux réels enjeux de la psychologie :

16. Wolfgang BLANKENBURG, La perte de l’évidence naturelle. Une
contribution a la psychopathologie des schizophrénies pauci-symptoma-
tiques, Paris : PUF, 1989 (1971).



32 ETUDES DE LETTRES

Une méthode [...] n’est authentique que si elle est en accord
avec la spécificité de son objet, que si elle s’articule selon la
concordance intérieure de cet objet qui forme un tout organique
avec lui-méme. Or I’objet de la psychologie positive est hétéro-
gene et, d’autre part, la reconnaissance originaire de son iden-
tit€ n’est jamais effectuée dans une donation originale.
Psychogénése sans historicité, Gestalt sans Gestaltung, réflexo-
logie sans véritable comportement, comportement sans sujet,
sujet réduit a la pure fonction de « Percipiens », tous ces modes
de la psychologie positive ont en vue une généralité séparée de
I’individualité concrete, et cette généralité, variable de I'un a
’autre, est celle d’une structure abstraite qui vise a 1’objectivité
en court-circuitant la réalité. Plus simplement la psychologie
positive passe outre a la dimension essentielle de 1’homme réel
dont I’existence, comme dit Hegel, n’est pas positivité, mais
destin!’.

L’approche objectivante dispenserait donc de rencontrer autrui
comme étre de destin. Pourquoi donc ? Parce que I’implication
minimale du thérapeute n’est alors plus en mesure de signifier
quoi que ce soit pour le patient et pour lui-méme dans I’instant de
leur co-présence, placé qu’il se trouve en position d’observer ce
qu’il a mis en face de lui. Il est ainsi loin de son site. En effet,
vouloir comprendre autrui sur le fond d’un systéme hétérogene
d’idées pré-concues (mode de présence qui peut s’avérer utile du
point de vue du savoir acquis sur le plan sémiologique, mais qui
revient fondamentalement a s’emparer d’autrui a cette fin) re-
vient a positionner ce dernier hors de la situation méme ou il se
présente & moi (et ou lui-méme pourrait s’entendre dans 1’expé-
rience d’une rencontre avec moi et avec lui-méme). A procéder
de la sorte, le thérapeute pense le monde et autrui sous 1’horizon
de sens déja fermé d’une table d’orientation précongue, d’ou il si-
gnifiera mécaniquement ceux-la et par 1a méme sa propre facon
de s’y trouver. Accueillir et saisir n’ont, on le voit, pas le méme
sens, puisqu’il en va dans 1’accueil d’une disposition fondamen-
tale de 1’étre-avec-autrui, alors que le saisissement en est déja un
mode particulier, manifestant une réduction de notre ouverture a
lui, comportant le risque d’une réification que je qualifierais vo-
lontiers de muséologique.

17. H. Maldiney, « Le dévoilement des concepts fondamentaux de la psy-
chologie a travers la Daseinsanalyse de L. Binswanger », in Regard, parole,
espace, p. 87.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 33

Sur ce point, Binswanger, rapportant un mot de Flaubert et sen-
sible a une démarche psychiatrique inspirée par la psychanalyse et
la phénoménologie philosophique, nous avait en son temps déja
sensibilisé au danger de statuer trop rapidement sur la vérité des
interprétations portées dans le champ psychothérapeutique. Il in-
vitait a propos de la souffrance humaine de renoncer a «la rage de
vouloir conclure », entendons «ce besoin passionné de tirer des
conclusions!®.» Il avait en ses termes, et A travers toute son
ceuvre, critiqué le réflexe entomologiste hérité d’ Aristote et souli-
gné I’insuffisance du seul regard naturaliste appliqué a la psycho-
pathologie et a la pratique clinique. Face a la souffrance humaine,
avait-il dit en substance, la formation de 1’esprit scientifique du
soignant (basée sur une psychopathologie héritée de la physique
et de la biochimie) n’est en effet pas a la mesure de la tache, tou-
jours prise dans 1’entrelacs naturaliste posé€ sur 1’homme. Il s’agi-
rait bien plutdt, pour paraphraser Kierkegaard, de se demander ce
que signifie étre un homme'?, afin de pouvoir laisser une place &
I’intuition de notre propre réflexivité.

Précisément, la démarche phénoménologique soutient fonda-
mentalement 1’idée que I’expérience vécue fait toujours sens pour
celui qui la vit. Elle propose ainsi de comprendre 1’expérience
vécue au plus pres du sens qu’elle prend pour ce dernier (le
monde en tant qu’il est mien). Autrement dit, comprendre une si-
tuation concréte, c’est se demander dés lors comme clinicien
comment elle est possible pour le sujet lui-méme :

Le phénoménologue, analysant I’expérience vécue psychopa-
thologique, considere celle-ci tout d’abord, non pas comme
I’espece (species) conceptuellement fixée d’un genre psychopa-
thologique pour revenir y travailler par la réflexion; mais au
contraire il cherche a se familiariser avec les significations que
I’expression verbale du malade éveille en lui, a se voir lui-
méme dans le phénomeéne psychique anormal indiqué par le lan-
gage. Au lieu de réfléchir a sa relation avec d’autres
phénomenes psychiques anormaux et a ses conditions

18. Ludwig BINSWANGER, « Sur la direction de recherche analytico-exis-
tentielle en psychiatrie» (1946), in Analyse existentielle et psychanalyse
freudienne : discours, parcours, et Freud, Paris : Gallimard, 1970 (1946),
p.51-84.

19 Soeren KIERKEGAARD, Le concept d’angoisse, Paris : Gallimard, 1976
(1844).



34 ETUDES DE LETTRES

d’apparition, il ne cherche que les signes distinctifs immanents
a cette expérience vécue psychopathologique et que I’on peut
découvrir en elle?.

L’approche phénoménologique en psychologie clinique n’offre
donc pas une théorie supplémentaire de I’homme (qui s’oppose-
rait ainsi a la psychanalyse ou a 1’approche cognitive dans le
champ de la psychopathologie), mais consiste en un effort en vue
d’expliciter les fondements mémes de cette pratique. Elle est une
«attitude », selon Naudin, Pringuey et Azorin?!. Son rapport avec
la psychologie clinique, la psychiatrie et la psychothérapie est
ainsi un rapport d’«implication» et non d’application: «il ne
s’agit pas d’appliquer une philosophie a la psychopathologie,
mais [d’engager] une implication fondamentalement différente de
la subjectivité psychiatrique dans sa rencontre avec le monde
d’autrui qualifié de pathologique??.» Tatossian de préciser: «La
phénoménologie refuse tout préjugé et le systeme des résultats
d’une psycho(patho)logie phénoménologique en serait aussi un».
Ce dernier précisera qu’elle est «une maniére de toujours tra-
vailler en flux?3.» Les rapports entre la philosophie et la psycho-
logie clinique concernent donc la situation du thérapeute
lui-méme, autant que celle du patient, et celle combinée de leur
rencontre.

La rencontre comme phénoméne

Ce que nous avons dit jusqu’a maintenant ameéne a poser le
point de départ suivant: nous n’aborderons pas la rencontre
comme un théme philosophique, ni méme psychologique, mais
comme une expérience vive, un événement. C’est une différence
de taille qui impliquera que nous devions a présent tenter d’en
rendre compte du point de vue de 1’expérience vécue par le sujet,
et non de la décrire comme un fait, advenant 1a, sous nos yeux,
dans un espace et un temps donnés et sous le jour d’une théorie

20. Ludwig BINSWANGER, «De la phénoménologie» (1923), in
Introduction a I’analyse existentielle, Paris : Minuit, 1971, p. 116.

21.Jean NAUDIN, Dominique PRINGUEY, Jean-Michel AZORIN,
«Phénoménologie et analyse existentielle», Encyclopédie Meédico-
Chirurgicale (Psychiatrie), 37-815-A-10 (1998), p. 1.

22. Sébastien GIUDICELLI, Journal de bord d’un thérapeute : études cli-
niques, Paris : Seuil, 1996, p. 21.

23. Arthur TATOSSIAN, «La phénoménologie des psychoses», L'Art du
comprendre, 2° éd. (1997), p. 10 et 22.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 35

préalable que I’on ne ferait qu’appliquer a son endroit. Car, pro-
céder de la sorte reviendrait, comme déja dit, a se situer d’emblée
comme un « sujet hors de cause?*», rompant du méme coup avec
toute possibilité de comprendre quoique ce soit au phénomene
donné, et de nous entendre a lui.

Une telle option ne répond donc pas a un choix théorique préa-
lable, mais se trouve indiquée par le phénomene lui-méme, pour-
rions-nous dire. Suivant le principe phénoménologique, nous
pensons que la rencontre se montre en effet fondamentalement a
nous de telle sorte qu’il en va d’elle-méme, dans 1’accueil sentant
et questionnant ol nous nous portons en elle.

La mise «hors-jeu» des théories que nous portons sur I’expé-
rience de la rencontre est toutefois un exercice difficile. En parti-
culier pour le psychologue ou le psychiatre qui a appris durant sa
formation a s’appuyer sur un certain nombre de modéles théo-
riques qui viennent donner sens aux manifestations parfois com-
plexes de la souffrance humaine. Il faut dés lors pour revenir a la
chose elle-méme se démettre préalablement du terrain des prédi-
cats construits tout au long de notre dialogue scientifique et habi-
tuel avec le monde (Maldiney) et tenter de s’entendre dans
I’ouverture qui nous lie fondamentalement toujours déja a lui.
« Avant toute représentation, nous nous mouvons dans un espace
de présence, dont le style préfigure le “comment” de toutes nos
rencontres®». Un tel exercice, qui est aussi une exigence de ri-
gueur, nécessite alors un certain « courage scientifique?®».

Que faire alors ? «Etre 12 », propose la phénoménologie : voir,
comprendre, interpréter et tenter de formuler. Dans 1’ordre des
termes révélé par I’expérience que nous faisons généralement des
choses et qui est également, selon Binswanger, celui qui fonde
des lors I’authenticité de toute démarche compréhensive dans le
champ de la psychiatrie et de la psychologie?’.

24. Ludwig BINSWANGER, cité par Henri MALDINEY, « Daseinsanalyse :
phénoménologie de 1’existant ? », in Pierre FEDIDA (dir), Phénoménologie,
psychiatrie, psychanalyse, Paris : Greupp, 1986, p. 10.

25. Henri MALDINEY, Avénement de l’cuvre, Saint-Maximin: Théététe
Editions, 1997, p. 27.

26. H. Maldiney, « Daseinsanalyse : phénoménologie de 1’existant ?», in
Pierre FEDIDA (dir), Phénoménologie, psychiatrie, psychanalyse,p. 11.

27. Ludwig BINSWANGER, « Apprendre par expérience, comprendre, inter-
préter en psychanalyse», (1926), in Analyse existentielle et psychanalyse
freudienne : discours, parcours, et Freud, (trad. fr. R. Lewinter), Paris:
Gallimard (Tel), 1970, p. 155-172.



36 ETUDES DE LETTRES

L’événement de la rencontre

La rencontre est un événement. Elle est a ce titre quelque chose
qui arrive, et qui du coup toujours m’arrive. « Un fait auquel vient
aboutir une situation », dit Le Robert (situation: site, lieu ou je
me trouve, en tant que je suis alors en vue de moi-méme), ce fait
étant toujours alors « de quelque importance pour I’homme », pré-
cise le dictionnaire (le mot homme devant étre pris ici dans son
sens singulier et général a la fois: le singulier, en tant qu’il est
humain, en tant qu’il indique I’homme). Aussi, la rencontre peut
étre considérée comme un fait qui, par-dela son caractére simple-
ment factuel, met en vue le caractere structurellement événemen-
tiel au cours duquel, et en vue duquel toujours, j’adviens comme
existant. L’événement m’ouvre ainsi au monde (en tant qu’il est
mien), me transformant toujours. Il participe ainsi, dans le sens
fort et premier du mot, de mon avénement, comme le souligne
I’étymologie latine du mot (événement vient de evenire, qui signi-
fie avénement): «Je ne deviens qu’en tant que quelque chose
m’arrive. Et quelque chose n’arrive (ne m’arrive) qu’en tant que
je deviens?®».

C’est cette filiation d’origine que Maldiney entend précisément
rappeler lorsqu’il parle de I’« événement-avénement ». Il a alors
ces mots décisifs que nous pouvons entendre a propos de la ren-
contre et qui indiquent un puissant renversement :

Un événement-avénement ne se produit pas dans le monde.
C’est lui qui ouvre le monde.Tous les systémes de référence
jusqu’alors opérants s’effondrent. L’événement est transforma-
teur; et nous ne 1’accueillons qu’a nous transformer nous-
méme. [...] Comme jailli d’un cratére ou débordant d’une
source, quelque chose est 1a, qui n’était rien pour moi, 12 ou je
n’étais pas et ol soudain je me trouve?’.

Ce qui transforme me transforme. Et c’est dans des termes simi-
laires que I’écrivain et critique Maurice Blanchot, inspiré par
Lévinas, parle de la rencontre comme d’un séisme vivifiant. A y
regarder de pres, dit-il, elle est «’irruption du dehors, 1’extério-

28. Erwin STRAUS, Vom Sinn des Sinne, Berlin Gottingen Heidelberg :
Springer Verlag, 2¢ éd, 1935, p. 372. On propose ici la traduction de Henri
MALDINEY tirée de «Naissance de la poésie dans 1’ceuvre d’André du
Bouchet», in L’Art, I’éclair de I’étre, Seyssel : Editions Comp’Act, 1993,
p. 95.

29. H. Maldiney, «Naissance de la poésie dans ’ceuvre d’André du
Bouchet », in L’Art, I’éclair de 1’étre, p. 95.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 37

rité ébranlant tout. [Elle] perce le monde, perce le moi [...], I’une
des formes les plus assurées, les plus indécises de la rencontre,
c’est la dérobée du mourir®.» Tout échoue dés lors A pouvoir la
contenir, la réduire. Elle implique un lacher prise, s’indiquant
pleinement comme ouverture et nous révélant en son épicentre a
la mesure de la tension qui nous anime comme existant, sans clo-
ture et dans 1’opacité lucide ot nous avons précisément le senti-
ment d’exister pleinement et de ne pouvoir sur tout. Comme
homme, disait Lévinas, nous y sommes révélés comme «tenus en
éveil » par une «énigme », autrement dit par quelque chose que
nous n’avons pas encore compris (que nous n’avons pas encore
pris en nous, cela nous restant du coup étranger, foncierement
autre).

Autrui nous apparait ainsi, a €tre rencontré, aussi inabordable
qu’infini (sans fin, sans limite, donnée une fois pour toute, par ma
théorie, ma vue du monde). Sa présence, ou sa manifestation, dé-
passe tout savoir qui chercherait a le contenir. « Ce qui nous est le
plus proche se donne dans une proximité inabordable®'». L’événe-
ment de la rencontre signe ainsi I’échec d’une pensée qui totalise-
rait tout & son image®?. En révélant 1’homme en situation de
s’éprouver comme existant, I’événement du rencontrer le dé-
couvre fondamentalement hors de toute contenance et de toute
certitude dans son rapport au monde, a autrui et a soi-méme (ou le
moi est identique, mais advenant toutefois toujours). Rencontrer,
c’est s’ouvrir a ce qui est autre, par essence. La pensée est alors
en vue de son propre inachévement.

Or, c’est bien d’elle — de cette ouverture, réalisée pleinement
ou non sur ce mode 13, et dont nous venons de rappeler le carac-
tere fondamental — dont il s’agit probablement en propre, et non
seulement au sens que ’on dit figuré, lorsque quelqu’un vient de-
mander 1’aide d’un psychothérapeute, parce qu’il ne s’en sort pas
tout seul, comme on dit alors.

La rencontre thérapeutique : rencontrer et soigner

De quoi est-il au fond question dans les termes rencontrer et
soigner 7 (une bréve analyse étymologique nous permettra de

30. Maurice BLANCHOT, L’Entretien infini, Paris : Gallimard, p. 608.

31. H Maldiney, «Naissance de la poésie dans 1’ceuvre d’André du
Bouchet », in L’Art, I’éclair de ’étre, p. 96.

32. Emmanuel LEVINAS, Totalité et Infini: essai sur [’extériorité, La
Haye : Nijhoff, 1961; De Dieu qui vient a I’idée, Paris : Vrin, 1998 (1982).



38 ETUDES DE LETTRES

«retrouver en decga de tous les sens constitués, thématisés par leur
usage local et objectivant, une signification non-thématique qui
déborde toujours les thémes, une direction de sens qui a ’inté-
rieur du sens excede de sens — et qui en est la seéve perpé-
tuelle33»). Il s’agit de deux verbes en premier lieu. De trois mots
en tout et a y regarder de pres : rencontrer ef soigner. Une activité
liante apparait ainsi en sous-ceuvre. Nous choisirons de 1’appro-
cher comme psychothérapie et dirons pour le moment qu’elle ré-
side dans 1’art et la science du thérapeute, mis au service d’une
cause (le psychique).

D’une maniere générale, les verbes rencontrer et soigner expri-
ment tous deux une action entre-prise vis-a-vis d’autrui ou vis-a-
vis de soi-méme dans un sens réflexif (se soigner, se rencontrer).
Ils amenent ainsi 1’idée d’une ouverture sur autre chose que soi ou
I’espace d’un dégagement dans le rapport a soi-méme. Comme
tous les verbes, ils définissent des actions, c’est-a-dire des dimen-
sions premieéres de I’existence qui viendront signifier des mouve-
ments fondamentaux de 1’€tre-homme et le fond sémantique de
telle pratique particuliére et concréte de notre vie quotidienne.

La langue frangaise retient plusieurs sens proches les uns des
autres pour les mots rencontrer et rencontre. L’étymologie rap-
pelle qu’ils proviennent de la méme racine latine in contra qui si-
gnifie encontre: «en face de» (Le Robert). La forme renforcée
(r-encontrer) introduit 1’idée d’une répétition. Les antonymes re-
levés sont éviter et manquer; bien que le langage courant ne
semble pas disposer d’une expression susceptible de traduire un
inverse logique au phénomeéne de la rencontre. Rencontre man-
quée signifie qu’elle n’a pas eu lieu, qu’elle n’a pas eu de lieu ol
advenir, sauf dans la trace plaintive du manque qu’elle peut faire
naitre, alors qu’éviter une rencontre souligne la part active portée
a déjouer son avénement. Le dictionnaire nous apprend aussi que
deux personnes se rencontrent lorsqu’elles «se trouvent en méme
temps au méme endroit», introduisant ainsi les dimensions de
I’espace et du temps vécus conjointement. Relevons que la ren-
contre indique alors I’expérience d’un partage, d’une jointure. S’y
profile potentiellement la modalité de la réciprocité : c’est I’expé-
rience d’un contact qui est rapportée par le sens d’«étre mis, se

33. H. Maldiney, «Le dévoilement des concepts fondamentaux de la psy-
chologie a travers la Daseinsanalyse de L. Binswanger », in Regard, parole,
espace, p. 101.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 39

trouver en présence de...», autrement dit en situation de co-pré-
sence. Les verbes proches sont: toucher, réunir, trouver, croiser,
sans toutefois devenir des équivalents directs.

De facon fort intéressante, le Littré précise, quant a lui, que
pour rencontrer il faut «aller au-devant». Se rencontrer (entre
nous, soi-méme) signifie alors aller au devant de soi, dans un rap-
port qui indique une mise en vue de soi qui repose sur un écart,
véritable condition nécessaire a toute rencontre. La compréhen-
sion de son sens rapproche ainsi le mot rencontrer du mot exister,
au sens non trivial ol nous I’avions défini préalablement:
I’homme, dira le phénoménologue, existe parce qu’il est essentiel-
lement sa propre possibilité (son propre pouvoir €étre, hors de
toute contenance et fixation définitive). Or, rencontrer contient
précisément 1’idée d’une mise en vue de soi-mé€me (pro-jet),
propre a inaugurer le sentiment d’exister pleinement. On entrevoit
ainsi les rapports intimes qu’entretiennent entre eux les verbes
rencontrer et exister.

«Soigner» et «soin» dérivent, quant a eux, du latin soniare
qui signifie «s’occuper de ». Ils sont voisins des mots grecs the-
rapeuein et therapeia (soin, cure), qui ont donné « thérapeutique »
et « thérapie ». Ils qualifient «1’ensemble des actions et pratiques
destinées a guérir, a traiter les maladies ».

Au sens large, soigner ne renvoie cependant pas forcément a la
dimension du guérir, clairement contenue dans le mot «thérapeu-
tique » (nous retrouvons la la distinction opérée par Freud entre la
psychanalyse et la psychothérapie, la guérison n’étant pas un but
en soi de la cure, donc du soin). Aussi, le soin exprime-t-il généra-
lement et plus globalement la préoccupation, la bienveillance, I’at-
tention portée a quelqu’un ou a quelque chose, le souci et la
sollicitude, terme que 1’on retrouve au centre de la phénoménolo-
gie de Heidegger, et qui indique la guise de notre rapport a au-
trui®4,

Soigner, nous dit Le Robert, signifie également prendre garde
a..., ce qui revient a prendre par le re-gard évoquant a la fois le
sens (sensoriel) de la préhension et celui de la vue dans le rapport
a autrui comme dans le rapport a soi-méme. Soigner quelqu’un
(ou se soigner), c’est ainsi «s’occuper de son bien-étre »,

34. La sollicitude renvoie chez Heidegger a I’étre-avec-autrui, la préoccu-
pation a 1’€tre-au-monde et le pouvoir-&tre a 1’étre-Soi. M. Heidegger, Etre
et Temps, p. 118-119.



40 ETUDES DE LETTRES

autrement dit de son €tre bien, par le biais d’une garde, d’un por-
tage qui peut aller des petits soins aux secours d’urgences, des ca-
joleries au traitement médical (on peut se référer a la notion de
contenant en psychanalyse). Le dictionnaire reléve comme anto-
nymes les mots mépris, incurie et négligence.

Ces deux actions — rencontrer et soigner — ne sont donc pas
propres au champ thérapeutique, puisqu’elles évoquent, comme il
vient d’étre dit, des dimensions plus fondamentales de I’existence
(I’étre ensemble et la sollicitude). Nous pouvons cependant pen-
ser qu’elles trouvent dans le contexte psychothérapeutique une
mise en jeu spécifique.

La situation psychothérapeutique

Nous proposerons de penser que la situation psychothérapeu-
tique peut étre caractérisée par le fait que 1’attention portée a ces
actions, par I’un et ’autre des partenaires en présence, est de na-
ture a signifier fondamentalement le sens de leur «étre-la-en-
semble» et que 1’horizon ouvert comme 1’objectif atteint (le
prendre soin) amene logiquement le terme du processus entre-pris
et de I’encontre vécue.

La psychothérapie est donc une pratique particuliére du soi-
gner, le terme « psycho » venant qualifier le moyen utilisé (le psy-
chisme) comme le site privilégié par la rencontre (en vue de quoi
la rencontre a lieu). Partant de la visée a la fois spécifique et gé-
nérale du mot «thérapie » (guérir / se préoccuper, se soucier de),
le psychothérapeute est donc celui qui se pré-occupe, puis s’oc-
cupe de porter soin a ce qui a trait au psychisme chez autrui par le
biais de son propre psychisme (ce qui correspond a la définition
habituellement donnée de la psychothérapie depuis Freud), se si-
tuant toutefois plus fondamentalement aussi comme un étre de
souci pour 1’étre méme de cet autrui (son pouvoir étre), appré-
hendé comme un partenaire de circonstance dans 1’occurence
d’une rencontre comprise comme 1’avénement d’une ouverture
potentielle (dans son rapport a soi, a autrui, a 1’espace, au temps
vécus).

C’est certainement chez Binswanger que 1’on trouve la tenta-
tive la plus aboutie de définir la psychothérapie dans une telle
perspective. Elle est alors comprise comme une expérience inter-
subjective nodale (point de rupture avec Freud) qui repose sur une
structure ontologique fondamentale qu’il a appelée la nostrité
(Wirheit), le Nous, et qui constitue la base d’expérience du monde
commun (tel qu’il est mien). Selon Binswanger, en effet, I’€tre-1a



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 41

se révele toujours déja fondamentalement comme étre-avec-autrui
(Mitsein), pris dans le tissage d’un rapport a 1’autre nullement
précédé d’un autre état (chez Heidegger, celui-ci est originaire-
ment le fait d’€tre la, échu au monde). Ce qu’il appelle dés lors la
partenairité constitue une détermination d’origine. En vertu de
cela, le monde commun, celui ouvert par la rencontre, constitue a
la fois ’espace d’appui dans I’existence et le lieu de demeure
d’étre fondamental. L’expérience commune est celle qui nous
ouvre proprement au monde par le biais de la rencontre (comme
événement-avénement), nous situant nous-méme comme parte-
naire de circonstance dans une «communauté de destin»
(Binswanger). La proximité des partenaires en présence, au cours
de la psychothérapie, est deés lors comprise de maniére paradig-
matique comme une expérience de repossibilisation de 1’expé-
rience d’étre. La rencontre devient la cause commune et la raison
d’étre de cette agora susceptible d’ouvrir I’espace et le temps
vécus a 1’inédit, le rapport a autrui, comme a soi, de maniere in-
édite.

Conclusion : de ’inachévement dans la compréhension de soi et
d’autrui

Terminons avec quelques pensées ramassées en guise de
conclusion. La psychologie, avons-nous dit, est étymologique-
ment la science du psychisme, la science du psychique. Elle ne
tient cependant pas toute entiere dans le mot qui la qualifie. Elle
le déborde, comme nous I’avons vu, de la méme maniere que tout
projet de compréhension déborde par essence sa seule tenue dans
le langage ; comme toute idée dépasse sa seule représentation de
chose irrémédiablement fixée par lui. Cela nous est au fond indi-
qué par I’expérience que nous pouvons faire quotidiennement de
nous-mémes : nous sommes des étres de parole, sans que nous
puissions toutefois tout entier nous porter en elle et parvenir 2 ra-
mener notre existence sous le couvert d’un mot, ou d’une parole.
C’est pourtant bien a travers le langage aussi que nous pensons.
Toutefois, 1’expression de notre présence au monde dépasse le
simple discours que nous pouvons porter sur nous-mémes et sur
lui (d’autres dimensions sont a I’ceuvre: le corps par exemple)
peut-€tre parce que le mot indique le monde de la méme fagon
qu’un discours objectivant maintient toujours dans un certain dé-
tachement cela méme qu’il prétend approcher.

La psychologie apparait ainsi comme une science du psychisme
qu’il s’agit donc de ne pas prendre au mot, au risque de la réduire



42 ETUDES DE LETTRES

a sa seule représentation de chose. Autrement dit, au risque de
nous trouver dans une situation ou 1’arbre cache la forét, ol
«1’arbre de I’objet risque de nous cacher la forét du monde »,
pour reprendre une expression parlante de Charcosset, Or, préci-
sément qu’est-ce qui derriere 1’objet constitue le monde de la psy-
chologie ?

Nous dirons qu’il est, comme nous I’avons briévement décrit
ici, celui ouvert par la pratique clinique du psychologue. Avant de
se constituer comme une science du psychisme, avec son cortége
de concepts savants et susceptibles — il est vrai — d’expliquer le
cours de la vie psychique, la psychologie est en situation de se
pratiquer comme un voir et un comprendre. Plus précisément
comme un étre-ensemble dans ce voir et ce comprendre. Elle nait
ainsi a elle-méme, et comme discipline au sein de la communauté
des hommes, dans sa mise en acte nuancée et pensée aupres d’au-
trui. Autrement dit, elle nait de I’encontre engagée avec autrui,
inaugurée par notre présence questionnante et signifiante aupres
de lui, dans notre ouverture a lui sous les traits d’un étre-1’un-
avec-1’autre, a la fois événement et processus dans le cours de
I’espace et le temps vécus.

En effet, la situation du psychologue n’est pas d’€tre placé hors
d’un monde qui serait déja la, sans lui, et qu’il interrogerait se-
condairement a coups de concepts et de théories bien faites. Elle
serait bien plutdt en situation de se constituer comme projet de
compréhension de 1’homme en ce monde, 8 méme le déploiement
de ce voir auprés d’autrui et comme partie prenante du monde
commun ouvert par 1’événement de la rencontre. Et c’est bien a
partir de la mise en vue de sa pratique, comme espace potentiel
d’une ouverture, qu’il parait important de 1’approcher pour ne pas
prendre la psychologie au mot, au corps figé de son concept et
sous 1’horizon fermé de sa seule représentation de chose. L’arbre
du psychique risque sans cela de nous cacher la forét du monde
des hommes.

Ce mouvement retrouvé, c’est celui du sentir disait Erwin
Straus, celui qui rend visible notre participation aux choses, dans
la veine de notre implication au monde et dans 1’accueil sentant
ol nous nous trouvons toujours déja ouvert a lui. Inversément,

35. Jean-Pierre CHARCOSSET, « Les marges », in Pierre FEDIDA et Jaques
SCHOTTE (dir.), Psychiatrie et existence, Grenoble : Millon, 1991, p. 137-
1352.



A PROPOS DE LA RENCONTRE THERAPEUTIQUE 43

pourrait-on dire, le versant conceptuel de la psychologie vise un
amarrage de la pensée. Un lieu ou elle trouve du repos et I’avan-
tage d’une certaine clarification. Certainement. Mais, elle y cotoie
alors irrémédiablement aussi le risque d’une certaine fixité et
d’un somnanbulisme au long cours. En elle apparait, en effet,
I’arrét objectif de «la chose elle-méme », comme disent les phé-
noménologues : son éclaircie figée. La psychologie a tout a y ga-
gner et tout a y perdre également: elle y joue la carte de son
étalonnage comme science, empruntant a d’autres sa méthode
pour parfaire 1’acceptabilité de ses résultats et la légitimité
(conjoncturelle) de son pouvoir, mais elle prend en méme temps
le risque d’aliéner 1’autre en se détachant alors dramatiquement
de son sol, finissant par ne constituer qu’un discours auto-logique
qui ne répond plus a rien, sinon de lui-méme. A qui 1’adresse-t-
elle alors ?

Christian BROKATZKY






	À propos de la rencontre thérapeutique

