
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2001)

Heft: 4

Artikel: Corporalité et signifiance dans le Purgatorio de Dante

Autor: Wickins Lynch, Margaret

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CORPORALITÉ ET SIGNIFIANCE DANS
LE PURGATORIO DE DANTE

Trop longtemps, on a voulu voir dans le voyage de Dante dans l'autre
monde une quête spirituelle dans laquelle les besoins, les pulsions et les
désirs du corps ne tiendraient aucune place. Cet essai propose de remettre en
question une stricte dichotomie entre le corps et l'âme dont on a cherché à

faire une des articulations du monde médiéval. De cette incarnation du verbe
dantesque, il résulte une humanité et une émotion qui sont une véritable
invite à la (re)découverte d'un des textes essentiels du corpus médiéval.

Cet essai propose une interprétation du rêve que fait Dante, le
poète-héros de La Divine Comédie, et qu'il met en scène dans le
Chant IX du Purgatoire. Ce rêve met en relief l'importance du

corps du pèlerin qui réunit son caractère de signifiant, c'est-à-
dire de quelque chose qui s'offre à la lecture d'une part, et de

signifié, c'est-à-dire une entité physique et corporelle avec des
propriétés et des besoins, d'autre part. Durant la première nuit
que le pèlerin — que nous appellerons Dante — passe sur le
mont du Purgatoire, il fait le premier des trois rêves de son séjour
au Purgatoire. Chacun de ses rêves est pour Dante une source
d'informations importantes pour la continuation de son voyage
vers Dieu, mais le premier a ceci de remarquable qu'il condense
et souligne l'importance du corps pour le voyageur du
Purgatoire. En effet, ce premier rêve définit une conception de la
relation entre le pèlerin et son propre corps, relation qui sera
déterminante pour la vision métaphorique du monde exprimée par
la Commedia.

Dans la lecture de ce rêve que je propose ici, la corporalité
pourra être comprise à trois niveaux. Premièrement, le fait de



134 ÉTUDES DE LETTRES

rêver renvoie en lui-même au corps : dans le Purgatoire, seul
Dante, la seule âme pourvue d'un corps, doit dormir et peut ainsi
rêver. Deuxièmement, Dante présente son rêve au travers de

mythes classiques fortement teintés de sexualité, qui tous soulignent

le rôle central du corps, de ses pulsions et de ses besoins.
Enfin, le déroulement du rêve symbolise le corps et son rôle
essentiel dans la cosmogonie et la théologie de Dante. Tout cela ne
veut pas dire que la place du corps dans le livre de Dante est
simple ; au contraire, il y a là beaucoup de difficultés, de l'ironie
et des paradoxes qui compliquent le rôle de la corporalité du pèlerin

et de la place de celle-ci dans un voyage apparemment tout
spirituel. Notons d'emblée que l'acte de rêver, qui rend indécise
la frontière entre le corporel et le spirituel, contient bon nombre
de ces difficultés. Le rêve est donc l'endroit d'où nous pouvons
commencer notre examen du corps dantesque.

L'hypothèse qui sous-tend ce qui suit est que la corporalité fait
partie intégrale de La Divine Comédie. Le protagoniste du poème
est un homme vivant, fait d'une âme et d'un corps, qui déambule
dans le monde des morts. Les âmes qui l'entourent sont elles
dépourvues de corps, et elles sont en attente d'un retour à une
corporalité qui sera à la fois pareille à celle de Dante et pourtant
différente, puisqu'elle sera acquise au-delà du temps terrestre et
du temps passé dans le Purgatoire. Cette différence corporelle
entre Dante et les âmes du Purgatoire est soulignée à plusieurs
reprises dès son arrivée en ce lieu. Paradoxalement, si Dante et les
âmes ont la même apparence, ils n'ont pas du tout la même
substance, ce qui est une perpétuelle source de commentaires et
d'étonnement non seulement pour Dante, mais aussi pour Virgile
et les autres âmes. Dès le début du Purgatoire, quand pour la
première fois Dante rencontre des âmes elles aussi récemment
arrivées dans ce lieu de pénitence, ces dernières se rendent compte de
la singularité physique du nouveau venu :

L'anime, che si fuor di me accorte,
per lo spirare, ch'i' era ancor vivo,
maravigliando diventaro smorte1.

(Purg. II: 67-69)

L'ironie de ce passage est frappante. Les âmes désincarnées pâlissent

en découvrant que Dante a un corps (diventaro smorte). Bien

1. Dante Alighieri, La Divina Commedia, Purgatorio, éd. Charles S.

Singleton, Princeton, NJ : Princeton University Press, 1973.



CORPORALITÉ ET SIGNIFIANCE DANS LE PURGATORIO 135

qu'elles n'aient pas de corps, elles semblent agir, ou réagir, phy-
siologiquement, comme si elles en avaient un ; cela au point que
Dante lui-même en oublie leur caractère désincarné et tente en
vain d'embrasser des ombres :

Ohi ombre vane, fuor che ne l'aspetto
Tre volte dietro a lei le mani avvinsi,
e tante mi tornai con esse al petto.

(Purg. II: 79-81)

Le fait que Dante ait un corps tandis que les autres âmes du
Purgatoire n'ont que l'apparence d'en avoir un est pour lui la
source d'un constant émerveillement teinté d'inquiétude dans le
Purgatoire. La corporalité et son rôle apparaissent ainsi comme
des thèmes centraux pour ce cycle de Chants.

Pour mon interprétation de la corporalité de Dante, je prendrai
comme point de départ les observations de Caroline Walker
Bynum sur les idées et débats concernant les questions psychosomatiques

autour de l'an 1300. Bynum met l'accent sur le fait que
«le christianisme médiéval n'est pas fondamentalement
dualiste»; la relation entre le corps et l'âme n'est pas dualiste, elle
non plus, mais exprime au contraire une unité constituant ce que
nous appellerions aujourd'hui l'individu2. Bynum examine ainsi
les écrits de Thomas d'Aquin pour montrer que, d'après celui-ci,
l'âme et le corps sont inextricablement liés. Le fait que les âmes
du Purgatoire n'aient, en attendant le Jugement dernier, que des

corps sans substance serait donc le signe d'un manque profond et
le signe d'une absence dérangeante. Bynum insiste :

L'idée de l'individu dont le monde moderne a hérité du Moyen
Âge n'est pas celle d'une âme s'échappant d'un corps ou celle
d'un corps au seul service de l'âme. Il s'agit en fait d'un
concept de l'individu où le physique fait partie intégrante de la
sensation, de l'émotion, du raisonnement et de l'identité, donc,
en fin de compte, de tout ce que l'on entend par le salut3.

2. Caroline Walker Bynum, The Resurrection of the Body in Western
Christianity, 200-1336, New York: Columbia University Press, 1995, p.
xviii (traduction Boris Vejdovsky ; ci-après indiqué BV).

3. «The idea of person, bequeathed by the Middle Ages to the modern
world, was not a concept of soul escaping body or soul using body ; it was a

concept of self in which physicality was integrally bound to sensation, emotion,

reasoning, identity, and therefore finally to whatever one means by
salvation». C. Bynum, p. 11 (traduction BV).



136 ÉTUDES DE LETTRES

Bien sûr, les philosophes et théologiens des XHIe et XlVe
siècles étaient loin d'être tous en accord sur la question de la
nature spécifique de la relation entre ces deux aspects de l'être
humain. De la même façon, les écrits de Thomas d'Aquin sont assez
paradoxaux en ce qui concerne les détails de la restitution du

corps à la fin des temps. Mais il est toujours clair, comme Bynum
le montre dans sa lecture de Thomas d'Aquin, que le corps et
l'âme sont mutuellement indispensables l'un à l'autre pour constituer

l'individu4.
Il y a deux points essentiels de la thèse présentée par Bynum

qu'il convient de retenir pour la présente discussion. D'abord,
chez Dante, il ne faut pas voir la corporalité et la spiritualité
comme distinctes ; Tune est essentielle à l'autre. Si elles sont
séparées, cela signifie toujours un état de manque et un désordre.
Ensuite, il y a un lien moral entre l'âme et le corps, c'est-à-dire
que le corps partage le bien et le mal de l'âme, donc de l'individu.
Dans l'univers dantesque, il n'y a pas de place pour une dichotomie

entre une âme toute tournée vers le bien et un corps tout
enclin au mal. Le corps et l'âme ne peuvent fonctionner
qu'ensemble pour constituer et affirmer le statut de l'individu.

C'est en partant de cette conception de la relation entre le corps
et l'âme que j'aborde maintenant la lecture du début du Chant IX
du Purgatoire, qui contient le rêve du poète. La corporalité de
Dante est rappelée au début du Chant, quand, par référence à

Adam, sont évoquées les significations multiples du corps. Celui-
ci est à la fois le corps exilé du jardin d'Éden, le corps puni par
Dieu pour ses péchés, mais il est aussi l'héritier de ce corps
d'Adam qui a une fois habité le jardin. En somme, par certains
aspects c'est toujours le corps d'avant la chute, et aussi ce corps-là
qui sera restitué au jour du Jugement dernier. Ce corps est celui
d'Adam qui fut créé à l'image et à la ressemblance de Dieu, et
c'est maintenant le corps du pèlerin exilé, qui a une fois habité le
Paradis terrestre, et qui se trouve maintenant sur le chemin du
retour. C'est enfin et surtout le corps que le Christ a lui-même pris,
et dans lequel il est ressuscité.

Dans un premier temps, c'est l'état corporel d'un Adam
d'avant la Chute qui permet de décrire la situation de Dante qui, à

la différence des âmes qui l'entourent, doit dormir le soir :

4. Voir C. Bynum, The Resurrection of the Body, p. 277.



CORPORALITÉ ET SIGNIFIANCE DANS LE PURGATORIO 137

[QJuand'io, che meco avea di quel d'Adamo,
vinto dal sonno, in su l'erba inchinai
là 've già tutti e cinque sedavamo.

(Purg. IX: 10-12)

Ceci nous conduit à une distinction des plus importantes à propos
de l'état corporel du pèlerin : en tant qu'être humain de chair et de

sang, il a besoin de dormir pendant son séjour au Purgatoire,
même si, paradoxalement, il n'a nul besoin de manger. De
nombreuses références à la faim et à la soif apparaissent, mais elles
sont toujours métaphoriques, puisque associées à la faim et à la
soif de la connaissance de Dieu. Même dans l'unique épisode du
Chant XXVIII, où Dante boit l'eau des fleuves Léthé et Eunoé,
c'est encore pour des raisons intellectuelles et spirituelles qu'il
boit, et non pour assouvir un besoin physique ou organique. Cette
apparente contradiction doit être lue comme une indication de la
complexité de la signifiance du corps dans la Commedia.

Le sommeil et l'alimentation doivent êtres appréciés en fonction

du rôle que jouent ces besoins corporels dans le parcours co-
gnitif et spirituel du poète. Chacune des trois fois où Dante
s'endort avant d'entrer dans le jardin, il fait un rêve qui lui donne
des indications importantes pour la poursuite de son périple.
D'après les autorités antiques et médiévales, ces rêves sont d'autant

plus dignes de foi que le rêveur est à jeun. Dans les traditions
dont s'inspire Dante, le rôle du corps dans le rêve est très
contesté, la chose la plus importante étant de distinguer entre le
rêve d'inspiration divine et celui qui a une source corporelle. Par
exemple, Macrobius et Artemidorus, deux auteurs classiques
(dont le premier au moins était certainement connu de Dante)
constatent que la première étape pour décider si un rêve a une
signification réelle est de déterminer s'il provient d'une source
physique, telle qu'une indigestion, ou s'il est vraiment d'inspiration

divine5. Pour Dante, ses rêves sont de toute évidence

5. «Ultima ex his duo cum videntur, cura interpretationis indigna sunt,
quia nihil divinationis adportant, insomnium dico et visum. Est enim insom-
nium, quotiens cura oppressi animi corporisue sive fortunae: [...] corporis,
si temeto ingurgitatus aut distentus cibo». «Ces deux derniers [types de
songes], insomnium et visum, ne sont pas dignes d'interprétation, car ils ne
portent aucune signification divine. Les insomnii sont d'origine corporelle
ou mentale : [...] corporelle si on a trop mangé ou bu» (trad. M.L.), Macrobius,

«Commentariorum in Somnium Scipionis», 1, 3: 3-4, éd. F.

Eyssenhardt (Lipsae, 1893). Voir aussi Artemidorus, Oneirocritica.



138 ÉTUDES DE LETTRES

d'origine divine, comme Béatrice l'expliquera elle-même lors de
leur rencontre dans le jardin d'Eden6.

L'idée reçue que les rêves sont davantage dignes de foi si le
rêveur est a jeun apparaît également quelques vers plus loin. Ainsi,
c'est en faisant appel à la mythologie que Dante rapporte l'heure
à laquelle il a fait son rêve :

Ne Tora che comincia i tristi lai
la rondinella presso alla mattina,
forse a memoria de' suo' primi guai,

e che la mente nostra, perregrina
più da la carne e men da' pensier presa,
a le sue vision quasi è divina

(Purg. IX: 13-18)

Dans ces six vers, la complexité du rôle du corps dans le
Purgatoire est bien soulignée. On peut distinguer quatre aspects
essentiels qui permettent de mieux comprendre ce rôle du corps
dans le parcours cognitif du pèlerin. Premièrement, la référence à

l'heure solaire vient rappeler que l'on se trouve encore quelque
part sur la surface de la terre où le temps est une fonction importante

des activités humaines. Il convient de dire ici que dans la
géographie dantesque, le Purgatoire est situé tout à l'extrémité
des continents habités par les hommes, donc sur la surface de la
terre, contrairement à l'Enfer et au Paradis qui se trouvent,
respectivement, à l'intérieur de la terre et au ciel. La temporalité fait
partie intégrale de l'idée même de Purgatoire, puisque tous les
pénitents sont là pour purger une peine durant un temps déterminé
avant de quitter ce lieu et passer à l'intemporalité du Paradis.

Dante précise l'heure de son rêve, qui survient le matin. Or une
longue tradition veut que les rêves faits le matin soient les plus
dignes de foi. Dante avait lui-même établi ce fait dans l'Enfer :

Ma se presso al mattin del ver si sogna,
tu sentirai, di qua da picciol tempo
di quel che Prato, non ch'altri, t'agogna.

(I. XXVI : 7-9)

D'après les théoriciens du rêve de l'Antiquité et du Moyen Âge,
les rêves faits le matin étaient les plus crédibles parce qu'après
toute la nuit la digestion était achevée ; les rêves vespéraux étaient
interprétés comme étant dus à l'indigestion, tandis que les rêves
matinaux, faits l'estomac vide, apparaissaient beaucoup plus

6. Voir Purg. XXX: p. 133-35.



CORPORALITÉ ET SIGNIFIANCE DANS LE PURGATORIO 139

dignes de foi. Dante démontre sa connaissance de cette idée
quand il parle du rêve d'Ugolino. Ce condamné de l'Enfer raconte
qu'il était en train de mourir de faim quand il fit un cauchemar
qui lui révéla le futur («quand'io feci '1 mal sonno che del futuro
mi squarcio '1 velame» [I. XXXIII : 26-27)]). Dans VEnfer, Dante
s'était basé sur cette connaissance généralement acceptée du rêve
pour établir la véracité d'une prophétie annonçant la chute de
Florence. Maintenant, dans le Purgatoire, il y fait à nouveau
appel pour introduire un rêve tout aussi important et prophétique.
Ainsi voit-on se tisser toute une série de liens complexes entre
l'heure marquant le passage du temps physique, le corps, le rêve
et le savoir7.

L'aspect suivant de ce rêve nous conduit à considérer encore
une fois l'heure, mais cette fois en liaison avec l'hirondelle,
oiseau porteur de significations mythologiques et sexuelles.
L'hirondelle est une référence au mythe de Philomène, la princesse
grecque transformée en hirondelle après que son beau-frère l'eut
violée et eut coupé sa langue pour qu'elle ne puisse jamais raconter

sa tragique histoire. Ainsi peut-on interpréter le vers «a
memoria de' suo' primi guai » (Purg. IX : 15) comme une allusion au
viol de Philomène. Quand on rapproche ce vers avec le début du
Chant IX, on retrouve clairement l'énoncé d'un thème où se
mêlent la symbolique des mythes et la symbolique sexuelle, qui font
toutes deux une place de choix au rôle du corps :

La concubina di Titone antico
già s'imbiancava al balco d'oriente,
fuor de le braccia del suo dolce amico ;

di gemme la sua fronte era lucente,
poste in figura del freddo animale
che non la coda percuote la gente ;

e la notte, de' passi con che sale,
fatti avea due nel loco ov'eravamo,
e '1 terzo già chinava in giuso l'aie

(Purg. IX: 1-9)

7. Dans YEnfer, Ugolino interprète mal ce rêve. Ceci ne change pourtant
pas la conviction de Dante que ce rêve fait par un homme en train de mourir
de la faim est véridique, même si il est mal compris. L'interprétation des
rêves est un constant problème pour Dante et une source de discussion avec
Virgile. Pour un examen plus complet des croyances liées aux rêves
matinaux, voir Charles Speroni, « Dante's Prophetic Morning-Dreams», Studies
in Philology 45 (1948): p. 50-59.



140 ÉTUDES DE LETTRES

Tout cela est une périphrase assez compliquée pour préciser
l'heure à laquelle Dante s'endort dans le Purgatoire. De cette
complexité, et donc de l'importance qu'y attache le poète, il ressort

que le temps est essentiel pour Dante. De cet exemple, il ressort

aussi que l'heure n'est pas seulement importante pour établir
la véracité du rêve, mais que cette référence souligne aussi
l'importance de la temporalité dans le Purgatoire en tant que lieu de

pénitence. Les dimensions temporelles, et donc corporelles, du
rêve sont liées à la fonction précisément «purgative» du lieu. De
la même manière, les références à la mythologie mettant en jeu la
corporalité et la sexualité nous rappellent que le corps, inscrit
dans une logique temporelle, fait partie intégrante de la cosmogonie

dantesque. Si corporalité et temporalité sont clairement associées

dans le Purgatoire, il ne faut pas pour autant les opposer à

l'association que formeraient, par ailleurs, la spiritualité et l'éternité.

Alison Cornish le rappelle quand elle constate que les données

géographiques et astrologiques qui permettent de mesurer le
temps chez Dante font partie d'un système où la temporalité et
l'éternité ne s'opposent pas, mais sont au contraire deux aspects
d'un seul et même univers :

Dans le Purgatoire déjà, les multiples références au temps sont
autant de rappels que la succession entre l'obscurité et la clarté
ne résulte que de la perception que peut en avoir un individu
donné en un lieu donné, alors même que le cosmos est lui, en
réalité, entièrement immergé dans la lumière8.

De la même manière, dans son examen du développement du
système de représentation du Purgatoire, Jacques Le Goff insiste
sur l'insuffisance de simples dichotomies pour expliquer le
fonctionnement du temps chez Dante :

Dans cette temporalité symphonique, le temps est fait de
l'enchevêtrement du temps du voyage de Dante avec le temps vécu
des âmes du Purgatoire parmi lesquelles il passe, il est fait
surtout des différents temps emmêlés de ces âmes éprouvées entre
la terre et le ciel, entre la vie terrestre et l'éternité. Temps accéléré

et temps retardé, temps en va-et-vient de la mémoire des vi-

8. « [I]n the Purgatorio, multiple time-references serve as a constant
reminder that the alternation of dark and light is merely the impression of an
individual bound to any one particular terrestrial location in a cosmos that is
in reality wholly flooded with light». Alison Cornish, Reading Dante's
Stars, New Haven : Yale University Press, 2000, p. 76 (traduction BV).



CORPORALITÉ ET SIGNIFIANCE DANS LE PURGATORIO 141

vants à l'inquiétude des morts, temps encore accroché à l'histoire

et déjà aspiré par l'eschatologie9.

Ce que j'aimerais proposer ici, c'est une relation entre le corps et
l'âme qui suive dans sa complexité celle qu'établissent Cornish et
Le Goff entre la temporalité et l'éternité. Le corps et l'âme ne
seraient plus deux entités séparées, mais plutôt deux aspects d'un
seul et même concept. Le Purgatoire, en tant qu'endroit liminal,
montre comment les deux extrêmes constitués par le corps et
l'âme ne sont pas aussi séparés qu'on a pu le penser parfois.

Le passage du Chant IX cité plus haut souligne aussi un important

paradoxe à propos de la corporalité de Dante. En effet, la
situation géo-temporelle du rêve semble indiquer une position où
l'âme et le corps se séparent. On pourrait lire cela comme une
indication de la nécessité de la séparation du corps et de l'âme pour
l'acquisition de la connaissance divine. En fait, je propose que ce
qui se passe ici est tout à fait l'inverse d'une telle séparation. Le
Goff caractérise le rêve de Dante comme étant un cauchemar ; en
effet, Dante est effrayé pendant le rêve et à son réveil. Mais sa

peur est due à ce que son corps et son âme sont séparés l'un de
l'autre, comme le laisse apparaître un examen plus approfondi de
ce rêve. A propos du contenu du rêve proprement dit, on se
rappellera que Dante se trouve arraché du sol par un aigle, qui le
monte vers le ciel, où tous deux sont brûlés par un feu intense.
L'aigle laisse alors choir Dante qui retombe à terre ; c'est à ce
moment-là qu'il se réveille et se retrouve à l'entrée du Purgatoire.
D'après des critiques tels que Cervigni, Lynch ou Bundy, le feu
doit être compris symboliquement comme une émanation divine :

il représente soit Dieu lui-même, soit la grâce de Dieu10. Cervigni
propose une longue liste des références bibliques pour étayer son
interprétation du feu comme représentation directe de Dieu11;
d'après Lynch, Dante est brûlé par le feu parce qu'il ne possède
pas encore la connaissance lui permettant de l'interpréter correctement

comme une métaphore, et non comme un phénomène

9. Jacques Le Goff, «La Naissance du Purgatoire» in Un Autre Moyen
Âge, Paris: Gallimard, 1999, p. 1199.

10. Voir Dino S. Cervigni, Dante's Poetry of Dreams, Firenze: L.S.
Olschki, 1986; Kathryn Lynch, The High Medieval Dream Vision: Poetry,
Philosophy, and Form, Stanford, CA: Stanford University Press, 1988;
Murray Wright Bundy, The Theory of Imagination in Classical and
Medieval Thought, Urbana : University Press of Illinois, 1927.

11. Voir D. Cervigni, p. 108-110.



142 ÉTUDES DE LETTRES

ressortissant du monde matériel et physique. Le Goff, en
revanche, se réfère à une longue tradition qui identifie le Purgatoire
lui-même au feu. Cela semble être ici l'explication la plus plausible

du rêve de Dante12. En suivant le Goff, et en interprétant le
feu du rêve comme une annonciation du Purgatoire, on trouve un
lien explicite entre les actions physiques et oniriques de Dante à

ce stade de son voyage. Dante rêve qu'il est emmené vers le
Purgatoire symbolisé par le feu, et c'est effectivement ce qui se

passe puisque Lucie l'y conduit durant son sommeil. Virgile
expliquera ce déplacement corporel à Dante à son réveil. Cette
interprétation fournit une signification concrète et corporelle au
rêve : le feu du rêve symbolise donc quelque chose qui est à la
fois terrestre et divin, c'est-à-dire quelque chose fait de qualités
partagées tant par le lieu qu'est le Purgatoire que par Dante lui-
même. Le rêve est le moyen corporel de transmettre la connaissance

qui est par nature corporelle, car elle est acquise par l'esprit
au travers des sens. Ainsi, c'est bien le corps de Dante, avec ses
besoins physiologiques, dont celui de dormir, qui rend cette
connaissance possible.

C'est aussi pour cette raison que le rêve est effrayant pour
Dante. Le «je» narratif à l'intérieur du rêve semble représenter
une entité désincarnée, et le rêve lui-même est ainsi une
représentation de Dante traversant le Purgatoire comme une âme privée

de son corps. Mais plus tard dans le cantique, quand Dante
traversera le feu du Purgatoire, son corps et son âme seront à

nouveau réunis. Bien sûr, la plupart des âmes du Purgatoire sont
comme Statius et Virgile et doivent faire le voyage sans leur
corps, mais la manière dont toutes ces âmes envient, et même
jalousent, le corps de Dante semble bien indiquer que toutes
préféreraient aussi en avoir un. La séparation du corps et de l'âme
apparaît ainsi comme une source de peur, même si, en même
temps, cette séparation permet à Dante de voir le futur. En ce

sens, on peut voir toutes les âmes de l'au-delà comme faisant
l'expérience d'un rêve, ou d'un cauchemar, qui se prolonge
jusqu'au réveil au jour du Jugement.

A cela il faut ajouter que connaissance et corporalité sont liées
chez Dante par des métaphores traduisant d'autres besoins
physiologiques, tels que manger ou boire. Progressivement, pendant

12. J. le Goff, p. 1189-90.



CORPORALITÉ ET SIGNIFIANCE DANS LE PURGATORIO 143

qu'il remonte la pente douce du Purgatoire, on trouve toujours
plus d'allusions à la faim et à la soif, mais ces allusions indiquent
toujours sa faim et sa soif de connaissance. Cela commence
comme une simple métaphore pour indiquer le processus de celui
qui assimile la connaissance :

Ma perché più aperto intendi ancora,
volgi la menta a me, e prenderai
alcun buon frutto di nostra dimora.

(Purg.XVII: 88-90)

Par la suite, la motivation première de Dante semble changer :

Quale il falcon, che prima a' piè si mira,
indi si volge al grido e si protende
per lo disio del pasto che là il tira ;

tal mi fec'io ;

(Purg. XIX: 64-67)

Et enfin,
La sete natural che mai non sazia

se non con l'acqua onde la femminetta
samaritana dimando la grazia,

mi travagliava, e pungeami la fretta
per la 'mpacciata via dietro al mio duca,
e condoleami a la giusta vendetta.

(Purg. XXI: 1-6)

Si Dante a besoin de se reposer mais ne semble pas devoir manger,

son périple apparemment tout spirituel et intellectuel ne peut
pas être accompli sans le geste physique de se désaltérer aux deux
fleuves du Paradis terrestre. C'est cet acte corporel qui achève sa

quête de purification de l'âme et de l'esprit. En effet, boire l'eau
des fleuves Léthé et Eunoé a des effets concrets sur l'acquisition
de sa connaissance : il oublie le mal qu'il a fait pour ne se souvenir

que du bien. Encore une fois, il convient d'insister sur le fait
que l'élément corporel de cette scène n'est pas simplement
symbolique; le corps fait partie intégrante de l'individu et joue un
rôle essentiel dans le progrès cognitif du pèlerin Dante, et finalement,

dans la possibilité qui lui est donnée d'accéder à la connaissance

divine.
La corporalité de Dante est très significative, même si ce

qu'elle exprime en définitive c'est encore l'âme. Dans le
Purgatoire, il n'y a pas de dichotomie opposant l'âme éternelle au

corps temporel. Même si le séjour de Dante dans l'au-delà le rend
capable de représenter l'avenir d'après la mort aux hommes



144 ÉTUDES DE LETTRES

vivants, il préfigure surtout l'avenir de leurs âmes au-delà de

l'au-delà, en quelque sorte, c'est-à-dire dans un temps et un lieu
où elles seront à nouveau réunies avec leurs corps perdus. Le
corps de Dante est ainsi à la fois le symptôme de son état vivant
et mortel, l'outil de son voyage à travers l'au-delà, et une partie
intégrale de l'individu éternel après le Jugement dernier.

Margaret Wickins Lynch


	Corporalité et signifiance dans le Purgatorio de Dante

