
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2001)

Heft: 4

Artikel: Le pouvoir de la voix masculine : le cas de la version en moyen-anglais
du Miroir des simples âmes de Marguerite Porete

Autor: Renevey, Denis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870244

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870244
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE
LE CAS DE LA VERSION EN MOYEN-ANGLAIS DU

MIROIR DES SIMPLES ÂMES DE MARGUERITE PORETE1

Ce travail démontre dans sa première partie que le texte français du Mirouer
est caractérisé par une écriture féminine. En seconde partie, le travail
propose une nouvelle lecture de la version en moyen-anglais de ce texte. La
thèse proposée ici démontre que la personne qui est responsable de la
traduction et des gloses s'approprie le texte afin de l'intégrer dans la culture
religieuse masculine de l'Angleterre du Moyen Âge tardif.

Le 11 avril 1309, Marguerite Porete, béguine de Valenciennes, fut
condamnée comme hérétique par un groupe de vingt et un théologiens

convoqués par Guillaume de Paris, l'Inquisiteur officiel en
France. La condamnation des juges se fondait sur quinze articles

1. Cet article a fait l'objet de plusieurs présentations, notamment dans le
contexte de l'atelier intitulé «Myths of Masculinities and Other Tales»
(Lausanne, 19 mai 1999), lors de la conférence SAUTE «The Limits of
Textuality» (Genève, 28 mai 1999) et lors d'une conférence donnée à

l'Université d'Exeter (11 mai 2000). J'aimerais remercier les organisateurs
de ces séances et le public qui m'a permis de donner corps à mon argument.
Je dois mon intérêt croissant pour Marguerite Porete aux discussions stimulantes

sur Le Mirouer que j'ai pu avoir avec Marleen Cré, étudiante doctorale

dont la recherche porte sur une étude détaillée du manuscrit de la
British Library, MS Additional 37790, dans lequel on trouve une version du
Mirouer en moyen-anglais. Merci à Catherine Müller qui, en plus de son
propre livre sur Marguerite, a porté à ma connaissance un nombre important
d'articles et de livres sur le sujet. «Last but not least», Nicholas Watson a lu
la version anglaise de cet article. S'il n'a pas approuvé tous mes points de

vue, il a par contre eu la générosité de suggérer que certains de nos désaccords

sur Marguerite méritaient une publication.



34 ÉTUDES DE LETTRES

extraits d'un livre composé par Marguerite, mais dont le titre ne
fut pas mentionné dans les actes du procès inquisitorial. Ce n'est
qu'en 1946 que Romana Guarnieri identifia le livre qu'elle avait
découvert dans un manuscrit de la fin du quinzième ou début du
seizième siècle comme étant Le Mirouer des âmes anienties et qui
seulement demourent en vouloir et désir d'amour1. Ce livre (que
j'appellerai Le Mirouer) circula anonymement comme livre de
dévotion et fut traduit en latin, en italien et en anglais. L'histoire
de la traduction et de la transmission de cet ouvrage, qui est
d'ailleurs marqué par un certain nombre de ratures et d'adaptations,

tend à démontrer que sous le couvert de l'anonymat Le
Mirouer ne révélait aucun caractère hérétique ou même douteux
pour la plupart de ses lecteurs.

Cependant, la version en moyen-anglais du Mirouer, qui nous
est parvenue dans trois manuscrits, soulève des questions importantes

sur la réception d'un texte dont la subtile théologie
mystique utilise des éléments appartenant aux courants apophatiques
et cataphatiques, et dont le discours est structuré autour de trois
figures allégoriques, Amour, Raison et Âme3. Si le texte n'a pas
les caractéristiques décrites par Caroline Walker Bynum des
textes mystiques et visionnaires féminins de la tradition occidentale,

il est tout de même considéré par la plupart des chercheurs
comme un texte singulièrement féminin. Par ailleurs, le fait que la
continuation anonyme du Chronicon de Guillaume de Nangis
affuble du titre de pseudo-mulier l'auteur du Mirouer semble attester

que le texte était perçu comme débordant du cadre réservé à

l'écriture religieuse féminine de l'Europe médiévale4. Il est im-

2. Les éditions consultées pour la version française sont les suivantes :

«Il movimento del Libero Spirito : Testi e documenti», éd. Romana
Guarnieri, Archivio italiano per la storia délia pietà 4, Rome : Edizioni di
storia e letteratura, 1965 ; voir également Marguerite Porete, Le Mirouer
des simples âmes/Margaretae Porete, Speculum simplicium animarum, éd.
R. Guarnieri et P. Verdeyen, Corpus Christianorum : Continuatio
Mediaeualis 69, Turnhout: Brepols, 1986, p. 8. Toutes les citations du texte
français se rapportent à cette édition notée ci-après Marguerite Porete.

3. Voir Marguerite Porete, «"The Mirror of Simple Souls": A Middle
English Translation», éd. M. Doiron, Archivio italiano per la storia délia
pietà 5, éd. R. Guarnieri, Rome: Edizioni di storia e letteratura, 1968, p.
241-355. Toute citation à la version anglaise (avec titre en abrégé, numéros
de page et ligne) renvoie à cette édition.

4. Voir Caroline Walker Bynum, Holy Feast and Holy Fast: The
Religious Significance of Food to Medieval Women, Berkeley : University of



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 35

possible d'offrir une liste exhaustive des arguments défendant la
présence d'une écriture féminine dans le Mirouer, mais les
quelques exemples qui suivent peuvent éclairer cet argument et
servir à asseoir la thèse que je vais développer plus loin5.

Dans sa présentation et prudente défense de l'écriture qu'elle
appelle féminine, Béatrice Didier découvre certaines facettes qui
nous permettent de mieux saisir la notion du féminin dans le texte
de Porete. Didier soutient que le texte féminin se constitue en un
lieu où les conflits entre le désir d'écrire du sujet féminin et l'hostilité

systématique, l'ironie, et la dépréciation par la société sont
rendus manifestes6. Le désir d'écrire du sujet féminin y apparaît
comme étant au mieux inutile, voire subversif, impliquant la
possibilité d'une déstabilisation de la société. Ces aspects créent les
conditions pour la construction d'une écriture défensive, une écriture

qui requiert la protection de l'anonymat ou celle d'un
pseudonyme masculin. Ajoutés à l'oralité et à l'introversion qui
constituent eux aussi des caractéristiques de l'écriture féminine,
ces aspects défensifs contribuent à marquer le texte d'une différence

généralement identifiable et assimilable au «féminin7».
C'est à cette différence que M.N., le glossateur de la version
anglaise, s'attaque: au contraire de Marguerite de Navarre qui fait
référence au Mirouer en le désignant comme un livre écrit par une
«femme», M.N. ne cherche pas ouvertement à identifier et à

nommer un auteur féminin dans les gloses qui accompagnent sa
seconde traduction8. Mon but n'étant pas de déterminer le sexe de

California Press, 1988. Pour l'attribution du terme pseudo-mulier, voir
Michael G. Sargent, «The Annihilation of Marguerite Porete», Viator, 28
(1997), p. 253-79 (p. 253).

5. Pour plus d'information sur l'écriture féminine, avec une attention
particulière pour les textes médiévaux, voir Laurie A. Finke, Feminist
Theory, Women's Writing, Ithaca and London: Cornell University Press,
1992.

6. Béatrice Didier, L'écriture-femme, Paris : PUF, 1981, p. 10-11.
7. B. Didier, L'écriture-femme, p. 11-37.
8. Dans son poème Les Prisons, écrit en 1547, Marguerite de Navarre

fait référence à un ouvrage sans titre et circulant anonymement, auquel elle
voue une grande admiration : «Mais entre tous ces livres, j'en viz ung d'une
femme, / Depuis cent ans escript, remply de flamme / De charité si tresar-
dentement, / Que rien qu'amour n'estoit son argument, / Commancement et
fin de son parler». Catherine Müller mentionne le personnage féminin Âme
et l'utilisation du syntagme «precieuse marguerite» comme constituant
l'évidence interne au texte qui aurait permis cette assertion de la part de

Marguerite de Navarre. Sans vouloir douter de cette possibilité, je pense que



36 ÉTUDES DE LETTRES

M.N., c'est plutôt le rôle masculin dont il s'investit que j'aimerais
faire ressortir dans mon travail. M.N. montre en effet une sensibilité

marquée envers les caractéristiques féminines du traité. Les
travaux de Luce Irigaray proposent l'existence d'une langue
sexuée qui viennent corroborer ce point. En effet, l'identification
de questions essentielles tenant à la traduction de la différence
sexuelle touche implicitement l'argumentation que je propose de

développer ici, à savoir la tendance qu'une personne assumant un
rôle masculin et travaillant sur un texte féminin aura à s'approprier

le sujet écrivant afin de le présenter comme une entité
masculine.

Irigaray fait apparaître que l'écriture masculine cherche, parfois

à tout prix, à entrer en relation avec le monde et ses objets.
Dans le même temps, elle remarque que l'écriture féminine se
caractérise par une riche structure dialogique qui s'offre comme une
série d'espaces d'échange, de lieux où le langage sert à traduire
des valeurs universelles et où les femmes apparaissent comme les
créatrices ou les médiatrices de visions globales et de relations
humaines9.

Dans son étude du texte de Porete, Maria Lichtman parle d'un
mysticisme des marges induisant des jeux de valeurs en conflit
avec les normes patriarcales et donnant corps à une perspective
féminine particulière, ainsi qu'à une audience et une divinité
féminine (Dame Amour). Selon elle, le déplacement d'Amour dans
une position dominante par rapport à Raison doit être interprété
comme un acte subversif contre l'ordre patriarcal10. De son côté,
Michael Sells attribue la nature féminine du texte de Porete à la

d'autres caractéristiques féminines du texte ont aussi contribué à cette
attribution. Pour une discussion de la relation entre Marguerite Porete et
Marguerite de Navarre, voir l'article de Catherine M. Müller, «"La lettre
et la figure": lecture allégorique du Mirouer de Marguerite Porete dans Les
Prisons de Marguerite de Navarre», Versants, 38, «Passages: du Moyen
Âge à la Renaissance», 2000, p. 153-67. Voir aussi Marguerite de Navarre,
Les Prisons, in Catherine Müller, Marguerite Porete et Marguerite
D'Oingt : De l'autre côté du miroir, New York : Peter Lang, 1999, p. 89-90 ;

voir aussi M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 279.
9. Luce Irigaray, Sexe et genre à travers les langues : éléments de

communication sexuée .-français, anglais, italien, Paris : Grasset, 1990.
10. Maria Lichtman, «Marguerite Porete and Meister Eckart: The Mirror

of Simple Souls Mirrored», in Meister Eckart and the Beguine Mystics :
Hadewijch of Brabant, Mechtild of Magdeburg, and Marguerite Porete, éd.
B. McGinn, New York : Continuum, 1994, p. 69-74.



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 37

façon dont la déité est signifiée par des termes aussi bien féminins
que masculins, mais surtout au fait que la voix de la déité est
féminine. Il remarque aussi que la construction de l'interdépendance

entre l'Amant Divin et l'âme annihilée est particulière au
mysticisme de Porete11. Dans «The Annihilation of Marguerite
Porete», Michael Sargent considère le Mirouer dans sa version
française selon l'herméneutique du genre et porte son attention
sur les formes spécifiquement féminines de sa spiritualité. Il
présente aussi l'argument selon lequel le concept de l'annihilation,
qui est la clef de voûte du Mirouer, appartiendrait essentiellement
au mysticisme féminin, et plus particulièrement à la spiritualité
des béguines. Pour lui, ce désir d'annihilation était fortement
réprouvé par les représentants ecclésiastiques12.

Dans des articles ultérieurs à ceux cités plus haut, Sargent,
Watson et Finke ont abondamment discuté la version anglaise du
Mirouer13. Ce sont d'importantes contributions ; cependant plus
que le contexte historique que reconstruisent ces études, mon
argument requiert un contexte théorique. En effet, je souhaite m'at-
tacher à démontrer ici la difficulté pour le public médiéval anglais
à accepter les caractéristiques de l'écriture féminine proposées
par le texte français original, que M.N. traduit fidèlement dans sa
première version. Pour cela c'est d'abord à un point subsidiaire
de la thèse avancée par Watson qu'il faut nous intéresser.

Les manuscrits du Mirouer en moyen-anglais actuellement
connus proviennent tous de monastères chartreux. Watson
commence par établir une comparaison entre le Mirouer et A
Revelation of Love de Julienne de Norwich d'une part, et avec le

11. Michael Sells, «The Pseudo-Woman and the Meister: "Unsaying"
and Essentialism», in Meister Eckart and the Beguine Mystics, p. 142.

12. M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 253-79.
13. Voir Michael G. Sargent, «"Le Mirouer des simples âmes" and the

English Mystical Tradition», in Abendländische Mystik im Mittelalter:
Symposion Kloster Engelberg 1984, éd. K. Ruh, Stuttgart: J.B. Metzlersche,
1986, p. 443-65 ; Nicholas Watson, «Melting into God the English Way :

Deification in the Middle English Version of Marguerite Porete's Mirouer
des simples âmes anienties», in Prophets Abroad: The Reception of
Continental Holy Women in Late-Medieval England, éd. R. Voaden,
Cambridge: D.S. Brewer, 1996, p. 19-49; Laurie A. Finke, «"More Than I
Fynde Written": Dialogue and Power in the English Translation of The
Mirror of Simple Souls», in Performance and Transformation: New
Approaches to Late Medieval Spirituality, éd. M. A. Suydam and J. E.
Ziegler, New York : St Martin's Press, 1999, p. 47-67.



38 ÉTUDES DE LETTRES

Book ofMargery Kempe d'autre part. On sait que ces deux textes
préservés dans des manuscrits chartreux ne sont pourtant pas
d'origine chartreuse. Watson en conclut, par extrapolation, que la
version anglaise du Mirouer pourrait ne pas avoir été composée
par un auteur ou un traducteur chartreux, et il n'exclut donc pas la
possibilité que l'auteur en soit une femme14. En dépit de cette
possibilité historique proposée par Watson, j'aimerais proposer
qu'une lecture précise du texte du traité en moyen-anglais, plutôt
qu'une analyse des circonstances dans lesquelles il a été conservé,
permet d'attribuer un rôle masculin à la personne désignées par
M.N., qui serait l'auteur de la traduction et des quatorze gloses.
En effet, s'il n'existe aucune preuve formelle, interne ou externe
au texte, permettant d'établir le sexe du traducteur-glossateur, la
nature de ses interventions lues à la lumière des remarques
précédentes sur l'écriture féminine indique de façon probante une
personne cherchant à construire un texte plus masculin. Watson
lui-même remarque d'ailleurs que le pronom féminin «she» qui
apparaît en référence à Amour dans la traduction, est le plus
souvent remplacé par le pronom masculin «he» alors qu'il définit la
même figure allégorique15.

Watson met en garde contre une lecture du Mirouer qui en
ferait un texte conservateur et réactionnaire reflétant une spiritualité
anglaise sous-développée. Il fait référence plus particulièrement à

des interprétations du Mirouer qui font de M.N. un glossateur
s'ingéniant à forclore les possibilités herméneutiques du traité16.

Il semble pourtant que sans être conservateur ou réactionnaire, on
puisse démontrer que M.N. limite effectivement les possibilités
herméneutiques du traité par un acte de ré-appropriation masculin,

tel qu'il est décrit par Irigaray17. Cet acte d'appropriation
apparaît dans les ratures mêmes d'un texte aux mains d'un
glossateur qui « dérobe au livre une bonne partie de sa subjectivité

et de sa tension dramatique au nom de l'autorité inscrite dans

14. Voir N. Watson, «Melting into God», p. 31-33.
15. Voir N. Watson, «Melting into God», p. 35.
16. N. Watson, «Melting into God», p. 43.
17. En fait, Watson soutient involontairement ce point lorsqu'il débat de

la façon dont M.N. opère la transformation de ce qui constituait une confession

de la voix narrative en une analyse sur un état de l'âme en général. Voir
N. Watson, «Melting into God», p. 41.



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 39

la figure Amour18». Plutôt que de débattre, comme le fait Watson,
des différences entre les tendances de la spiritualité insulaire et
continentale, je voudrais démontrer que l'attitude de M.N. envers
le texte du Mirouer résulte de ce qu'il perçoit dans ce texte la
forte présence d'une écriture féminine19.

Un des éléments les plus intéressants de cette question est la
structure dialogique du texte, structure qui constitue une des

caractéristiques du texte féminin et qui est omniprésente dans le
Mirouer, non seulement dans les dialogues internes entre Amour,
Raison, Âme Anéantie et Dieu, mais aussi dans la manière dont la
voix narrative invite à un échange dialogique avec son audience.
M.N. se sert de cette structure dialogique afin de récupérer le
texte et lui donner sa forme définitive. Il fait cela sur la base d'un
dialogue et d'un échange avec son public auquel il a déjà offert
une traduction fidèle du Mirouer qui n'a pas rencontré le succès
escompté20. Le rôle de ce public anglophone destinataire premier
du traité, ainsi que le rôle de la relation que M.N. entretient avec
lui, n'ont pas encore reçu l'attention qu'ils méritent. Pourtant, ces
points peuvent nous permettre de mieux comprendre la position
de M.N. sur certaines questions théologiques21. En effet, bien que
la version anglaise soit contaminée par les commentaires de

18. « [He] robs the book of much of its subjectivity and drama for the sake
of the authority inscribed in the figure of Amour». N. Watson, «Melting
into God », p. 41. Sargent propose un indice probant en faveur d'une
circulation limitée du Mirouer parmi les seuls chartreux, impliquant un auteur
masculin pour la version en moyen-anglais. Voir M. G. Sargent, «Le
Mirouer», p. 461 ; sur le sujet des lecteurs et de la circulation de l'ouvrage,
voir aussi M. Cré, «Women in the Charterhouse? Julian of Norwich's
Revelations of Divine Love and Marguerite Porete's Mirror of Simple Souls
in British Library, MS Additional 37790», in Writing Religious Women:
Female Spiritual and Textual Practices in Late Medieval England, éds. D.
Renevey and C. Whitehead, Cardiff : University of Wales Press, & Toronto :

University of Toronto Press, 2000, p. 43-62.
19. Ma conception de la masculinité médiévale fait référence à l'ouvrage

suivant: Jeffrey Jerome Cohen et les membres d'Interscripta, Medieval
Masculinities : Heroism, Sanctity, and Gender, publié électroniquement en
octobre 1994 et révisé en avril 1995: http ://www.georgetown.edu/laby¬
rinth/e-center/ interscripta/mm.html.

20. Pour une analyse subtile de la dimension dialogique du Mirouer, voir
L. A. Finke, «"More Than I Fynde Written"», p. 50-2.

21. La version en moyen-anglais existe dans trois manuscrits qui appartenaient

au XVè siècle aux chartreuses de la région de Londres. Voir M. G.
Sargent, «The Annihilation», p. 261.



40 ÉTUDES DE LETTRES

M.N.,il ne faut pas oublier qu'une version initiale en moyen-anglais

a existé et qu'elle était dépourvue de l'imposant appareil
herméneutique mettant en place l'échange dialogique entre la voix
masculine et la voix féminine de la deuxième version fournie par
M.N.22 La connaissance personnelle de ce public par M.N. et
l'écoute attentive qu'il porte à ses exigences l'ont amené à prendre
en compte l'insatisfaction exprimée par son public, et à donc
produire une deuxième version augmentée d'un important appareil
herméneutique placé au cœur de la traduction. Ainsi, le prologue
de la deuxième version (faisant suite à un bref passage sur l'humilité

du traducteur-glossateur) nous informe que le texte constitue
une deuxième tentative de traduction, et que celle-ci est motivée
par certains lecteurs qui ont informé M.N. que « some wordis perof
haue be mystake » (Mirror 247 / 8) — que certains mots ont « été
mal compris» ou «mal perçus»23.

Les termes utilisés par le traducteur font état de deux difficultés

majeures dans son travail de conversion. La première réside en
ce qu'il doit offrir une traduction valable à partir d'un texte en
moyen-français corrompu en plusieurs endroits. Quelques-unes
des gloses de M.N. cherchent, de manière pas toujours heureuse,
à rendre compte de ces passages défectueux. La deuxième difficulté

réside dans le fait que le traducteur anglais, au contraire de
la voix narrative de l'original, ne prétend pas avoir atteint le
degré de sophistication de l'âme libre décrite dans l'ouvrage qu'il
traduit. En effet, M.N. offre un deuxième commentaire sur
l'humilité qui est moins centré sur sa propre incapacité morale que sur
la complexité de la tâche qui l'attend :

But bope the firste tyme and now I haue greet drede to do it, for pe
boke is of hiye diuine maters and of h^e goostli felynges, & ker-
nyngli and ful mystili it is spoken. (Mirror 247/13-5)

Mais aussi bien maintenant que la première fois, je crains de le
faire, car le contenu et le sentiment qui se dégage de ce livre est
profondément spirituel ; il est énoncé d'une manière mystérieuse

et mystique.

22. Sargent fait ressortir cet élément dans son article traitant des gloses,
mais son argument ne repose pas sur ce point. Voir M. G. Sargent, «Le
Mirouer», p. 446; voir également N. Watson, «Melting into God», p. 36.

23. Voir E. Colledge and R. Guarnieri, «Appendix: The Glosses by
"M.N." and Richard Methley to "The Mirror of Simple Souls"», dans
Archivio Italiano per la Storia délia Pietà 5, p. 357-82. Colledge et
Guarnieri soutiennent la deuxième interprétation de «mystake».



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 41

Même sans tenir compte de la possible teneur hétérodoxe du
traité, on voit que la crainte de M.N. quant à la complexité de sa
tâche est bien réelle. Il s'ensuit que l'incapacité de M.N. — ainsi
que celle des lecteurs de la première version — à comprendre la
teneur spirituelle du traité doit être attribuée au moins en partie à

sa structure dialogique. Cette structure est un moyen de faire passer

des messages d'ordre divin sans recourir aux images et au
discours traditionnels de la culture cléricale. Ainsi, le texte devient-il
« dangereux et exige des explications pour les lecteurs profanes
en matière de spiritualité24». La nature audacieuse et subversive
du texte trouve son expression dans la manière dont celui-ci décrit
des expériences ineffables et hautement personnelles, sans
références aucune à des concepts théologiques nécessairement masculins.

L'effort essentiel de M.N. consiste donc à rendre plus neutres
et impersonnelles certaines des caractéristiques du texte français
qu'il perçoit comme étant les plus féminines. Il le fait d'une part
en dialoguant avec ces voix, mais aussi en cherchant à travers ce
dialogue à leur imposer son autorité linguistique qui est anglaise
et masculine.

Sans doute Watson a-t-il raison quand il évoque l'environnement

insulaire et local à partir duquel le travail de M.N. a surgi.
M.N. n'est certainement pas conscient des controverses que le
texte avait causées au début du quatorzième siècle. Pourtant,
même si les points théologiques de la deificatio et de Vannihila-
tio jouent ici un rôle essentiel, je voudrais en revenir au texte lui-
même, à ce qui fait le propre de sa rhétorique, et que Watson
définit comme «une rhétorique de l'extase» et comme «la capacité

qu'ont les mots à définir des sentiments se rapportant aux
stades les plus élevés de l'âme25». Il me paraît clair que c'est
précisément cette rhétorique, soutenue par une écriture
audacieuse, féminine et subversive, qui gène tant le traducteur qui
craint la réaction de ses lecteurs. C'est cette double contrainte

24. M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 262 (ma traduction).
25. « [T]he rhetoric of ecstasy, in the ability of words to convey the

feelings which accompany elevated states of the soul ». N. Watson, «Melting
into God the English Way», p. 46. Mon argument, qui suit ici Sargent et
Watson, présume que M.N. n'était pas au courant du jugement hérétique
ainsi que de la liste des erreurs qui furent extraites du texte de Marguerite.
Watson répète ce point de façon convaincante dans « Melting into God the
English Way», p. 36-7; voir également M. G. Sargent, «"Le Mirouer" and
the English Mystical Tradition», p. 461-2, et «The Annihilation», p. 263.



42 ÉTUDES DE LETTRES

qui l'amène à s'approprier le texte et à le replacer au centre
d'une culture religieuse toute masculine.

Les prologues français et moyen-anglais qui encadrent le corps
du texte démontrent à quel point les intentions de leurs auteurs
respectifs diffèrent26. Ainsi, le poème qui occupe le feuillet
numéro six du manuscrit Chantilly, bien que n'étant pas de la même
main que le texte principal, fait cependant corps avec ce dernier.
En effet, il affirme le pouvoir suprême des voix féminines, celles
d'« Amour et Foy » sur celle, masculine, de Raison. L'adresse aux
« théologiens ne aultress clers» opère davantage encore cette
séparation des valeurs religieuses masculines, puisque non seulement

tout avantage leur est dénié, mais ils sont considérés comme
étant peu qualifiés pour effectuer une lecture appropriée du texte.
De même, le prologue fait appel à un exemplum emprunté au
roman courtois, genre particulièrement prisé des lectrices, pour en
appeler à une compréhension intérieure du traité.

Le poème et le prologue du manuscrit Chantilly annoncent de
façon très claire le texte comme étant subversif et apportant « un
bouleversement de la vieille couche sociale possédante porteuse
d'un investissement de nature masculine27». Le poème et le
prologue du manuscrit Chantilly n'apparaissent pas dans la version
en moyen-anglais pour des raisons qui peuvent être multiples et
qu'il n'est pas possible de définir de manière précise. Elle vont de

l'utilisation d'un manuscrit de base ne possédant ni le poème ni le
prologue du MS Chantilly, au fait que M.N. aurait volontairement
omis ces passages hautement subversifs. Par contre, Vapprobatio
qui est absente du texte français, mais qui est placée en épilogue
dans les manuscrits latins, fait partie intégrante du prologue du
texte anglais28.

Alors que l'ajout de voix féminines à travers le poème et le
prologue semble ébranler l'autorité du texte, cette dernière est au
contraire renforcée par les trois voix masculines auxquelles vient
encore s'ajouter M.N. Ainsi, Y approbatio porte-t-elle le cachet de
l'autorité masculine et considère le texte comme un instrument
approuvé par cette dernière.

Quel que soit le rôle joué par M.N. dans les changements
apportés au texte moyen-anglais, ceux-ci permettent paradoxale-

26. Voir Marguerite Porete, p. 8-14; voir The Mirror, p. 247-9.
27. Hélène Cixous, in L.A. Finke, Feminist Theory, p. 29 (ma traduction).
28. Pour une description des manuscrits existants, voir Marguerite Porete,

p. viii-xii ; voir également Yapprobatio dans The Mirror, p. 249/14-250/14.



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 43

ment à ce texte caractérisé par une écriture féminine de se retrouver

au centre de la culture médiévale religieuse misogyne. Le lent
processus d'appropriation et de déguisement de cette voix féminine

a été rendu possible par l'absence essentielle de représentation
du corps féminin, absence qui répond aux attentes de la

culture cléricale masculine.
Dans L'écriture-femme, Béatrice Didier propose l'idée que le

texte féminin est animé par une présence corporelle29. Les textes
mystiques et visionnaires écrits par des femmes donnent raison à

Didier puisqu'ils représentent généralement le corps féminin
comme un élément central de leur discours. Ce corps est généralement

soumis à des pratiques ascétiques, tel le jeûne, le conduisant
à se défaire de caractéristiques féminines considérées généralement

comme grotesques30. C'est donc par un travail d'annihilation

et d'effacement des caractéristiques féminines de son corps
que la femme religieuse peut arriver à un échange dialogique avec
le divin. Si la plupart des textes écrits par des femmes mettent en
scène ce processus d'annihilation, le Mirouer ne laisse que peu de

place à un discours du corps, au point que seules des figures
hautement stylisées et désincarnées participent à l'échange
dialogique, ne laissant du corps que de vagues traces.

Le corps féminin qui acquiert une voix issue d'une pratique
ascétique purificatrice facilitée par la négation forcenée de sa

propre féminité est absent du Mirouer31. L'ambition de
Marguerite Porete n'est pas de décrire les étapes premières et
intermédiaires du voyage spirituel, mais plutôt de décrire le degré le
plus élevé de ce voyage, là où le corps ne joue plus aucun rôle, où
l'âme, dans son état de grâce, en oublie sa présence. Marguerite
offre une vision allégorique d'un échange dialogique entre l'âme
annihilée et le divin en transposant la culture du Fin Amor au
domaine religieux. Elle fait appel pour cela à des figures allégoriques

débattant de points théologiques essentiels. Ce procédé de
présentation tout à fait original ne permet pas nécessairement au

29. B. Didier, L'écriture-femme, p. 35.
30. Pour une discussion des caractéristiques grotesques du corps féminin

dans la littérature mystique, voir L. A. Finke, «The Grotesque Mystical
Body: Representing the Woman Writer», in Feminist Theory, Women's
Writing, p. 75-107.

31. M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 272, fait également référence à

l'absence de phénomènes mystiques féminins tels que les extases, visions,
transes, stigmates et autres formes ascétiques.



44 ÉTUDES DE LETTRES

lecteur médiéval de supposer un auteur féminin. Puisque pour le
lecteur médiéval un auteur anonyme est par défaut un homme, il
est fort possible que le genre de l'auteur n'ait pas été remis en
cause32. Ce que je tiens à souligner ici, c'est que le travail
accompli par M.N. pour remodeler cet ouvrage participe d'une
activité qui s'apparente au procédé de la discretio spirituum.

*

Il est attesté que tout texte médiéval écrit par une femme était
considéré comme subversif par nature et devant faire l'objet d'un
contrôle par une autorité masculine. Quand, en pleine période du
Concile de Constance, Jean Gerson (1363-1429), théologien et
chancelier de l'Université de Paris, écrit son traité «De proba-
tione spirituum», il tente de lutter contre les révélations de

Brigitte de Suède33. Ailleurs, et dans le même registre, Gerson
s'attaque à Catherine de Sienne34. Gerson n'était qu'une voix
dans un chœur d'hommes, tous chantres de l'autorité religieuse
masculine. Ils préconisaient que toute femme prétendant avoir été

gratifiée de visions devait faire l'objet d'un examen minutieux.
Le «De probatione spirituum» fournissait aux clercs mâles, aux
directeurs spirituels et aux confesseurs ayant la responsabilité des
femmes religieuses, un outil de travail précis pour canaliser le
contenu visionnaire des textes écrits par des femmes35.

L'autorité et les droits engendrés par l'acte d'écriture font partie

d'un monde participant pleinement d'une culture cléricale
masculine. Plus qu'à toute autre période dans la culture occiden-

32. Un manuscrit latin du Mirouer (Pembroke MS 221) attribue l'ouvrage
à Ruesbroec, identifié de façon erronée comme le prieur, parlant français, de
la chartreuse de Paris. Voir M. G. Sargent, «Le Mirouer», p. 461.

33. Pour une traduction en anglais moderne d'un texte de Gerson sur le
sujet des révélations, voir «On Distinguishing True from False
Revelations », in Jean Gerson : Early Works, éd. B. P. McGuire, New York :

Paulist Press, The Classics of Western Spirituality, p. 334-64.
34. II est possible que Gerson ait aussi eu connaissance du Mirouer de

Marguerite. Voir M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 278.
35. Voir Diane Watt, Secretaries of God: Women Prophets in Late

Medieval and Early Modern England, Cambridge : D.S. Brewer, 1997, p. 35.
Pour plus d'information sur la discretio spirituum, voir Rosalynn Voaden,
«Women's Words, Men's Language: Discretio Spirituum as Discourse in
the Writing of Medieval Women Visionaries », in The Medieval Translator
5, éd. R. Ellis and R. Tixier, Turnhout : Brepols, 1996, p. 64-83.



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 45

taie, l'écriture au Moyen Âge est porteuse des valeurs masculines
d'une culture intensément misogyne. Quand elle déborde des
catégories définies par cette culture, l'écriture est interprétée
comme transgressive et dangereuse pour le corps social. Au
contraire de Harry Bailey, M.N. ne peut aligner le discours
subversif du Mirouer sur un corps sexuellement déficient: il n'en
reste pas moins que les gloses indiquent une sensibilité exacerbée,
voire angoissée, face aux marqueurs féminins dans le corps du
texte du Mirouer36.

Même si certaines omissions témoignant du désir de la part de
M.N. de ne pas offusquer un public masculin mériteraient une
analyse plus fouillée, je me contenterai ici de considérer les
stratégies déployées dans quelques-unes des gloses37. La deuxième
glose de M.N., précédée par la traduction d'un extrait de la
séparation des vertus, se rapporte à un passage à partir duquel fut
élaboré le premier article de Paris qui mena à la condamnation de

Marguerite. Il s'agit de l'émancipation de l'âme anéantie, clairement

identifiée par M.N. comme étant une entité féminine. Les
revendications faites par cette voix féminine dans ce passage
constituent un danger évident pour la culture religieuse masculine.

Ce sont elles qui déboucheront sur la condamnation de

Marguerite Porete38. La glose de M.N. tente une recontextualisa-
tion du passage pour replacer ces revendications au centre des
valeurs religieuses masculines traditionnelles. Nous y assistons à un

36. C'est avec humour et ironie que ceci apparaît dans les Canterbury
Tales. Quand il dit vouloir couper les organes sexuels masculins du vendeur
d'indulgences («I wolde I hadde thy codions in my hond»), l'hôte Harry
Bailey fait ressortir la dangereuse ambiguïté de son interlocuteur, puisque
celui-ci semble être soit homosexuel soit eunuque. Le conte fait ainsi apparaître

le lien indissociable entre les corps et la rhétorique qu'ils génèrent.
Voir Rita Copeland, «The Pardoner's Body and the Discipline of
Rhetoric», in Framing Medieval Bodies, éd. S. Kay and M. Rubin,
Manchester: Manchester University Press, 1994, p. 138-159. Voir aussi J. J.
Cohen, Medieval Masculinities', http://www.georgetown.edu/labyrinth/e-
center / interscripta / mm.html.

37. Pour l'omission significative de la fin problématique du Mirouer dans
les versions latines et en moyen-anglais, voir M. G. Sargent, «The
Annihilation», p. 264. Pour une étude détaillée de toutes les gloses, voir M.
G. Sargent, «Le Mirouer», p. 443-65.

38. M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 269, soutient que «les positions

pour lesquelles [Marguerite] fut condamnée proviennent toutes, en un
sens, du concept fondamental d'annihilation dans l'amour de Dieu».



46 ÉTUDES DE LETTRES

échange dialogique où la voix masculine du glossateur cherche à

se réapproprier les enseignements de la voix féminine du texte :

Perfore I seie: Uertues, I take leeue of 30U euermore. Now schal

myn herte be more fre and more in pees pan it hap be. Forsope I
wote wel: joure seruyse is to trauelous. Sum tyme I leide myn herte
in 30U wipouten ony disseuerynge. 3e wote wel pis. I was in al ping
to 30U obeischaunt. O, I was panne 30ure seruaunt, but now I am
deliuered out of 30ure praldom. Wel I wote, I leide al myn herte in
30U, so haue I longe endured greet seruage in whiche I haue suffred

many greuouse tormentis and many paynes endured. It is mervuaile
pat I am ascapid wip pe liif. But now I make no forse, sipen it is pus
pat I am departed out fro 30ure daungers, wherynne many a ny3t &
day I haue be, pat neuere I was fre. But now pat I am departed fro
30U and perfore in pees I dwelle.

M. Touchynge pese wordis pat pis soule seip: sehe takep leeue of
uertues, loue declarep. But yitt I am stired heere to seie more to pe
matere as pus: [...] And panne pis soule takep leeue of uertues, as

of praldom and payneful trauel of hem pat sehe hadde bifore, and

now sehe is lady and souerayn, and pei ben sogettis. Whanne pe
soule wrou3te bi comaundementis of uertues, panne pe uertues
weren ladies and sehe söget. And now pat pe uertues werken bi
comaundementis of pis soule, pei ben sogettis to pis soule, and pis
soule is lady ouer uertues. And pus it is mened pat pis soule takep
leeue of uertues. N.

Par conséquent je dis: Vertus, je vous laisse pour toujours.
Dorénavant mon cœur sera plus libre et plus en paix qu'il n'a
jamais été. Par conséquent je le sais bien : votre service m'est
inutile. Parfois je plaçais mon cœur en vous sans discernement.
Vous saviez cela. Je vous étais obéissante en tout. Ah, j'étais
alors votre servante, alors que maintenant je suis délivrée de ce
contrôle. Je le savais, je plaçais mon cœur tout entier en vous,
ce qui fait que j'ai longtemps subi une domination par laquelle
j'ai souffert de graves tourments et beaucoup de douleur. Il est
étonnant que je m'en sois sortie vivante. Mais dorénavant je ne
fais pas d'effort, puisque je suis ainsi éloignée de vos dangers,
dans lesquels nuit et jour je me suis trouvée, au point que je
n'étais jamais libre. Mais maintenant je suis éloignée de vous et
je repose par conséquent en paix.
M. En ce qui concerne les mots prononcés par cette âme:
l'amour déclare qu'elle prend congé des vertus. Cependant je
suis amené ici à dire davantage sur ce sujet de la manière
suivante: [...] Et ensuite cette âme prend congé des vertus sous la
forme d'une domination et d'un douloureux travail tels qu'elle
les vivait autrefois ; et maintenant elle est dame et souveraine,



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 47

alors qu'elles sont ses sujets. Quand l'âme fonctionnait sous le
commandement des vertus, alors les vertus étaient les dames et
l'âme leur sujet. Mais maintenant que les vertus travaillent sous
le commandement de cette âme, elles sont les sujets de cette
âme, et cette dernière est dame des vertus. C'est ainsi qu'il faut
comprendre que l'âme prend congé des vertus. N. (Mirror
254.27-256.6 ; ma traduction)

Sargent et Watson ont démontré que M.N. ne pouvait être
conscient du contenu hérétique de certains passages du Mirouer39.
Il est donc fascinant de voir M.N. s'acharner à offrir une
herméneutique nouvelle pour un passage ayant trait au fait que l'âme
anéantie se sépare des vertus à un moment donné de sa quête. En
proposant une telle possibilité, le texte français déstabilise radicalement

les fondements de la théologie pastorale sur lesquels
repose l'autorité de la culture cléricale. Face à ce passage
hautement subversif, le glossateur anglais fait usage de la qualité
dialogique du texte afin de proposer une herméneutique qui
s'aligne sur les valeurs religieuses traditionelles. Sa glose s'insère
donc au cœur du texte et le transforme radicalement. En effet,
M.N. cherche à éclairer le passage de conseils rappelant les
ouvrages de théologie pastorale qui proliféraient durant la période
du Moyen Âge tardif. On trouve chez lui une grande application à

modifier la signification de l'original en tissant des relations entre
les concepts discutés par Porete et les valeurs religieuses soutenues

par cette théologie.
Ainsi, M.N. traduit-il l'expérience de Marguerite à travers le

prisme du discours masculin de la discretio spirituum40. Aux
notions de vertus, M.N. oppose les sept vices, puis s'intéresse aux
pratiques ascétiques. Il mentionne au passage le jeûne, les veilles
et les exercices pénitentiels qui étaient fortement recommandés
aux femmes religieuses de cette période. La glose masculine situe
le texte dans un contexte religieux rendu familier par un grand
nombre de textes dévotionnels écrits soit par des femmes, ou
simplement à leur l'usage41. Conscient de ses propres limites
spirituelles, ainsi que de celles de son lectorat, M.N. imagine une
scène allégorique simple où une guerre spirituelle est lancée par

39. Voir note 25.
40. Voir R. Voaden, «Women's Words, Men's Language», p. 64-83.
41. Pour de plus amples informations sur cette question, voir les articles

dans Writing Religious Women.



48 ÉTUDES DE LETTRES

les vertus contre leurs frères ennemis, les sept péchés capitaux42.
Un des aspects essentiels des interventions de M.N. est qu'il ne
s'agit plus d'une voix narrative en symbiose avec les âmes libres,
mais plutôt d'une voix s'adressant au texte depuis le niveau spirituel

inférieur des premières étapes de la vie spirituelle, qui ne
sont mentionnées qu'en passant dans le traité.

Les gloses de M.N. opèrent un changement essentiel en offrant
une perspective plus humble et moins ambitieuse sur les hauts
faits de l'âme libre, et en atténuant ainsi les éléments subversifs
de l'original. La troisième glose en particulier participe à cet effet
de déstabilisation de la force rhétorique féminine du texte
premier :

What is J)is to seie? seif) loue. Woot pei and noon opir to whom God
hap 30ue pe vndirstandinge, for no scripture techip it, ne mannes
witt may not comprehende it ne trauel of creature ne desert may not
areche it. But it is a 3ifte 30uen of pe 113t h^e, in whom pis creature
is lost bi plente of knowynge, and bicome nou3t in hir vndirston-
dinge.

M. O, pese wordis semen ful straunge to pe rederis, pat seip pe
soule is lost in pe r^t h^e bi plente of knowinge, and bicome nou3t
in hir vndirstandinge. And not oonli pese wordis, but also many mo
opir wordis pat ben writen bifore and aftir, semen fable or errour, or
hard to vndirstande. But for pe loue of God, 3e reders, demep not to
soone [...] But who so takep pe nakid wordis of scriptures and

leuep pe sentence, he may lytli erre. N.

Qu'est-ce que cela signifie demande Amour. Seuls le savent
ceux-là, et seulement ceux-là, à qui Dieu a donné la compréhension,

car aucune écriture ne l'enseigne, aucune intelligence
humaine ne peut le comprendre, aucun travail fournit par cette
créature ne peut le mériter ou l'atteindre. Cependant ceci
constitue un cadeau offert par le Très Haut, dans lequel cette
créature est perdue dans un excès de connaissance, et devient
rien dans sa compréhension.
M. Et bien, ces mots, qui disent que l'âme est perdue dans le
Très Haut par un excès de connaissance, et devient rien dans sa

compréhension, paraissent bien étranges aux lecteurs. Et non

42. Par son insistance sur les inversions de rôles entre les vertus et l'âme,
ce passage rappelle Piers Plowman. Les premières sont maîtresses des
secondes dans la phase où l'âme se bat encore pour la découverte de l'amour;
l'âme assujettit les vertus dès le moment où la conquête de l'amour est
accomplie.



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 49

seulement ces mots, mais bien d'autres mots qui ont été écrits
avant ou après, semblent être des mensonges ou des erreurs, ou
alors difficiles à comprendre. Mais, vous les lecteurs, pour
l'amour de Dieu, ne jugez pas trop vite. [...] Quiconque ne
considère que les mots nus de l'écriture et en oublie le sens va
se fourvoyer. N. (Mirror256.10-23 ; ma traduction)

L'affectation émotionnelle de M.N., combinée avec son interpellation

directe du lecteur, lui permet de combler une béance
ouverte par l'effacement de la voix narrative anonyme du texte
original. Les expressions telles que «{tese wordis semen fui
straunge» («ces mots semblent très étranges»), ou «many mo
o{ûr wordis bat ben writen bifore and aftir, semen fable or errour,
or hard to vndirstande» («bien d'autres mots, écrits avant ou plus
tard dans le texte, semblent être fallacieux, erronés ou difficiles à

comprendre»), contribuent non seulement à effacer l'autorité du
texte premier, mais permettent aussi à M.N. de prendre un rôle
prépondérant dans la construction d'une lecture contrôlée et guidée

s'appuyant sur une longue tradition de lecture allégorique des
Écritures.

Nombre de références dans le texte en moyen-français à « glo-
sen», ainsi qu'à d'autres mots invitant le lecteur à interpréter la
lettre du texte, indiquent que Marguerite encourage ses lecteurs à

formuler leurs propres gloses43. La modalité de lecture proposée
par la voix narrative du texte français se montre libre de toutes
contingences autres que celles liées à l'expérience intérieure du
lecteur. Au contraire, le glossateur du texte en moyen-anglais
conteste cette forme de lecture. Plutôt que d'accéder à un large
champ d'interprétation, le lecteur anglophone se voit contraint de
suivre une herméneutique univoque imposée par M.N. L'effet de la
glose consiste donc à fermer les caractéristiques dialogiques et
performatives de l'original. Bien qu'il ne soit pas possible de
mesurer les effets de cette stratégie qui réduit la plurivocalité féminine

du texte, il ne fait aucun doute qu'elle est au cœur des
intentions herméneutiques de M.N. Le désir de rendre ce texte
accessible à un public n'ayant pas nécessairement la sophistication
spirituelle requise pour le comprendre l'amène à créer une tension
rhétorique qui menace dangereusement la logique interne du texte.

En refusant de traiter des plus hauts degrés spirituels que
l'âme libre peut atteindre, M.N. construit une version en

43. Voir C. M. Müller, Marguerite Porete, p. 62.



50 ÉTUDES DE LETTRES

moyen-anglais du Mirouer compatible avec les valeurs mystiques
traditionnelles. Les gloses sont autant de cautères qui annihilent
les revendications subversives exprimées par Dame Amour. Non
sans désinvolture, M.N. s'approprie les déclarations audacieuses
attribuées à l'âme annihilée par Marguerite. Même si la fascination

de M.N. pour ce texte ne fait aucun doute, il démontre davantage

un désir de réaligner le traité sur la doctrine théologique et
les affaires pastorales de l'Église officielle que de participer à une
évaluation de ses qualités intrinsèques44. La quatrième glose met
en évidence cette priorité chez M.N.:

Of J>ese soûles, seif» loue, we wole take oon for aile, for to speke be
more redili. bis soûle ne desireb dispite ne pouert ne tribulacion ne
diseese ne masses ne sermons ne fastynge ne orisons, and sehe

3iueb to nature al bat he askib wiboute grucchynge of conscience45.

M. This is to seie, bat bis soule is vnyed to God, and whiles sehe

stondib in bat vnyon, sehe ne hab wille ne werk ne no desire, sehe

benkib on nobing bat is binebe bat. Also anobir vndirstandinge ber
is, and is bis [...]. So whateuere bis creature doib, it is so vnyed to
loue, bat it is loue bat doib if and bus sehe suffrib loue to werke in
hir. berfore bis bat l°ue se'lT bat hese soûles ne desiren masses, ne

sermons, fastinges ne orisons, it schuld not be so ytake bat bei
schulde leeue it vndoon. He were to blynde bat wolde take it in bat
wise; but alle suche wordis in bis booke moste be take goostli and
diuineli [...]. N.

De ces âmes, dit Amour, nous allons en choisir une au nom de

toutes, afin de parler plus rapidement. Cette âme ne désire ni
malice ni pauvreté, ni tribulations ni messes, ni sermons ni
jeunes et prières, et elle donne à la nature tout ce qu'elle
demande sans affectation de conscience.

M. Ceci signifie que l'âme est unie à Dieu, et alors qu'elle se

trouve dans cette union, elle n'a ni volonté, ni travail, ni aucun
désir ; elle ne pense à rien qui soit en dessous de cet état. Il y a

une autre manière de comprendre, et c'est la suivante [...].
Donc, quoique cette créature fasse, elle est unie à l'amour par
l'agencement de l'amour, et elle accepte donc que l'amour tra-

44. Voir M. G. Sargent, «The Annihilation», p. 267; voir également «Le
Mirouer», p. 445.

45. La dernière partie de la phrase manque dans la version anglaise:
«mais telle nature est si bien ordonnée par transformacion de unité
d'Amour, a laquelle la voulenté de ceste Ame est conjoincte, que la nature
ne demande chose qui soit deffendue». Marguerite Porete 32/22-5.



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 51

vaille en elle. Par conséquent ce que l'amour dit ici, c'est à dire
que les âmes ne désirent ni messes ni sermons, ni jeunes ni
prières, ne devrait pas être compris comme si elles pouvaient
s'en passer. La personne qui le comprendrait de cette manière
serait aveugle ; car tous les mots dans ce livre doivent être compris

spirituellement et d'une manière divine [...]. N. (Mirror
258.12-259.12 ; ma traduction)

La nature hautement subversive de ce passage est perçue comme
un danger pour la transmission du texte par M.N., qui offre deux
explications pour ce passage. La première insiste sur le fait que le
moment ou l'âme libre ne pratique ni messes, ni prières, oraisons,
ou jeûne, est extrêmement bref. La deuxième offre une explication

d'ordre plus psychologique : si l'âme anéantie prétend ne pas
pratiquer ces formes de dévotions, c'est parce que ces travaux
sont pris en charge par Dieu dont le désir la remplit si complètement

que c'est la volonté divine qui travaille à travers elle.
Pourtant Marguerite ne fait aucune mention d'une telle brièveté,
pas plus qu'elle n'indique qu'une telle âme, même guidée par
Dieu, puisse participer à ces travaux spirituels. On voit que M.N.
offre une explication qui ne trouve aucune justification dans le
texte original français, et qu'il cherche seulement à se loger
confortablement au cœur des pratiques médiévales religieuses,
fût-ce au péril de la logique spirituelle interne de l'original. Le
pouvoir rhétorique qui servait à décrire l'état de l'âme libre est
affaibli par l'intrusion de M.N., dont le but est de nier l'autorité
de l'original à des moments cruciaux de son développement
narratif.

La treizième glose, qui aurait dû être la dernière, contribue à

mieux saisir l'idée que M.N. se fait de l'âme libre. Ici encore, il
fait référence aux catégories traditionnelles de la purgatio, de
1 'illuminatio et de Yunio pour définir l'âme libre comme celle qui
fait l'expérience de Yunio. La plupart des mystiques tombent
habituellement d'accord sur la brièveté de ce moment, et M.N.
semble se baser sur ce consensus dans sa présentation réductrice
de l'ouvrage de Marguerite. Si l'âme libre s'adresse à Dieu d'une
autre façon que par la pratique des travaux spirituels, alors,
conclut M.N., le livre de Porete fait référence au moment de
ravissement et d'union avec Dieu qui «lastep but litel while in eny
creature heere in pis world, for pe corrupcion of pe fleisch lettip it
pat pe soûle may not pere longe abide» («qui ne dure qu'un petit
instant alors que l'individu vit dans ce monde, car la corruption
de la chair fait en sorte que l'âme ne puisse pas résider là-bas



52 ÉTUDES DE LETTRES

pour longtemps » (Mirror 304/29-30 ; ma traduction). Aucune
limitation de ce genre n'apparaît dans le texte français. L'optimisme

audacieux du livre et ses revendications courageuses sur
un état de fusion intime et permanent avec le divin sont perdues
dans la version en moyen-anglais.

En ne faisant que peu de cas du niveau de sophistication
spirituelle supposé de son lectorat, la voix narrative de la version
française réussit à alimenter d'un échange dialogique soutenu par
Raison, Foi et Amour un débat fort complexe. Dans la deuxième
traduction, écrite à l'instigation de son public, M.N. se doit de
fournir un compte-rendu qui satisfasse ce dernier. Pourtant, cette
déférence ne masque pas que M.N. est conscient de ne pas avoir
atteint les sommets de perfection de l'âme libre auxquels prétend
la voix narrative française. Ainsi, après avoir établi que le
moment où l'âme ne travaille pas à ses œuvres est très bref, il
s'adresse à ceux de ses lecteurs qui mènent leur vie spirituelle à

travers les pratiques de la prière, de l'ascèse et d'une participation
à la célébration de la messe. La question est ensuite appliquée à

un contexte complètement en deçà des limites imposées par le
texte original. On peut donc comprendre ici comment le lectorat
supposé de la deuxième version amène M.N. à offrir une longue
exposition de ce problème. On voit aussi comment la séparation
précise entre les pratiques religieuses et spirituelles de l'âme libre
de celles de l'âme chrétienne conventionnelle joue un rôle
prépondérant dans les stratégies textuelles de la traduction. Le
pragmatisme du traducteur-glossateur dénote qu'il s'adresse à un
lectorat curieux de la vie mystique, mais pas nécessairement apte
à lire la rhétorique sophistiquée de l'extase telle qu'elle est
présentée dans le traité. Les commentaires de M.N. posent des
limites au processus d'identification avec l'âme libre que le lecteur
pourrait concevoir. D'autre part, l'explication offerte par M.N.
prétend que l'expérience spirituelle décrite dans le traité de

Marguerite Porete dans son ensemble fait référence à un moment
extrêmement bref dans la vie de l'âme anéantie. On perçoit ainsi
chez M.N. deux tendances particulières. D'une manière générale,
il assigne une limite temporelle aux expériences spirituelles les

plus intenses du traité ; plus spécifiquement, il cherche ponctuellement

à classifier, et par conséquent à maîtriser, ces expériences
et réduire leur caractère subversif :

But bei don neuer werk wib bodi ne not may do in tyme of such
diuine usages. Perfore it moste be take as for be tyme alwei of be



LE POUVOIR DE LA VOIX MASCULINE 53

usages. Pus J>is booke moste be take as for usages, for suche usages
and suche touches, suche meuynges and suche biholdinges Jtese
soules haue, as it is writen in jois booke, and many mo, forsojje, as

3e wel may conceyue. And now I schal stynte of my wordis but if it
be Joe more neede.

Car elles ne travaillent pas corporellement et ne peuvent le faire
durant la période de ces pratiques divines. Par conséquent, il
faut toujours les comprendre comme appartenant au moment de
ces pratiques divines. Donc ce livre doit être compris comme
décrivant ces pratiques accomplies par ces âmes. Par ces
pratiques, je veux dire des visions, touchers et mouvements, tels
qu'ils sont décrits dans ce livre, et bien d'autres en fait, comme
vous pouvez le concevoir. Et maintenant je vais en rester là
avec mes mots, à moins qu'on en ait encore besoin. (Mirror
305 / 20-6 ; ma traduction)

L'une et l'autre activité démontrent à quel point le texte de

Marguerite reste pour M.N. étranger à sa propre conception de la
vie spirituelle. La dimension subversive et la notion d'altérité qui
toutes deux caractérisent les textes écrits par des femmes restent
gravées de façon indélébile dans ce texte, malgré le travail de
traduction et de ré-interprétation.

M.N. conclut son propos avec la déclaration suivante: «I haue
answerid to Jjo poyntes j>at haue be mystake aftir my lewid kun-
nynge» («J'ai donné une réponse aux points contentieux selon
mon ignorante connaissance») (Mirror 305/26-7). Les lectures
difficiles du Mirouer, quand elles ne sont pas le fruit d'une copie
française corrompue, renvoient à des passages audacieux qui
menacent les vues orthodoxes sur le voyage mystique tel qu'il est
défini par l'Église officielle. Afin d'effacer tous les marqueurs
féminins que le texte contient, M.N. aurait dû entreprendre une
réécriture complète de l'ouvrage, tâche qu'il ne semble pas avoir
projetée, soit par respect et fascination pour le texte, soit parce
que ce travail en aurait détruit la structure46. Sous un habit
moyen-anglais taillé par une personne assumant un rôle masculin,
Le Mirouer dissimule mal la présence d'un corpus littéraire et
rhétorique féminin, et donne lieu à un dialogue impliquant une
voix féminine. L'intervention de M.N. a les caractéristiques d'une

46. Cela aurait impliqué, entre autres, une transformation de genre des

figures allégoriques principales du traité. Voir M. G. Sargent, «The
Annihilation», p. 268.



54 ÉTUDES DE LETTRES

idéologie masculine cherchant à faire taire plutôt qu'à écouter les
voix d'une hétéroglossie discordante mais créative47. Ses efforts
ne sont pourtant pas complètement couronnés de succès et ne
semblent pas participer à un idéal systématique dans l'écriture
religieuse en Angleterre48. C'est donc plutôt à l'exigence des
lecteurs de la première traduction que nous devons cette lecture
masculine d'un texte qui, bien que circulant anonymement, porte
en son corps les marques audacieuses, subversives et
dangereuses, d'un autre féminin. Il reste difficile de comprendre
exactement comment et par quels moyens s'exerce la pression sur la
lecture et la glose de M.N. Ce dernier renonce à s'identifier aux
déclarations ambitieuses de l'âme libre, mais semble par contre
partager avec ses lecteurs une fascination mêlée d'un haut degré
d'anxiété pour ce texte hautement subversif.

Denis Renevey

47. Voir L. A. Finke, «A Powerful Infidel Heteroglossia : Toward a

Feminist Theory of Complexity », in Feminist Theory, Women's Writing, p.
1-28.

48. Voir N. Watson, «Melting into God», p. 46.


	Le pouvoir de la voix masculine : le cas de la version en moyen-anglais du Miroir des simples âmes de Marguerite Porete

