Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne
Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres
Band: - (2001)
Heft: 3
Artikel: La rationalité dans I'histoire intellectuelle de la Chine
Autor: Harbsmeier, Christoph
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870238

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE INTELLECTUELLE DE
LA CHINE!

Cet article traite de ’organisation et de la justification systématiques argu-
mentatives du savoir en Chine traditionnelle. Il explore, notamment, les diverses
maniéres par lesquelles I’administration bureaucratique de 1’empire chinois a en-
couragé des approches hautement rationnelles envers I’organisation encyclopé-
dique du savoir, dans de gigantesques manuels organisés sous 1’autorité de 1’état.
Essentiellement, ce sont les besoins pratiques d’une vaste bureaucratie qui ont
rendu la rationalité nécessaire. Historiquement, ce lien avec la bureaucratie im-
périale a imposé certaines limitations au nombre de sujets auxquels de libres ar-
guments rationnels pouvaient étre appliqués. D’un autre c6té, il apparait que tous
ces facteurs ont laissé une vaste marge au doute et a I’argumentation rationalistes
en Chine traditionnelle.

1. Terminologies et concepts de la rationalité

Je commence par quelques préméditations terminologiques. Tout
d’abord, sur la conceptualisation méme de I’idée d’un ‘probleme’.

Pour commencer, nous notons qu’une civilisation peut avoir, ou
peut ne pas avoir, la notion d’un probléme par opposition a une ques-
tion. En grec, probléma ‘probléme non résolu’ contraste de fagon si-
gnificative avec erotéma ‘phrase interrogative, question’. Le chinois
classique n’a pas de mot pour ‘probléme’ par opposition a la forme

1. L’auteur désire exprimer sa gratitude envers Danielle Feller, qui a traduit
cet article avec une grande patience, et envers Johannes Bronkhorst, qui I’a sauvé
d’une erreur conceptuelle absolument cruciale, et a de ce fait contribué de fagon
insigne & améliorer cet article.



123 ETUDES DE LETTRES

des mots nommeée ‘question’. Rien n’est jamais nommé un ‘pro-
bleme’ ou une ‘question’ intellectuelle. Wen peut référer nominale-
ment a une question posée, mais ne s’utilise pas pour référer a une
question a débattre. Tout comme le moderne ziyou, ‘liberté’, le chi-
nois moderne wenti est une traduction empruntée a 1’Occident, via le
Japon, bien que cette expression se trouve en effet dans le sens de
‘sujet d’examen’ a partir de I’époque Song.

Problematisieren ‘problématiser’ est un mot tres allemand, un em-
prunt en anglais américain. De méme Problematik. Mais 1’aptitude a
problématiser une problématique genérale est cruciale pour la dé-
marche rationnelle. Le grec classique n’avait pas de mots abstraits de
ce genre, bien qu’il elit cultivé ces procédures rationnelles avec un dé-
vouement extraordinairement persistant. Ainsi, 1’histoire du vocabu-
laire abstrait décrivant des procédures rationnelles ne saurait étre
confondue avec I’histoire de ces procédures elles-mémes.

Toutefois, je désire soutenir I’idée que I’étendue et le degré de ra-
tionalité dans une culture peuvent étre mesures en fonction des degrés
d’aptitude développés dans cette culture a considérer les choses
comme problématiques.

Tres clairement, nous devons problématiser la notion méme de ‘ra-
tionalité’.

Une inspiration utile pour une telle problématisation est de consi-
dérer le probléme de la traduction dans des langues soi-disant exo-
tiques. Considérons les mots chinois lixingzhiiyi ‘rationalisme’ et
lixinglun ‘position rationaliste’. De nos jours, ces mots sont courants.
De fait, ce sont des mots-clé dans le contexte du modernisme intellec-
tuel en Chine.

D’autre part, Rationalitdt ne figure pas dans le dictionnaire alle-
mand-chinois de 1521 pages datant de 1983. Lizhi, ‘raison’, par oppo-
sition a ‘émotion’ est attesté pour la premiere fois dans les oeuvres
des écrivains du vingtiéme siécle, Ba Jin et Mao Dun. La rationalité
comme raison distincte reste une notion qui ne peut pas étre facile-
ment rendue en chinois moderne. En tout cas, aucun des mots dans le
Dictionnaire de 1’usage du chinois moderne de Lin Yutang (1720
pages, Hongkong: Chinese University Press, 1972) n’est défini
comme ‘rationalité’. ‘Nature raisonnable’, ‘la proprieté d’étre doué de
raison’, est la glose dans le gros Yingwén cihdi. Mais ici encore, au-
cune de ces deux expressions ne se trouve dans le standard Xiandai
Hanyii cidian de 1996: ainsi, bien qu’il y ait des termes pour ‘rationa-
lité’, ceux-ci ne sont pas assez importants dans le vocabulaire courant
pour mériter une place dans les grands dictionnaires courants de la



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 129

langue chinoise. Hélixing et juyoulixing ne figurent méme pas dans le
Chinese English Dictionary de 3500 pages datant de 1993.

De fait, lixing est le terme qui s’approche le plus prés de rationalité,
mais dans le dictionnaire trés intelligemment congu de Lin Yutang, ce
mot est traduit comme ‘1. faculté rationnelle; 2. nature raisonnable’.
C’est ainsi qu’un des grands intellectuels de Chine a compris le mot.
D’une part, le mot réfere a ce que les Allemands appelleraient
Verstand, d’autre part a Verniinftigkeit.

Mais nous n’avons jamais douté que les Chinois soient doués de
Verstand ‘raison’, et nombre d’entre nous soupgonnent qu’ils ont tou-
jours été étonnamment verniinftig ‘raisonnables’.

Ce qui nous intéresse, ce n’est pas de savoir si, en principe, les
Chinois possédaient cette ‘faculté rationnelle’. Nous présumons qu’ils
’avaient. Nous aimerions savoir a quel point ils I’ont mise en pratique
de cette maniere spéciale, systéematique et problématisante que nous
associons a la rationalité et surtout au rationalisme.

La rationalité n’est pas la méme chose que la conformité a ce qui
est généralement considéré comme ‘raisonnable’ dans une société
quelconque. Le ‘principe de charité’ de Quine, qui voudrait que nous
comprenions les aborigénes de fagon telle que la plupart de leurs dé-
clarations s’averent vraies, a €té justement critiqué sur la base du fait
que la cohérence logique suffit. Si nous devions comprendre le mot
‘rationalité’ de cette fagon, comme relatif a 1’opinion orthodoxe cou-
rante, alors n’importe qui adhérant a un préjugé capricieux et courant
passerait pour un parangon de rationalité. Ce qui est héli sous la
Grande Révolution Culturelle ne le sera pas sous les Quatre
Modernisations. Hélixing sera ‘caméléonique’ au point de rendre une
discussion générale dépourvue de sens.

L’aspiration inhérente au concept de rationalité est de s’élever au-
dessus de ce niveau d’opinion concréete €tablie sur ce qui peut paraitre
raisonnable, vers un niveau ou ce qui importe n’est pas la nature rai-
sonnable du contenu, mais la rationalité de I’argumentation, de la mé-
thode et de la forme.

Tout comme la forme rhétorique, on ne peut identifier la méthode
rationnelle que dans la mesure ou 1’on fait abstraction des autres as-
pects du contenu. Lorsque, a un point de jonction logique crucial, les
spécialistes bouddhistes de yinming, ou de logique Nyaya, conside-
rent le contenu anti-bouddhique d’une theése comme une faute lo-
gique, ils n’ont pas réussi a atteindre ce niveau abstrait de
délibération formelle qui définit la logique formelle, et qui caracté-
rise 1’aspiration abstraite inhérente a la rationalité. La rationalité a



130 ETUDES DE LETTRES

désespérément besoin d’un environnement de tolérance enjouce rien
que pour survivre, et elle a besoin d’une désinvolture intellectuelle
certaine pour prospérer.

Pour faire usage de la terminologie éminemment utile de Quine: la
rationalité est un terme transcendant, et 1l ne contient rien d’immanent
au langage, ni d’immanent au Kulturkreis.

De nos jours, dans la pratique linguistique du chinois, le mot qui
est en vigueur et apporte quelque chose comme de la rationalite a la
vie autochtone vibrante n’est en fait pas du tout un mot d’emprunt. Il
s’agit du mot you daoli ‘avoir un argument raisonné’. C’est du chinois
de base trés courant. Ce mot référe a une situation ou quelqu’un dit
quelque chose sur une base qui invite et qui est congue pour tenir téte
a une discussion raisonnée objective et publique. Il se peut que cette
personne ait tort, mais elle n’en a pas moins un argument raisonne. Il
se peut qu’elle ait négligé quelque chose d’autre, mais elle a aussi vu
quelque chose de pertinent au sujet debattu.

L’expression ddo [i est ancienne, et le mot est déja courant dans le
Hanféizi, ou il référe toujours aux ‘principes du Chemin’. Il reste a sa-
voir quand ce mot a acquis son sens de ‘raison plausible’. Mais peu
importe quand nous trouvons finalement ce mot dans le sens de ‘rai-
son rationnelle, plausible et objective’, il est aujourd’hui profonde-
ment ancré dans la mani¢re de penser chinoise, et 1’a €té depuis
quelque temps deja.

Toutefois, alors que daoli suggére une plausibilité publique et ob-
jective, ce mot ne possede pas un €lément crucial pour la rationalite:
I’ouverture radicale et par principe a la critique publique de toutes nos
prémisses et conceptualisations, I’empressement a problématiser radi-
calement tous les éléments et aspects de notre position intellectuelle.
Daoli fonctionne typiquement dans un cadre donné de présupposi-
tions incontestables. Les prémisses du daoli sont posé€es par le
contexte social de 1’énoncé.

Est-ce que you daoli demeure un concept naif, dans le sens qu’il
permet encore de supposer un cadre incontesté et incontestable de
prémisses qui rendent une position you daoli pertinente? Je ne le
pense pas. Je pense que you daoli est un concept révolutionnaire, dans
le sens qu’il garde ses connotations positives méme lorsque la posi-
tion est en elle-méme 1déologiquement inacceptable. Par exemple, il
efit été politiquement incorrect a 1’époque de la Révolution culturelle
de prétendre que Mdo Zédong était faillible, mais il ne serait pas
grammatical de dire qu’une telle prétention n’avait pas de daoli,
méme pendant cette période sombre de 1’histoire.



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 131

La rationalité a une base solide dans le vocabulaire standard du chi-
nois moderne, méme si ce n’est pas a un niveau explicitement abstrait
et programmatique.

Etre rationnel, en grec, c’est €tre logon ékhon ‘doué de raison’. Et
cette expression veut aussi dire la méme chose que you daoli ‘avoir
un bon argument’. Selon Aristote et Platon, é&tre un homme signifie en
premier lieu étre zoon légon ékhon “un animal doué de raison’, et le
Romain Séneque fait écho aux Grecs dans ses Epistulae morales 41.8
et 71.27: rationale... animal est homo ‘I’homme est un animal... ra-
tionnel’: ce qui n’est pas la méme chose que le chinois standard you
zhi ‘doué de connaissance/conscience’. Il y a 1a une remarquable dif-
férence de perspective.

Je ne vois aucune maniere de spécifier les fonctions rationnelles
par rapport a d’autres formes de connaissance et de conscience en chi-
nois classique. A ce niveau de discours abstrait sur la rationalité, la
tradition gréco-romaine €tait clairement la plus forte.

L’opinion platonicienne et aristotélicienne persiste dans la tradition
romaine et chrétienne: rationalitas se trouve dans le De anima 38 de
Tertullien. La rationabilitas comme une aptitude de 1’ame est men-
tionnée chez Apulée PI. 2.15; et dans Pl. 1.8, nous lisons ut rationabi-
liter voveretur (mundus) ‘comme si le monde se mouvait
rationnellement’: a nouveau, il s’agit d’un concept qui est absolument
étranger a I’imagination intellectuelle chinoise. Mais depuis Héraclite,
il a été endémique a I’histoire intellectuelle de I’Occident.

Apulée Pl. 1.13: tres partes animae ducat esse, rationalem, id est
mentis optumam portionem. ‘Il considére qu’il y a trois parties de
I’dme, la rationnelle étant la meilleure partie de 1’ame.” Ce genre
d’anthropologie ne se trouve pas en Chine.

Séneque, Ep. 109.11: hominem movere rationaliter non potest nisi
homo. ‘Seul I’homme peut mouvoir 1’homme rationnellement’.

Ces quelques exemples doivent suffire a montrer que le concept
explicite de la rationalité était non seulement présent, mais méme im-
portant dans 1’anthropologie européenne traditionnelle a travers les
millénaires.

Kant considérait la rationalit¢ comme une caractéristique de
I’homme, par définition. Le raisonnement et I’argumentation comme
base de croyance est un universel anthropologique. Il n’est pas le
moins du monde surprenant de le trouver en Chine.

On doit certainement présumer que la rationalité est un universel.
Mais le concept de la rationalité, la conceptualisation et la probléma-
tisation de la rationalité, est bien loin en vérité d’étre un universel.



132 ETUDES DE LETTRES

Non plus que I’idéologie de la rationalité. Je passe a la considération
des idéologies de la rationalité.

2. Les idéologies du rationalisme

L’aboutissement inévitable du rationalisme radical, la demande ra-
dicale pour une évidence objective et indubitable, est le scepticisme
non dogmatique radical. Rien n’est strictement immunisé contre une
dissidence raisonnée et radicalement hostile. On peut hinterfragen
‘continuer a poser des questions critiques problématisantes’ sur toute
prémisse tenue pour évidente et vraie.

Le scepticisme radical est, en vérité, un symptéme de la démarche
de base de la rationalité radicale. La philosophie chinoise n’est pas
riche en scepticisme radical, mais Zhuangzi opta notoirement pour
cette attitude intellectuelle. Le fait méme qu’il était possible d’adopter
cette attitude est significatif.

L’ascension rationaliste, ‘dé’-ductive, vers le mysticisme est bien
documentée dans de nombreuses traditions. En Chine, elle est claire-
ment en eévidence.

D’autre part, I’idéologie abstraite et générale de remplacer I’auto-
rité politique et la mythologie religieuse par 1’argumentation raison-
née est une chose que peu de cultures ont cultivée. Notamment, je
dirais, les Pyrrhoniens a I’époque hellénistique européenne, qui non
seulement insistérent radicalement sur les bases rationnelles de toute
croyance, mais penserent aussi qu’ils pouvaient démontrer que de
telles bases €taient inexistantes. Ils furent ainsi menés, par une lo-
gique formaliste inexorable, non pas a un quelconque scepticisme
dogmatique du genre qui nie qu’il existe des bases rationnelles a une
croyance, mais a une attitude non-dogmatique d’epoché ‘suspension
du jugement ultime’.

Le livre le plus récent de Benson Mates, The Way of Scepticism, est
de loin le meilleur compte rendu historique de ce phénomene a ce
jour, et il a I’avantage supplémentaire d’avoir été écrit par 1’un des
plus brillants écrivains de logique formelle vivant aujourd’hui.

Benson Mates, le logicien des mathématiques, insiste que Sextus
Empiricus arrive non pas a une opinion philosophique, mais a une at-
titude vécue, une Voie chinoise: celle du suspense et de la curiosité
intellectuels. Le philosophe norvégien Arne Neass a trés bien cerné
cela dans son livre Scepticism, qui se concentre naturellement sur le
philosophe Sextus Empiricus, dont on pourrait dire qu’il fut le plus fé-
roce rationaliste de la tradition occidentale. Remettant en question im-
placablement toutes sortes de présuppositions de la pensée humaine, il



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 133

fut un investigateur non moins infatigable de la signification exacte, et
de la signification des mots dans des contextes donnés. Sextus
Empiricus fut de ce fait un ‘définisseur’ presque maniaque de ses
propres termes, mettant en doute la terminologie employée par
d’autres, et surtout un critique intellectuel radical de I’usage linguis-
tique endémique dans sa propre culture.

Toutefois, il n’y a rien de particulierement rationnel dans 1’obses-
sion logocentrique des Grecs pour le dogme, ou pour des propositions
explicites de la science. De fagon consistante, la rationalité peut avoir
pour but de ne pas croire en des dogmes vrais, mais de vivre d’intui-
tion vraie. Malgré toutes ses préoccupations maniaques avec le lan-
gage, malgré sa superbe sophistication en tant que logicien formaliste,
Sextus Empiricus finit, on pourrait dire, pratiquement comme un
Chinois dans le pragmatisme de sa conclusion ultime. On pourrait
méme aller plus loin: on peut trés bien étre un philosophe pragma-
tiqgue plut6t que logocentrique. Une Lebensphilosophie peut étre hau-
tement rationnelle dans son refus de poursuivre des vérités
propositionnelles comme but supréme de la vie.

Les esprits mesquins pensent que le rationalisme doit s’arréter
quelque part en tant que point de départ indiscutable. Descartes pen-
sait — a tort — que le rationalisme devait s’arréter au COGITO et
partir de lui. Sa méthodologie implique que méme ce point de départ,
ou cet axiome philosophique, €tait en principe sujet au doute, bien
qu’il pensat qu’un tel doute fiit vain. Des philosophes chinois du 7e
siecle ont prouvé qu’il avait désespérément tort, avant méme qu’il ait
une chance de faire sa remarque. Car ils porterent leur rationalité pé-
nétrante jusqu’a la question méme de la structure sujet-objet, qui est
obligatoirement et inévitablement fixée, et pieusement conservée,
dans le COGITO latin. Ils furent assez rationnels pour du moins
considérer la question de savoir si la pensée ne pourrait pas étre pré-
sente sans étre la pensée de quelqu’un. Ce point fut discuté avec des
détails ahurissants, aussi en relation avec le probléme de I’existence
du monde externe. Et il fut discuté dans un chinois qui a tendance a
étre plus clair que les originaux indiens dont il dérive.

En méme temps, il y a un niveau de sophistication logique que ces
praticiens chinois extraordinairement avancés de logique yinming
n’atteignirent pas: ils estimerent que I’inconsistance avec le dogme
bouddhique ¢tait une faute logique formelle dans toute these, une
faute qui rendait n’importe quelle argumentation complétement futile
et donc superflue. Ils étaient sous I’emprise fondamentalement irra-
tionnelle et autoritaire du dogme religieux arbitraire, dont la véracité



134 ETUDES DE LETTRES

ne pouvait jamais étre le sujet d’un discours raisonné et problémati-
sant dans le systeme du Nyaya.

Thomas d’Aquin pouvait discuter avec force détails sur la non-
existence discutable de Dieu. Il pouvait méme exposer les raisons
que I’on pourrait plausiblement avoir pour supposer que Dieu pour-
rait ne pas exister. Le fait qu’un texte qui fait autorité, comme la
Sainte Bible, prétend qu’il existe, n’est certainement pas le plus fier
argument qu’il donna contre la véracité de la proposition que Dieu
n’existe pas. Il se montra bien plus fier d’autres arguments inge-
nieux, tel que celui que la notion méme de Dieu inclut celle de I’exis-
tence.

Ainsi, Thomas d’ Aquin était rationnel sur certains points ou les lo-
giciens férocement rationnels de yinming ne 1’étaient pas.

Inspiré par I’homme qu’il appelait le PHILOSOPHUS, Thomas
d’Aquin en était méme réduit a argumenter rationnellement pour des
choses aussi résolument irrationnelles que la Sainte Trinité. Les
conclusions de Thomas ¢taient prévisibles, mais le drame intellectuel
pour les atteindre était assez véridique, et il constituait ce que Hegel
aurait pu nommer die Arbeit des Geistes. Fides quaerens intellectum
était le principe qui le guidait. Et ¢’€tait 1a un principe rationnel, bien
que son point de départ dans la foi le rendait moins que rationaliste.

Nous en concluons que 1’on peut avoir une rationalit¢ méthodolo-
gique finement réglée, tout en se basant explicitement sur des pre-
misses acceptées irrationnellement sous forme d’articles de foi. Et
lorsque cette rationalité aspire a diriger sa lumiere critique sur ces pré-
misses mémes, nous obtenons ce qui s’appelle ‘théologie’. Les Grecs
dirigérent cette lumiére critique en direction de leurs dieux, et ils trou-
veérent I’objet déficient, éthiquement parlant. Beaucoup devinrent des
athées intellectuels, des pratiquants encore plus pragmatiques de la re-
ligion, sans engagement intellectuel envers ce qui était impliqué dans
leur action religieuse.

Cette derniére espece de schizophrénie intellectuelle controlée est
endémique dans beaucoup de civilisations. Elle nourrit et sustente le
rituel.

3. Les pratiques rationnelles

L’explication de la Lebenswelt des anciens Chinois fut menée avec
des principes, et de fagon rationnellement argumentative dans la
Chine ancienne. Considérons les approches suivantes, rivalisantes,
envers le monde:



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 135

A. LES CONFUCIANISTES

Les confucianistes considéraient que tout ce que 1’on fait pour
améliorer la condition humaine devrait prendre comme point de de-
part ce que nous appellerions une réalité¢ anthropologique existante, y
compris les valeurs traditionnelles existantes. Un mode¢le, ou un ordre
culturel imposé par le gouvernement, qui n’est pas pergu comme la
réalisation des sensibilités traditionnelles, profondes et inhérentes, qui
ne croit pas organiquement de ce qui est ressenti comme admirable et
percu comme naturel dans cette tradition, est voué a I’échec; tout
comme il serait vain de tenter d’intéresser un chat aux sports nau-
tiques.

Confucius projeta sa Voie sur celle des anciens rois de Zhou, les
sages et héros culturels du passé. Nous n’avons que peu de moyens de
vérifier dans quelle mesure sa projection était délibérée, et dans quelle
mesure il s’agit d’histoire extatique naive. Il y a des chances pour que
son attitude soit aussi complexe que celle des ritualistes envers les
fondations intellectuelles de leurs actes.

Confucius était un traditionaliste, et néanmoins il pensait qu’il
existe une base morale solide pour étre un traditionaliste. L’autorité
de la tradition résidait dans sa conformité aux valeurs morales de
base, qu’il tenta d’élaborer, et non pas dans le simple pouvoir poli-
tique en tant que tel. C’est en cela que consistait sa petite révolution
de rationalité morale. Il ne reconnaissait que 1’autorit¢ morale tradi-
tionnelle, non pas le pouvoir politique historique. L’espece d’autorité
morale des anciens rois était ouverte a la discussion. Elle €tait discu-
tée. Les écoles rivalisantes projetaient des idéaux rivalisants sur ces
anciens parangons de la culture chinoise.

La position analytique de Confucius était que le gouvernement de
’Etat dérivait sa légitimité d’une généralisation d’un systéme d’obli-
gations morales qui vont de soi et qui gouvernent la vie de famille.
L’Etat était une généralisation logique et rationnelle de la famille.

Les rituels de I’Etat devaient étre les rituels de la famille régnante.
La convenance rituelle, par nécessité logique et rationnelle, était in-
terprétée comme définie par les exigences rituelles pour légitimer la
maison régnante. Les vertus morales évidentes de la vie de famille fu-
rent transférées au niveau de ’Etat, I’Etat ‘familier’.

Ainsi, I’Etat suivait une logique stricte. Ce qui n’est pas en soi la
méme chose que d’étre rationnel. Il existe des éléments de rationalité
troublants dans toutes sortes d’obscurantismes insensés et de traditio-
nalismes aveugles.



136 ETUDES DE LETTRES

Ce qui rend le systéme confucianiste rationnel est la tentative sys-
témique de justifier sa propre cohérence en termes d’axiomes poli-
tico-moraux considérés comme allant de soi, et de propositions
politico-morales dérivées de ces derniers par des arguments qui sont
sujets a discussion. Par-dessus tout, comme les questions irritantes
du disciple de Confucius, Zilu, le montrent tout au long des
Analectes qui préservent la plupart des sources les plus importantes a
son sujet, la nature non contradictoire, la cohérence logique, la cohé-
sion argumentative de la position humaine était essentielle pour
Confucius. Il est embarrassé lorsqu’il s’avere inconsistant. L’embar-
ras de Confucius, dans les nombreuses occasions ou il est pris en fla-
grant délit, logiquement parlant, est un bon indice d’une certaine
sorte de rationalité: la rationalité de la cohérence conceptuelle et du
comportement.

Toutefois, la rationalité est un probléme de gradation. Le rationa-
lisme sous sa forme ultime est ainsi ancré dans un certain scepticisme
systémique qui concerne strictement tout, y compris lui-méme. Le
doute socratique, I’émerveillement aristotélicien, le scepticisme pyr-
rhonien sont tous sujets a 1’interrogation sceptique. Si Sextus ne diri-
geait pas sa lumiére rationnelle crue sur la psychologie facile de
I’epoche méme, cela ne le rendrait pas irrationnel. Tout ce que cela
montrerait, ¢’est qu’étant donné que la rationalité est un probleme de
gradation infinie, il doit y avoir un point ou sa démarche rationnelle a
cesse¢ — Irrationnellement.

Je considére que I’arithmétique est rationnelle méme quand elle ne
réussit pas a discuter la justification des axiomes sur lesquels elle est
construite, ni méme la clarté¢ conceptuelle de ses termes de base,
comme Gottlob Frege 1’a problématisé. Euclide n’en était pas moins
rationnel parce qu’il s’est arrété au point ou il aurait vraiment pu pro-
blématiser la vérité de ses axiomes. De méme, un systeéme de pensée
politico-moral demeure en un certain sens rationnel, méme quand les
axiomes sur lesquels il est construit, comme 1’autorité du dirigeant, ne
sont pas sujets a la critique rationnelle.

Toutefois, il y a un contraste frappant entre les confucianistes chi-
nois et les Grecs, c’est I’échec des confucianistes, ainsi que de tous les
autres, a problématiser 1’autorité morale méme du gouvernement, du
souverain, I’échec a problématiser la constitution fondamentale de
I’Etat méme, I’échec a transformer la constitution d’un Etat en un ins-
trument d’auto-construction humaine et de génie social. En méme
temps, 1’on peut remarquer que les confucianistes chinois ont produit
de plus grands génies sociaux et politiques que presque n’importe qui



LA RATIONALITE DANS L’'HISTOIRE DE LA CHINE 137

d’autre dans I’histoire humaine, et ce sans problématiser la légitimité
fondamentale de I’Etat, du gouvernement et du souverain.

Nous devons expliquer le rationalisme de la Chine ancienne, et sur-
tout le rationalisme confucianiste, en décrivant les techniques, la por-
tée et l’intensité intellectuelle des ‘problématisations’ que cette
civilisation littéraire a cultivées, et que nous pouvons clairement voir
aujourd’hui.

B. LES MOHISTES

Les mohistes (fin du Se jusqu’au 3e siccle av. J.C.) considéraient
que le principe structurel qui conduit au chaos du monde actuellement
observé était celui de la partialité, de la perspective individuelle, de
I’échec a voir les choses dans une perspective équitable. L’ordre du
monde rationnel proposé était considéré comme le résultat d’un utili-
tarisme pragmatique moral: le bien est ce qui profite a la plupart des
gens. Les standards du comportement ¢thique doivent étre les stan-
dards de I’argumentation rationnelle, que les mohistes prirent la peine
de consigner dans un corpus de d¢libérations logiques remarquable-
ment techniques, qui les rapprocha de 1’école des logiciens.

C. LES SOCIO-ECONOMISTES

Les socio-économistes de 1’école de Guanzi (4e-3e s. av. J.C.) ar-
gumentaient que 1’utilitarisme mohiste pragmatique était bel et bon,
mais qu’il négligeait un trait de la vie humaine absolument fonda-
mental dans une politique: tous les bénéfices pragmatiques, que 1’on
peut fournir ou non, dépendent directement et immédiatement des
conditions socio-économiques que 1’on crée pour la distribution des
richesses parmi le peuple et I’accumulation nécessaire des richesses
entre les mains du gouvernement. Tout le bien que le gouvernement
peut faire est directement proportionnel & la quantité de biens dont la
production et la distribution peuvent étre contrdlées efficacement par
le gouvernement.

D. LES LEGALISTES

Les légalistes de I’école de Han Fé&i (3e s. av. J.C.) argumentaient
que peu importe quels buts traditionalistes, utilitaires ou socio-écono-
miques le gouvernement poursuit, ils doivent dépendre de fagon cru-
ciale d’un élément de génie social qui doit assurer que le
gouvernement peut imposer sa volonté socialement formative a la po-
litique. L’instrument décisif pour ce contrdle formatif était la souve-
raineté indépendante du souverain lui-méme d’une part, et, étant
donné cette capacité indépendante d’agir politiquement, la capacité du
souverain de régulariser le comportement par I’application strictement



138 ETUDES DE LETTRES

universelle de la loi. La capacité du souverain d’organiser bureaucra-
tiquement 1’administration de ce systeme légal, de sorte qu’il soit en
principe indépendant de sa sagesse personnelle, est ce qui définit les
conditions nécessaires qui rendent possible le succés en matiére de
génie social. La mécanique sociale générale des stratégies politiques
machiavéliques du souverain et des processus de contréle du compor-
tement au moyen de récompenses et de punitions appliquées et sanc-
tionnées bureaucratiquement, formaient le sujet du livre Hanfeizi.

E. LES MILITARISTES

Les militaristes de 1’école Stinzi (4e s. av. J.C.) argumentaient que
les confucianistes, les mobhistes et les socio-économistes, ainsi que les
légalistes, avaient en commun une erreur civilisée et naive: ils ne
comprenaient pas que quoi que fasse un gouvernement organisant le
contrdle de la production et de la distributions des biens, la fagon dont
une politique gouvernementale pragmatique et utilitaire peut profiter
au peuple dépend absolument, en tant que condition nécessaire et dé-
cisive, de I’environnement de sécurité qui constitue I’essence méme
de la souveraineté d’Etat. Un Etat doit exister et persister de fagon
stire avant qu’il ne puisse avoir des stratégies traditionalistes, utili-
taires ou socio-¢conomiques. Aucune de ces stratégies ne peut exister
dans un vide du pouvoir. Le role primaire du gouvernement est d’ad-
ministrer la violence militaire publiquement sanctionnée contre les
ennemis de ce gouvernement, a ’intérieur et & 1’extérieur de 1’Etat.

F. LES TAOISTES

Les taoistes de 1’école de Zhuangzi (4e-3e s. av. J.C.) étaient des
agnostiques et des sceptiques systématiques en ce qui concerne toute
compreéhension humaine rationnelle du déploiement insondable et iné-
luctable de la dynamique du Chemin, et toute interférence politique
avec cette dernicre, qui détermina a son tour les voies mystiques et in-
sondables du développement social. Pour des raisons logiques, ils re-
jeterent la logique des sophistes chinois. Pour des raisons rationnelles,
ils déclarérent que ’interférence rationaliste dans le monde au moyen
d’une stratégie politique délibérée était un échec systématique. Pour
des raisons philosophiques, ils niérent que 1’histoire ou la tradition
puisse jamais sanctifier ou justifier des valeurs morales, quelles
qu’elles soient. Ce qui était digne d’admiration dans I’histoire de la
Chine, au yeux de ces taoistes de I’école de Zhuangzi, ¢’¢était la tradi-
tion du refus individualiste de se laisser prendre au jeu des simplifica-
tions inévitables impliquées dans les modeles explicatifs et
pragmatiques, préconisées par les approches intellectuelles majeures



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 139

esquissées plus haut. — Méme par leur propre dogmatisme taoiste. La
vraie wu wéi ‘inaction’ €vite aussi la pratique de soi-méme. C’est
donc sans surprise que nous constatons que le livre Zhangzi baigne
pour la plupart dans un sens extatique d’humour antinomique. La
sorte d’auto-dérision malicieuse et analytique qui se base indubitable-
ment sur 1’analyse rationnelle radicale.

G. LES HISTORIENS

Les historiens de I’école de Sima Qian (env. 145-86 av. J.C.) argu-
mentaient que toutes les manieres de penser mentionnées plus haut,
qui avaient chacune leur justification limitée et leurs raisons raison-
nables d’étre plausibles, ne pouvaient étre proprement comprises que
lorsqu’elles étaient placées dans le contexte plus large de I’histoire
politique et sociale globale. Ainsi, les historiens pensaient que toute
espece de pensée doit s’inscrire dans un arriere-fond socio-politique
biographique et historique, un cadre historique dans le contexte du-
quel elle doit étre proprement appréciée. L’échafaudage logique in-
¢vitable de ces ‘historiciens’ était la chronologie des événements. (Le
Shiji de Sima Qian fournissait une chronologie détaillée qui ordonnait
tous les événements politiques majeurs entre 841 et 102 av. J.C.)

Toute personne et tout événement devaient étre insérés dans ce
plan organisateur global. Ainsi, la chronologie individuelle de chaque
Etat, définie en termes de souverain individuel d’un Etat individuel,
était explicitement coordonnée, de fagon a ce qu’il fiit immédiatement
clair quelle année de 1’Etat A correspondait a quelles années du Fils
du Ciel et des différents Etats. Ainsi, le temps historique dans tous les
Etats était rendu commensurable et coordonné par la notion de syn-
chronisme. Il fut inséré dans un plan ou réseau de correspondance
global. Ce qui était inséré dans ce plan (chroniques des événements
officiels, biographies d’individus, monographies sur le rituel, pra-
tiques musicales, pratiques légales, calendrier, astronomie, sacrifices
officiels, voies navigables, poids et mesures) devait passer le strict
kdo xin ‘examen de la vérité’ de 1’historien, qui aspirait certainement
a €tre objectif et qui était mené sur la base des meilleures sources dis-
ponibles. De toute évidence, ces historiens demandaient en principe
des raisons et des preuves pour ce qu’ils enregistraient. Ils évitaient le
mythos, ainsi que la rumeur et les propos prononcés a la légere. Et il
est important de souligner le fait que le Shiji était une entreprise pri-
vée de la famille Sima, et non pas un projet du gouvernement.

En 1084, Sima Guang présenta au trone le Miroir Détaillé en Aide
au Gouvernement, qui recouvrait dans un détail chronologique exact



140 ETUDES DE LETTRES

I’histoire de la Chine de 403 av. J.C. a 960 apres J.C. Cette ceuvre
massive d’historiographie critique fut imitée, de sorte que nous avons
un rapport chronologique complet de I’histoire chinoise de 403 av.
J.C. a 1644 apres J.C., pratiquement mois par mois. Il n’y a que peu
d’épisodes importants de I’histoire chinoise qui ne sont pas relatés
dans ces pages. Mais ce qui importe dans le contexte d’une discussion
sur la rationalité, c’est que ces rapports historiques, bien que les cher-
cheurs modernes les considérent comme clairement tendancieux, s’ef-
forcent de fournir un exposé objectif, raisonné, explicitement ouvert a
la critique publique raisonnée. Ainsi, I’€lite chinoise aimait a se consi-
dérer comme 1’observatrice critique, objective, et, pour utiliser des
termes modernes, ‘séculieére’, méme ‘rationnelle’, de son propre passé
mélangé. Les anciennes autorités sur I’histoire étaient passées en
revue de fagon critique.

Les 24 histoires dynastiques elles-mémes avaient systématique-
ment enregistré 1’histoire chinoise d’une maniere qui représente de
fagon cohérente les partis pris et les préjugeés des dynasties sous les-
quelles elles furent rédigées, mais elles se donnent toutes la peine de
se représenter comme des compte rendus détachés, absolument sécu-
liers, sains et ‘rationnels’ de la séquence des événements. La compa-
raison avec la Grece et 1’Inde est instructive.

Aucune de ces histoires chinoises n’est ‘problématisante’ au méme
titre que Thucydide se déclare ‘problématisant’ dans sa célebre pré-
face. Aucune ne fait de la polémique contre la ‘narration simple’.
Aucune ne se propose d’expliquer ou de donner des raisons systéma-
tiques pour les événements historiques. Elles cultivent ce que je nom-
merais un réalisme historique séculier et naif. C’est 1a leur limitation
intellectuelle. Elles rapportent 1’histoire, et en général n’aspirent pas a
expliquer les événements historiques. Et, aprés Simd Qian, elles n’at-
teignent que rarement I’intensité narrative épique d’Hérodote, ou la
subtilité dans la représentation de la complexité psychologique qui
rendit Thucydide fameux. Leur but est de donner un compte rendu in-
sensible, terre-a-terre, narratif, bureaucratique et rationnel des événe-
ments, c’est tout.

D’autre part, excepté les comptes rendus inévitablement spéculatifs
et teintés d’idéologie des histoires anciennes, que les histoires dynas-
tiques formelles évitent de fagon delibérée, aucune des histoires dynas-
tiques chinoises n’inscrit I’histoire dans un modele mythologique, une
quelconque ‘Heilsgeschichte’ d’une importance religieuse supérieure.
A nouveau, il s’agit 1a de rapports événementiels strictement rationnels
et terre-a-terre, et non pas d’éloges d’une conscience supérieure. Tout



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 141

ce qui est supérieur est écarté comme xi yan ‘mots vides; discours
vide’. Ainsi, les généralisations et les explications supérieures ne sont
pas inouies, mais elles sont rejetées comme non objectives.

Shitong

Considérons la théorie de 1’historiographie proposée par Liu Zhiji
(661-721). Son livre Shitong ‘généralités sur [’historiographie’, qui
parut en 710, rejette explicitement tous les ‘facteurs métaphysiques’
de I’histoire, comme les fameuses Cinq Phases, le Yin et le Yang ou
le cycle des dynasties. Il insiste sur I’importance décisive des facteurs
humains, sur la reproduction exacte dans 1’historiographie des mots
utilisés par des personnalités historiques importantes a des moments
historiques importants. Son esprit critique s’est penché sur les récits
historiques dans les classiques, et il insiste avec passion sur ce que les
Occidentaux appelleraient certainement 1I’objectivité des criteres de
verité historique.

Avec un centre d’intérét théorique général pour I’historiographie,
le Shitong est sans précédent en Chine, malgré Denis d’Halicarnasse
sur Thucycide. Avec son rejet insistant de 1’explication métaphysique,
mythique et abstraite, avec son insistance sur le facteur humain dans
les affaires humaines, le Shitong s’engage dans une croisade contre
I’irrationalisme sanctionné par la tradition. Mais en méme temps, il
insiste sur un point qui était trés proche du centre des aspirations in-
tellectuelles du premier grand historien de la Chine, Sima Qian.
Excepté pour une chose: Sima Qian avait un intérét personnel et nar-
ratif inhabituel pour ce qui était humainement extraordinaire, méme si
c’était sans conséquences historiques particuliéres.

Ce qui distingue vraiment le Shitong, c’est sa thématisation tout a
fait systématique et déterminée des problémes de méthodologie ra-
tionnelle. Ce point est mis en évidence dans les en-tétes de ses cha-
pitres.

Yi gii ‘Doute de I’ancienneté’ (2.112-142) qui remet systématique-
ment en doute 1’authenticité des récits détaillés de 1’histoire ancienne.

Huo jing ‘Etre embrouillé par les classiques’ (2.143-176) se plaint
du fait que les historiens prennent les sources primaires au pied de la
lettre, sans évaluer critiquement la valeur de leur témoignage. Liu
Zhij1 dit: ‘Dans tous ces cas, ils suivent ce qui est dit et I’écrivent, et
de ce fait ils mélangent ce qui est authentique et ce qui est falsifié, la
vérité et le mensonge s’en trouvent tout embrouillés.” ‘Le bon histo-
rien prend note selon les faits, et il écrit sans détours: c’est 1a sa plus
haute priorité.” Ce qui irrite Liu tout particuliérement, c’est I’omni-
présence de la louange vide.



142 ETUDES DE LETTRES

Hanshii wiixingzhi cuowu: ‘Les erreurs dans le chapitre sur les
Cinq Eléments de I’Histoire Officielle Han’ et Wiixing zhi za bo:
‘Réfutations mixtes du Traité sur les Cinq Eléments’ (2.349-411).

Zhi shit: ‘Ecrire de la prose sans détours’ avec sa suite (1.371-395)
qui souligne I’importance d’employer une prose scientifique détermi-
née et sans détours pour écrire 1’histoire, sans distorsions politique-
ment opportunes, et discute en détail les échecs traditionnels d’étre a
la hauteur du Cai zhuan ‘Du choix des matériaux pour écrire [I’his-
toire]’ (1.212-228), qui est a ma connaissance le plus ancien traité sur
la critique systématique des sources.

Le rationalisme historique de Liu Zhiji est obstinément iconoclaste
et ouvertement hostile a toutes sortes d’explications surnaturelles de
quoi que ce soit. Son historiographie est la science du déploiement
compétent des sources historiques, dans un effort de fournir un rap-
port bien fondé des choses du passé. Son projet est important, indé-
pendamment de la question de savoir dans quelle mesure Liu
lui-méme parvint a étre fidéle a ses idéaux dans toutes les parties de
son livre volumineux.

La rationalité, telle que je la discute dans cet article, ne devrait pas
étre interprétée a tort comme un slogan. Elle référe a quelque chose
que I’on aspire a faire, que 1’on essaye de faire. C’est un nom conatif.
Elle référe a une ambition ou a une aspiration systématique d’avoir des
bases objectives, discutables et logiques pour toutes les croyances et
les attitudes.

De toute évidence, on peut étre rationnel sur certains sujets et dans
certains contextes sans étre consistant et sans aller dans tous les dé-
tails. Il existe un rationalisme ad hoc. La consistance est I’exception
dans la vie humaine, et également dans la pratique scientifique.

De surcroit, I’ambition pour un rationalisme omniprésent n’a nul
besoin d’étre réalisée completement pour exister.

Pour illustrer les problemes auxquels on est confronté en pratiquant
un projet de rationalisme, permettez-moi de vous présenter le cas de
Wang Chong (27-97 apres J.C.). Wang Chong était un iconoclaste
choquant, dont 1’aspiration intellectuelle principale était de peser sans
préjugés 1’opinion courante et traditionnelle sur la balance de la vé-
rité. Tres poétiquement, il intitula son livre Peser les propositions.
Son but dans la vie était de démasquer les préjugés courants et de dé-
montrer qu’ils étaient sans fondement, méme lorsqu’ils étaient non
seulement courants mais — pour autant qu’il le sache — universels.
Pesées sur la balance de la vérité, de grandes parts de la vérité regue
ne s’avérerent, selon I’opinion de Wang Chong, rien de plus que des



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 143

préjugés traditionnels obtus et opiniatres, qui n’étaient basés sur
aucun bon fondement objectif. Il renia la conception anthropomorphe
du Paradis, qui était communément supposée et se trouvait au cceur
méme de la 1égitimation des valeurs morales chinoises traditionnelles.
Il nia que le passé fiit meilleur que le présent, et de fait il insista —
bien qu’il flit aux prises avec le poids des préjugés traditionalistes —
qu’il y avait un progres entre le passe et le présent.

De fait, Wang Chong est un auteur plutot ennuyeux, parce qu’il ré-
duit tout a une rationalité empirique triviale. La plupart du temps, il
énerve tout le monde, a part les rationalistes enthousiastes. Son lan-
gage, qui cultive de fagon délibéree la perspicacite et la simplicité —
et qui n’évite pas la répétition — est ressenti comme d’une transpa-
rence fatalement triviale, avec le résultat que Wang Chong ne fut ja-
mais sérieusement respecté par les lettrés chinois a travers les ages.
En vérite, il a souffert d’un délaissement retentissant. Et, a en juger de
sa postface autobiographique exceptionnellement communicative, il
est clair que ses aspirations en matiere de style étaient celles d’un ra-
tionaliste; il lui suffisait de se faire comprendre clairement, méme si
on ne 1’appréciait pas.

Une maniére de se montrer rationnel envers la tradition était de la
passer au tamis de fagon critique. Une autre maniere €tait de la résu-
mer et de la systématiser.

Le projet de rassembler ce qui a €té dit par les source autoritaires,
et ce qui peut étre vérifié sur les bases de ces dernicres sur un sujet
donné, a une longue histoire en Chine. Le Liishichiingiu ‘Le prin-
temps et I’automne de Monsieur Lii’, datant de 249 av. J.C., est peut-
étre la meilleure encyclopédie que nous possédions, suivie, un siecle
plus tard, par le Hudindnzi (139 av. J.C.). Mais ce sont des résumes,
sous forme de courts essais, de ce qui €tait connu sur toutes sortes de
sujets. Ainsi, ils ne sont toujours pas €crits pour étre consultés, mais
pour étre lus de fagon continue. Traduits en anglais, ils ne remplissent
pas plus de deux volumes aisément maniables. La premiére encyclo-
pédie a mériter ce titre fut le Hudng lan ‘Destiné a la lecture de I’em-
pereur’, datant d’environ 220 apres J.C. Mais de cette ceuvre seul le
titre — significatif en lui-méme — survit. Les encyclopédies devaient
continuer a étre congues comme des mines d’informations pour le
gouvernement.

En revanche, I’ambitieux Yiwén léiju (661 apres J.C.) remplit 56
volumes chinois standard, et, bien qu’il n’égale de loin pas
I’ Encyclopédie du Siecle des lumiéres, il passerait certainement pour
un ouvrage de référence important dans n’importe quelle bibliotheque.



144 ETUDES DE LETTRES

I1 contient des citations classifiées et sous-classifiées qui font autorité
sur tout sujet d’un intérét concevable direct ou indirect pour le gou-
vernement. Le Taipingyulan (976-984 apres J.C.) en 180 volumes
standard, et le Céfiryuangui (1005-1013) en 336 volumes standard, re-
présentent 1’apogee des compilations encyclopédiques traditionnelles.

Tous ces travaux exigeaient un patronage politique de grande en-
vergure, et ils étaient I’expression d’un désir du gouvernement de
baser les prises de décisions administratives sur un trésor exhaustif de
rapports disponibles faisant autorité. Il faut noter que ces encyclopé-
dies, bien qu’elles ne montrent que peu d’intérét pour les aspects tech-
niques du bouddhisme, n’évitent certainement pas la littérature
anti-confucianiste de toutes sortes. La bureaucratie du gouvernement
était décidément anticléricale, a la fois envers le bouddhisme et envers
le taoisme populaire inspiré par le bouddhisme. Ce que nous nommons
le confucianisme n’était certainement pas une religion populaire,
comme Nathan Sivin I’a montré. Il s’agissait plutdét d’un traditiona-
lisme conventionnel de ‘gentlemen’, qui n’interdisait aucune sorte de
pratique religieuse, mais n’en encourageait lui-méme aucune non plus.

Pour étre d’une utilité pratique quelconque, ces encyclopédies de-
vaient étre organisées de facon transparente. Ainsi, elles étaient mu-
nies de tables des maticres extrémement détaillées, qui servaient
effectivement de tables des matieres. Prenons comme exemple le fa-
meux 7Taipinyulan. Ce qui importe dans le contexte du rationalisme
systématique en Chine, c’est que le fait de subsumer un certain point
d’information sous un certain en-téte énumeéré dans I’introduction sys-
tématique était basé sur des fondements objectifs et ouverts a la dis-
cussion. De fagon significative, il y avait des sections séparées sur le
bouddhisme et sur le taoisme, mais aucune sur le confucianisme, qui
n’¢tait pas considéré comme comparable a ces derniers. Il y avait
aussi des sections sur les ‘Quatre Barbares’, méme sur les ‘Fantémes
et Démons’, ces dernieres étant a nouveau distinguées avec soin des
sections sur le taoisme et le bouddhisme.

Bien que le Taipingyuldan contienne des sujets abstrus, son but est
manifestement de rapporter sur ces derniers, comme sur toute autre
chose, ce qui était considéré comme bien fondé dans les documents
faisant autorité.

Le jugement sur ce qui était ou n’¢tait pas bien fond¢€ n’était pas in-
controversé dans la Chine ancienne. Pas plus que la critique des
sources ne relevait d’une routine standard. Mais le Wénxiantongkdao
‘Investigation pénétrante des documents littéraires’, en 68 volumes
standard, de Ma Duanlin (1254-env. 1324), aspire clairement a une



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 145

approche rationnelle dans les deux domaines. Non seulement son but
explicite était de ‘rapporter ce qui est fiable et ce pour quoi on a des
preuves (zheng), et de laisser de coté ce qui est déviant et douteux’,
mais il fut fidele a cette maxime dans une mesure admirable. Ma
Dualin est, de fagon programmatique, critique et rationnel dans son
approche des sources, tout a fait dans I’esprit de I’historiographie cri-
tique préconisée explicitement pour la premicre fois par Sima Qian.

En outre, ce qui €tait exclu du Taipingyulan par cette approche cri-
tique ne fut pas simplement abandonné en Chine, mais fut en fait
compilé en une grande anthologie séparée que nous avons
aujourd’hui, le Taipingguangji, datant de 978, en 500 juan ou cha-
pitres, dont le but est de rassembler tout ce qui est apocryphe, tout ce
qui n’est pas fiable et pas ‘rationnellement’ respectable dans la littéra-
ture chinoise traditionnelle. Citant d’un vaste éventail de sources qui
ne subsistent plus, ce grand ouvrage est organisé de fagon stricte en
90 sections de différents genres de sujets apocryphes. C’est la division
voulue systématique des encyclopédies en ce qui est factuel et ce qui
est apocryphe qui démontre une conscience claire et institutionnalisée
d’une distinction entre le factuel et le mythique ou 1’apocryphe.
Combinée avec la critique des sources traditionnellement glorifiée de
Ma Duanlin, elle est I’évidence d’un rationalisme pragmatique endé-
mique au sein de 1’élite souveraine.

Le terme ‘pragmatique’ est important dans ce contexte, parce que
ce que je voudrais décrire comme le rationalisme endémique parmi
1’¢élite bureaucratique chinoise était essentiellement 1’attitude, non pas
d’un philosophe rationaliste, mais d’un peuple doté d’une tournure
d’esprit notoirement pragmatique. Leur rationalisme n’est pas basé
sur une opposition intellectuelle a la religion ou a la superstition (dans
leur vie privée, ils étaient souvent trés religieux et trés intéressés a ce
que nous appellerions I’'irrationnel, tout comme les anciens Grecs),
mais dans le contexte de la pratique officielle et publique, ils trou-
vaient pragmatiquement opportun de se baser sur des faits objectifs
pour lesquels ils avaient du zkéng ‘preuve, €vidence’.

Ainsi, le rationalisme n’était pas une conviction philosophique pro-
fonde, encore moins une foi anti-traditionaliste éclairée, ce n’était pas
une chose pour laquelle il fallait se battre contre les forces de I’obscu-
rantisme, c’était seulement une chose sur laquelle il était commode de
se baser pour mener les affaires publiques. C’était un expédient, un
fangbian, un upaya.

I1 est vrai que de nombreuses taxonomies en Chine étaient liées a
des modes de pensée non argumentatifs et ‘irrationnels’. (Et nous



146 ETUDES DE LETTRES

pouvons mentionner, comme une note de bas de page hautement per-
tinente, le rapport lucide de A.C. Graham sur le rationalisme impliqué
dans le fait de se dévouer de fagon cohérente a la ‘pensée corréla-
tive’.) Mais considérons par exemple la taxonomie des plantes telle
qu’elle est résumée dans le Bén cao gangmu de Li Shizhén (1518-
1593). Cet ouvrage est composé en 52 chapitres, les chapitres 12-36
concernant les plantes. (Les chapitres 5-11 traitent des substances in-
animées, 38-52 des animaux, et il y a, accessoirement, plus de 1100
illustrations. L’esprit rationnel soutenu de I’investigation critique his-
torique et scientifique déployée dans ces pages est principalement
classificatoire.) Le but médical pratique de toute I’entreprise est ma-
nifeste et déclaré tout au long. A I’intérieur de ce cadre, la rationalité
méthodique du projet d’investigation global est manifeste, mais les
restrictions théoriques le sont tout autant, et de ce fait les restrictions
de la portée de I’investigation rationnelle systématique et descriptive,
et de la portée du succés de son entreprise.

Un exemple particulierement attrayant de ce genre est le Qin chong
didn ‘Traité sur les oiseaux et les insectes’ (mon édition comporte en-
viron 1500 pages de trois colonnes), qui fut soumis au trone pour la
premiere fois en 1725, et €dité pour la premiere fois en 1728, comme
une partie de I’encyclopédie massive intitulée Tushiijichéng, compor-
tant 1000 volumes standard. Ce volume analyse et illustre les docu-
ments historiques concernant tout le royaume animal de la Chine. Pour
chaque catégorie dans I’encyclopédie globale dont il fait partie, (et
dont la liste des errata remplit 44 petits volumes standard de 100
pages), on trouve les catégories de matériel suivantes, s€parees et ex-
plicitement marquées:

DISCUSSION GENERALE

hui kao ‘recherches rassemblées’, une section qui résume 1’infor-
mation factuelle de base.

zonglun ‘discussion géneérale’.

EVIDENCE PERTINENTE
yi wén ‘compositions littéraires’ sur le sujet.
xuan ju ‘choix de courtes citations ou références’.
Jji shi ‘rapports factuels (moins importants)’.
za lu “citations variées (indirectement pertinentes)’ au sujet.

MATERIEL SUPPLEMENTAIRE PEU FIABLE

wai bian ‘matériel mythique peu fiable’.

Notons d’une part le lien manifeste entre I’organisation bureaucra-
tique et la division du labeur nécessaire pour la compilation de cet ou-



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 147

vrage, et d’autre part I’organisation intellectuelle du projet selon des
principes rationnels. Ces caractéristiques, et ce lien, sont endémiques
dans une grande partie du matériel chinois. J’utilise comme un des
nombreux exemples typiques possibles un autre livre favori de mon
¢tude, mon édition du Liji yi shii, une édition commentée standard,
produite pour un empereur Qianlong sans distinction spéciale. Apres
chaque passage, ce commentaire fournit les points suivants, dans la
mesure ou ils sont applicables:

0. [pas d’en-téte, écrit en petits caractéres] gloses phonétiques.
1. zhéng yi ‘notes sémantiques’.

2. tong lun “discussion générale du sens du passage’.

3. yu lun ‘discussion supplémentaire’.

4. cun yi ‘rapports des vues soupgonnées d’€tre erronées’.

5. an ‘annotations’.

L’organisation du matériel dans cette edition est transparent et ra-
tionnel, et il n’est pas difficile de voir comment ce rationalisme dans
I’organisation de I’immense travail impliqué dans la compilation du
matériel était 1ié au besoin d’organiser la compilation de fagon bu-
reaucratique. Les limitations de I’approche du commentaire sont
exactement comparables a celles de la tradition chrétienne: I’autorité
de ce qui est dit ne doit pas étre questionnée ou problématisée.

4. La rhétorique de la rationalité

La rationalité dans un sens absolu est 1’exigence que toute position
intellectuelle ou morale, quelle qu’elle soit, soit en principe ouverte a
la contestation et ait besoin d’une justification objective qui soit va-
lable face a la critique publique radicalement hostile et exotérique. Ici,
nous devons noter qu’alors que les Grecs écrivaient agressivement
pour des lecteurs exotériques hostiles, pour le lecteur rebelle, les
Chinois écrivaient généralement pour ce qu’ils considéraient comme
un cercle de lecteurs ésotériques et captifs, une congrégation de
convertis, seulement un angle du marché intellectuel: de fait, un mar-
ché accaparé par les engagés et les convertis — probablement avec
une poignée de fanatiques.

Ainsi, la rhétorique du discours intellectuel ouvre la possibilité
méme d’un discours rationnel. L’anthropologie de la rhétorique, sur-
tout de la rhétorique de 1’écriture, devient une discipline trés impor-
tante. Les actes d’écriture institutionnalis€és dans une société
définissent le genre d’évidence que nous pourrions avoir sur la



148 ETUDES DE LETTRES

rationalité dans cette société. Lorsque 1’acte d’écrire est convention-
nellement adressé a une audience captive de crédules, cela ne signifie
d’aucune fagon qu’il n’y avait pas d’actes de parole qui transcen-
daient ces conventions et s’adressaient a une audience qui n’¢était pas
captive et servilement patiente.

Ce qui se passa dans la Grece antique, c’est que les conventions de
publication non seulement permettaient, mais encourageaient méme
la distribution des textes parmi ceux qui ne se sentaient pas obligés de
croire ce que ces textes disaient. Il existait une audience de ce que
J’appellerais des ‘esthetes intellectuels’, qui appréciaient un bon argu-
ment victorieux, tout autant qu’ils appréciaient une bonne perfor-
mance athlétique victorieuse: il y avait une appréciation purement
esthétique pour I’excellence de 1’argumentation. L’argument logique
bouddhique, selon lequel un argument était logiquement imparfait
dans la mesure ou il violait les vérités bouddhiques fondamentales re-
gues, est un bon exemple d’un principe de logique ésotérique, (bien
qu’il faut noter que lorsqu’il est généralisé comme un principe
conversationnel et dépouillé de la référence bouddhique, le principe
peut avoir une certaine utilité).

La rationalité implique un certain degré de désinvolture intellec-
tuelle anticonventionnelle, parce que le rationaliste doit — afin d’ar-
gumenter — considérer en détail des propositions qu’il considere
comme fausses, dans le but de voir ce qui se passerait si on les consi-
dérait comme vraies. Les pictistes dogmatiques considéreront cela
comme 1’envol scandaleusement hérétique d’une imagination irres-
ponsable. Le rationaliste le considérera comme un exercice nécessaire
de la vertu de flexibilité intellectuelle et d’ouverture d’esprit.

Pour les ésotériques, précher une auto-dérision désinvolte et intel-
lectuelle est un signe de faiblesse intellectuelle. Pour le rationaliste
exotérique qui s’adresse a un marché ouvert, ¢’est un accompagne-
ment naturel de cette ouverture d’esprit méme, qui est I’essence de la
responsabilité intellectuelle.

En tant que peuple, les Grecs furent tournés en ridicule pour leur
deésinvolture. Avec affection, Cicéron les appelait Graeciunculi.
Personne n’a eu tendance a accuser ainsi les Chinois du nord. Et en
me concentrant sur ce point, je ne me rends pas coupable d’une dévia-
tion du theme de la rationalité. La distance intérieure entre 1’auteur et
son propre message, une distance dont 1’auto-dérision est un symp-
tome, est en elle-méme une précondition psychologique nécessaire
pour la rationalité. Si I’identification d’une personne avec ses opi-
nions prend la forme obsessive du terme grec néo-testamentaire pistis



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 149

‘fo1’, alors cela signale effectivement une déviation significative de la
rationalité, et permet naturellement a des idées telles que celle de la
Sainte Trinit¢ de rester irréfutables pendant des millénaires, tout
comme c’est aussi le cas pour I’insémination asexuelle par le Saint
Esprit. La pistis est incompatible avec la rationalité, parce qu’elle est
dépourvue d’humour sur un point crucial, de fagon inhérente et inévi-
table.

De fagon plus générale, le discours ésotérique tend a avoir quelque
chose d’irrationnel, en ce qu’il décentre radicalement les perspectives
alternatives critiques ou hostiles d’une personne extérieure par ses
présuppositions herméneutiques. Il crée une cordialité par la compré-
hension mutuelle, ou ce qui pourrait étre discuté de fagon controver-
sée et contradictoire par des non-initiés est de fait ‘compris’. Cette
cordialité communicative engendre toutes sortes de bonnes choses.
Elle engendre aussi le sectarisme dogmatique et la confusion philoso-
phique. De nos jours, 1’histoire de la grammaire transformationnelle
fournit de bonnes illustrations pour de telles tendances, non seulement
dans la religion mais aussi dans le domaine de la linguistique mo-
derne. Le discours ésotérique dans les sciences humaines tend a étre
symptomatique d’une peur obscure de la froide lumiére de la simple
rationalité.

La rationalit¢ dépend donc sociologiquement d’une économie
basée sur un marché¢ intellectuel ouvert. Elle ne fonctionne pas la ou
le marché est segmenté, accaparé de maniere segmentée, et monopo-
lisé intellectuellement. La structure de la sphere intellectuelle pu-
blique est d’une importance cruciale pour la question de la rationalité.

Ces conditions sociales ne se produisirent que sporadiquement en
Chine. Notamment a I’époque des Etats Guerroyants, aux Se-3e
siécles av. J.C., dans une mesure variable du 3e au 7e siécle, et a nou-
veau a 1’époque Ming Tardive, vers la fin du 16e, et au 17¢ siecle. Si
elles avaient vraiment €té aussi omniprésentes que certains le préten-
dent dans I’ Athénes de 1’Age d’Or, alors Socrate n’aurait jamais bu sa
cigué.

Le degré d’ouverture du Marché Intellectuel ne crée pas par lui-
méme la rationalité, mais il crée die Bedingungen der Méglichkeit
einer jeglichen Rationalitdt: les conditions pour la possibilité¢ d’une
rationalité quelconque, pour citer le philosophe favori de ma jeunesse.
Ainsi, selon moi, toute discussion sur la rationalité¢ en termes pure-
ment intellectuels et logiques, méme si elle est plutot intéressante en
soi comme un exercice d’analyse logique, ne touche pas le vrai nerf et
I’issue cruciale de [/’anthropologie de la rationalité dans la société



150 ETUDES DE LETTRES

humaine. De toute fagon, telle aurait ¢té la position de Sima Qian —
c’est du moins ce que je me plais a imaginer.

Considéré dans son contexte historique, le rationalisme chinois —
comme le rationalisme partout ailleurs — était circonscrit par des ta-
bous politiques et intellectuels, tout comme le rationalisme européen
¢tait, et est encore, extrémement circonscrit par les tabous religieux et
les exigences rigides d’étre politiquement correct.

D’autre part, I’iconoclasme rationaliste existait en Chine, surtout
vers la fin de I’époque Ming. L1 Zhi (1527-1602) avec son ‘Livre a
briiler’ et ses successeurs fut un exemple fameux. Mais ce fut aussi un
exemple isolé. En général, I’autorité des anciens sages en tant que
telle, la légitimité du réegne de ’empereur, n’¢taient pas des choses
pour lesquelles on cherchait des raisons d’étre avec ouverture d’esprit.
On les considérait comme allant de soi, tout comme I’affection natu-
relle entre une mere et son enfant, 1’autorité du pere sur son fils. A
’occasion, on trouve une étiologie de ces choses, mais ce n’était rien
de plus que des théories apologétiques en faveur d’un statu quo in-
contesté. L’histoire de la dissidence rationnelle fondamentale en
Occident, dont Fritz Mauthner décrit une partie de fagon impression-
nante dans son Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande
(vols. 1-4, 1922-24) n’a pas, finalement, de parall¢le soutenu. En fin
du compte, la rationalit¢ en Chine, comme nous 1’avons dans les
sources qui nous sont parvenues, avait une tendance fatale a s’inter-
préter et a se cultiver au service de la bureaucratie et des autorités au
pouvoir. Les différentes sortes de rationalités rebelles, obstinées, tur-
bulentes, mutinées, réfractaires, hargneuses, rétives, défiantes, récal-
citrantes et opiniatres avaient leurs représentants célebres. Mais de
fagcon générale, la dissidence rationnelle en Chine avait tendance a
prendre non pas I’attitude d’une opposition articulée raisonnée, mais
celle, défiante, d’ ‘essayer de ne pas se faire remarquer’, refusant de
montrer I’enthousiasme obligatoire pour le discours public régularisé
et politiquement correct. En chinois, yin jii ‘vivre caché’ est plus
qu’un choix d’habitation: c’est une position philosophique trés impor-
tante. Celle de ne pas se faire remarquer.

Cette tradition fut continuée dans une quantité d’autres collections,
notamment dans le Yijianzhi de Hong Mai (1161-1198), qui est toute-
fois davantage une collection de curiosités qu'une encyclopédie systé-
matique raisonnée et organisée de ce qui est apocryphe, irrationnel et
non respectable.

Le sécularisme du confucianisme est manifeste, et il se considére
comme €tant en opposition délibérée a la ferveur religieuse et a la su-



LA RATIONALITE DANS L’HISTOIRE DE LA CHINE 151

perstition ‘vulgaire’ ou populaire. Si ’on compare la Chine a
I’Occident européen jusqu’au 19e siccle, on est trés certainement
frappé par le sécularisme endémique de 1’¢€lite chinoise, en comparai-
son avec 1’¢élite occidentale, alors que 1’on note que la religion popu-
laire était florissante en Chine comme en Europe. Ainsi, mesurée a
cette échelle, la Chine semble avoir été une société nettement moins
religieuse, plus pragmatique, plus rationnelle que 1’Europe en ce qui
concerne 1’élite régnante. Dans les deux civilisations, les frontiéres
entre la religion populaire et la mentalité de 1’¢élite étaient poreuses,
mais alors que 1’Eglise unifiait toute une population en Europe, le
confucianisme tendait a rester I’idéologie de ceux qui soit faisaient
partie, soit avaient 1’ambition de faire partie de 1’élite régnante.
Idéologiquement, il s’avere que la Chine était pluraliste 1a ou I’Europe
tendait a étre dogmatiquement unifiée.

Christoph HARBSMEIER
Université d’Oslo






	La rationalité dans l'histoire intellectuelle de la Chine

