Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2000)

Heft: 1-2

Artikel: “Le jeu du monde" : l'univers fini et sa transposition théatrale chez Paul
Claudel

Autor: La Chance, Brook

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870210

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«LE JEU DU MONDE »: )
L’UNIVERS FINI ET SA TRANSPOSITION THEATRALE
CHEZ PAUL CLAUDEL

La vision poétique claudélienne est sous-tendue par la conception d’un
univers fini, qui alternativement se concentre et se dilate autour du point
central (Dieu). Ce modele cosmologique permet de penser le théatre comme
theatrum mundi, micro-univers rassemblé au plus prés de son origine ; les
themes qu’exploite la dramaturgie claudélienne (1’onirisme, la mystique, la
fusion amoureuse) manifestent ce désir d’abolir la distance entre centre et
périphérie. Par sa transposition théétrale, le modéle cosmologique se trouve
modifié : I’univers clos s’ouvre a un vide qui rend possible le jeu infini des
figures.

Nous avons conquis le monde et nous avons trouvé que Votre
Création est finie,
Et que I’imparfait n’a point de place avec Vos ceuvres finies, et
que notre imagination ne peut pas ajouter,
Un seul chiffre a ce Nombre en extase devant Votre Unité !
Comme jadis quand Colomb et Magellan eurent rejoint les deux
parts de la terre,
Tous les monstres des vieilles cartes s’évanouirent,
Ainsi le ciel n’a plus pour nous de terreur, sachant que si loin
qu’il s’étend
Votre mesure n’est pas absente!.
La derniére des Cing grandes Odes de Paul Claudel, intitulée
«La Maison fermée », se présente comme un hymne a ’univers

1. Paul CLAUDEL, Euvre poétique, Paris : Gallimard (La Pléiade), 1967,
p. 281.



182 ETUDES DE LETTRES

fini. Mais ce théme est fondamental dans toute son ceuvre. Dans
ses drames comme dans ses poemes et ses ouvrages «théo-
riques », Claudel n’a cessé de chercher a vérifier si la Loi divine
apercue un certain Noé&l 1886 a Notre-Dame de Paris pouvait
s’appliquer a I’univers entier. Un univers qui, depuis qu’il est ha-
bité par Dieu, n’est plus infini comme celui que décrit la science
contemporaine. Comme dans le cas de Pascal, la foi est une ré-
ponse a I’angoisse des espaces infinis. Mais, poéte et non scienti-
fique, lecteur de Thomas d’Aquin, Claudel ne se contente pas
d’un repli sur une condition humaine qui renvoie a la double na-
ture du Christ. La conversion n’est que le point de départ d’une
tentative de recréation du monde par le verbe. Le mouvement au-
gustinien vers 1’intériorité, qui aboutit a Dieu, a ici pour consé-
quence un second mouvement, celui d’une exploration de 1’espace
ambiant, visant a le convertir a son tour a la « mesure divine ». La
parole poétique permet de retrouver cet univers sphérique, clos et
ordonné du Timée de Platon, qui n’a cessé, en marge de la science
newtonienne, de fasciner les traditions ésotériques de toutes les
époques, et d’inspirer les poctes, jusqu’a Edgar Poe, dont le
poeme cosmogonique Euréka a marqué Claudel.

Pour reprendre ’expression que Claudel utilise dans Art poé-
tique, 1’€tre humain et I’univers co-naissent, naissent ensemble.
Le monde se révele tel qu’il est, dans la mesure ou 1’€tre humain
I’intégre, le digeére, a la lumiere de sa conscience convertie.
L’homme — et le « poéte » en particulier — a pour tache de s’as-
similer ’univers afin de le restituer (a Dieu) sous forme de pa-
role. C’est 1a le double mouvement d’inspiration et d’expiration,
de systole et de diastole, dont il est si souvent question chez
Claudel. L’homme co-nait 1’univers, et 1’univers co-nait
I’homme.

Dans Art poétique, Claudel présente cette idée sur un mode
plus théorique. Toute chose, nous dit-il, existe a 1’état de mouve-
ment.

Tout est mouvement, ou, ce qui revient au méme, tout est ex-
primé par lui. Or, le mouvement est, je 1’ai dit ailleurs, I’impos-
sibilité pour le mobile de subsister, de garder la place qu’il
occupait; il tend de nature a s’en éloigner, il fait effort pour
fuir. Dans cet écart, il est amené en contact avec les autres corps
qui ’entourent et constate le champ qu’ils lui laissent. Il ne
pourrait sans eux tenir cette position. Il évalue par eux I’inten-
sité de son travail, de la résistance qu’ils lui opposent et de la
réaction qu’il détermine. Il provoque ou subit leurs ceuvres. Il



«LE JEU DU MONDE » 183

trouve hors de lui-méme sa définition, sa mesure et sa fonction.
I1 connait, c’est-a-dire qu’il se sert de soi pour connaitre ce qui
n’est pas lui-méme, et, a I’inverse, il connait qu’il est cela sans
quoi tout le reste ne saurait étre [...].

Connaitre donc, c’est étre : cela qui manque a tout le reste?.

Toute chose se constitue donc par un double mouvement, qui
correspond a la systole et a la diastole : mouvement centrifuge par
lequel la chose remplit la forme qu’elle est censée occuper; et vi-
bration obtenue au contact des autres choses qui lui sont limi-
trophes et qui lui donnent sa forme. Par exemple, la perception
sensible se présente comme une vibration, telle celle d’une corde
de violon, qui va du centre a la périphérie, au contact d’un objet
quelconque.

La «conscience de soi» présente un degré de complexité de
plus, par rapport a la connaissance sensible. Etre conscient de soi,
c’est €tre conscient que l’on est séparé d’une origine, d’une
source, qui est Dieu. En effet, Dieu étant I’Etre immuable, les
autres choses ne peuvent exister qu’a 1’état de mouvement centri-
fuge loin du centre, leur origine ou source. L’€tre humain est seul
a avoir conscience de cette origine dont il est, selon un terme pro-
prement claudélien, « forclos », mais auquel le rattache néanmoins
un mystérieux attachement placentaire.

L’univers claudélien se constitue donc dans un rapport avec
Dieu:

Dieu existe et 1’univers assiste, c’est-a-dire qu’il se préte a lui-
méme assistance en ses différents organes. Rien ne peut échap-
per. Tout passe, et, rien n’étant présent, tout doit &tre
représenté. Je fais acte de présence. Je constitue. Je me main-
tiens dans la forme et la figure. Je me fais connaitre. Je réponds
a I’appel. [...] [L’univers] construit sa forme, sa formule et son
enceinte [...] il ne peut cesser d’étre présent, de représenter au-
devant de ce qui est ce qui n’est pas’.

On trouve dans ce passage, ol revient plusieurs fois le terme « re-
présenter », une esquisse de 1’univers considéré comme un
théatre, ou Dieu — ce qui est — occupe le rdle principal devant
sa création — ce qui n’est pas. Dieu existe, mais |’univers assiste,
c’est-a-dire qu’il constitue 1’assistance. La notion de theatrum
mundi est ainsi déja inscrite dans la cosmologie; la conception

2. Ibid. p. 153,
3. Ibid. p. 186.



184 ETUDES DE LETTRES

claudélienne du théatre ne vient que prolonger une vision déja
« théatrale » de ’univers.

Dans sa «Note pour servir de préface» a sa traduction des
Choéphores d’Eschyle (1920), Claudel écrit :

Je définis le Cheeur cette assistance multiple de personnages
sans traits par qui 1’Acteur principal du Drame est entouré,
chargée de fournir une réponse et une résonance a chacun des
éclats de sa personnalité et a chacun des mouvements de sa pas-
sion : a quoi il s’appuie et se référe, en tant que témoins offi-
ciels et porte-parole délégués par le public dans un déguisement
approprié a la fiction.

Cette conception rapproche beaucoup le Cheeur antique de celui
de notre liturgie, suivant que 1’on en voit encore 1’installation
dans les vieilles églises de Rome. Entre 1’Officiant et le groupe
chargé de représenter les fideles avait lieu ce dialogue dont
I’antique Introit du Premier Dimanche de 1’ Avent nous donne
un exemple®.

La comparaison de 1’acteur avec 1’Officiant de la liturgie catho-
lique montre qu’il tient la place occupée par Dieu dans la cosmo-
logie d’Art poétique devant le Cheeur, qui tient lieu d’univers ; en
effet, le prétre est, dans la liturgie catholique, une image de Dieu.
Dans un texte de 1925-26 sur le N6 japonais, on trouve un pas-
sage analogue :
Le drame, c’est quelque chose qui arrive, le N, c’est quelqu’un
qui arrive. Un peu comme cette porte, quand le Théitre en
Grece a commencé et qu’une communication a travers le mur a
été frayée avec I’'invisible, oll viennent 1’un aprés 1’autre s’ins-
crire les personnages de 1’Orestie’.
Comme 1’univers, le théatre N6 met en présence « quelqu’un qui
arrive » (Dieu ou 1’acteur) et une « assistance ». Mais le public du
NG est aussi étroitement mélé au drame que I’est le Cheeur du
théatre grec. Claudel explique en effet que les acteurs évoluent en
deux lieux distincts, le Chemin ou Pont et I’Estrade. L’Estrade est
placée a droite de la salle. Ainsi,

Le spectacle n’a pas lieu pour le spectateur qui, désormais
anéanti et obscur, va prendre le temps a cette action sur la
scéne; il n’y a pas un drame et un public face a face correspon-

dant de chaque c6té d’une fissure de fiction et de feu. Ils entrent

4. P. Claudel, Thédtre, 1, Paris : Gallimard (La Pléiade), 1967, p. 1320.
5. P. Claudel, (Fuvres en prose, Paris: Gallimard (La Pléiade), 1965,
p. 1167.



«LE JEU DU MONDE » 185

I’un dans ’autre, de sorte que par rapport a nous les acteurs
marchent et se déploient latéralement et sur deux plans avec les-
quels chacun des assistants de par sa place forme une géométrie
personnelle, suivant I’angle correspondant de son ceil et de son
oreille. Tout se passe a I’intérieur du public qui ne perd jamais
une impression a la fois d’enveloppement et de distance : simul-
tanément avec nous, i notre co6té®.

On peut comparer ce texte sur le N6 & un passage de la piece
L’Echange (2e version, datant de 1951), dans lequel 1’actrice
Lechy Elbernon fait un éloge du théatre :

Il y a la scéne et la salle.
Tout étant clos, les gens viennent le soir et ils sont assis par ran-
gées les uns derriere les autres, regardant. Regardant. [...]
I1s regardent le rideau de la scene.
Et ce qu’il y a derriére quand il est levé.
Attention! Attention! il va arriver quelque chose! [...]
Dans votre vie a vous, rien n’arrive. [...]
Ca vaut la peine d’aller au théétre pour voir quelque chose qui
arrive’,
Louis Laine, son interlocuteur, ajoute, a propos du théitre et de
son public:
C’est 1’endroit qui est nulle part. On a mis des batons pour em-
pécher d’entrer. Maintenant on est quelqu’un tous ensemble. On
est quelqu’un qui attend. Quelqu’un qui attend. Quelqu’un qui
regarde. [...]
Ce qui va arriver.

Lechy Elbernon précise que c’est elle qui arrive :
Et moi, je suis celle-1a qui leur arrive a grands coups coup sur
coup pour leur arracher le ceeur, avec art, avec furie, terrible,
toute nue! [...]
Il est vrai, c’est toujours une femme qui arrive. Elle est I’incon-

nue, elle est celle-1a qui arrive de la part de 1’inconnu, il n’y en
a pas d’autre qu’elle pour arriver de la part de 1’inconnu !

Ce passage, ou se lit toute 1’expérience de vie et d’écriture conte-
nue dans Partage de Midi et dans Le Soulier de Satin , a en com-
mun avec les textes sur 1’Orestie et sur le N6 le jeu sur le verbe
«arriver »; mais la vision du théatre perd ici son caractére cosmo-
logique et sacral et se teinte d’érotisme. La femme route nue, qui

6. Ibid. p. 1167-8.
7. P. Claudel, Thédtre, 1, p. 744-5.



186 ETUDES DE LETTRES

arrache le cceur des spectateurs, a remplacé 1’Officiant représen-
tant de Dieu. Pourtant, dans la logique de I’ceuvre de Claudel, la
contradiction est moins grande qu’elle n’en a I’air. Un texte de
1952, presque contemporain de la deuxieme version de L’Echange
nous aidera a le comprendre :

Avec le drame nous pénétrons dans la région la plus obscure du
cerveau humain, celle du réve. [...] Ce n’est pas comme dans
les théatres vrais (si I’on peut dire...) ceux ou l’on a payé sa
place, ol de la salle a la scéne ne s’essayent que des communi-
cations inarticulées. Ici, de 1’une a 1’autre, comme de 1’embryon
a la mére, il y a une sollicitation organique. L’initiative vient de
la scéne, mais cette assistance, quel cheeur elle fait !

On retrouve du texte sur le N6 1’assimilation des spectateurs a
un cheeur intégré a la scéne. Mais la «sollicitation organique de
I’embryon a la mere » nous rameéne au « mystérieux attachement
placentaire » qui relie I’homme a Dieu dans Art poétique. Le
théatre recrée donc 1’univers fini — a remarquer 1’insistance sur
clos dans le passage de L’Echange —, non pas dans son caractere
«extérieur », centrifuge, mais en tant qu’il a été assimilé a I’esprit
humain avide d’y retrouver la mesure divine. Le théatre est I’uni-
vers a son plus concentré, a son point de systole extréme, pour-
rait-on dire. L’€tre s’y retrouve au plus pres de son origine, dans
la position de I'utérus relié a sa meére, position que 1’on retrouve
chaque nuit en révant. Le théatre accomplit, ou du moins reflete,
la visée mystique de I’ceuvre de Claudel; la mystique étant une
expérience de fusion avec Dieu, cette mére des multitudes €vo-
quée par Lao Tseu, dont la pensée, comme la pensée chinoise en
général, a slirement plus marqué le poete catholique qu’il a lui-
méme voulu le dire.

Mais la mere n’est pas qu’une métaphore de Dieu. Elle est
aussi, d’abord, une femme, 1’archétype méme de la femme. Ross
Chambers a montré 1’importance de la figure de la « femme aux
yeux bandés », ou aveugle, dans le théatre de Claudel®. La cécité
est le masque (analogue au rideau de théatre), qui fait la média-
tion entre 1’extérieur et 1’intérieur, ou se vit le contact avec Dieu;
la cécité a une fonction semblable aux branches en fleurs derriére

8. P. Claudel, (Euvres en prose, p.53.

9. Ross CHAMBERS, «“La Femme aux yeux bandés”, Claudel et le
masque de la cécité », Paul Claudel, 11, Les Images dans Le Soulier de satin,
Paris : Minard (Lettres modernes), 1974, p. 189-226.



«LE JEU DU MONDE » 187

lesquelles Violaine apparait dans 1’Acte II de L' Annonce faite a
Marie, ou a la charmille derriere laquelle Dofia Prouhéze déam-
nule au début du Soulier de Satin: c’est le fameux motif de
I’écran qui sépare les amants, et que Jean Rousset a étudié !,

Cette séparation infime, cette « forclusion », pour reprendre le
vocabulaire d’Art poétique, la fonction de la piece théatrale sera
de la supprimer autant que possible, aprés en avoir montré 1’exis-
tence, renouvelant ainsi le rituel inaugural du lever de rideau, va-
riante du fort-und-da freudien, ce jeu qui permet d’exorciser
|’alternance épuisante de plaisir et de frustration qui caractérise le
rapport mere-enfant. La femme claudélienne incarne cette ambi-
valence de la meére, dans la mesure ou elle est la « vérité avec le
visage de I’erreur!'», La trame méme des pieces, en particulier du
Soulier de Satin, ceuvre-maitresse, développe le theme de la sépa-
ration qui ne peut €tre dépassée que furtivement dans la nuit, mo-
ment par excellence de la fusion onirique: en témoignent les
scenes de 1’ombre double et de la lune, dans la Deuxiéme
Journée, qui correspondent a la rencontre charnelle des amants,
ainsi que la scene 8 de la Troisieme Journée, ou I’'image de la
Vierge Marie, Mére par excellence, envahit la scéne.

Ainsi la structure méme du théatre claudélien est-elle la reprise,
ou la mise en abyme, de I’espace duel dans lequel il se déroule : la
scene, les spectateurs et, entre deux, le rideau qui finit par se lever,
établissant une communication, puis une fusion bienheureuse.
Mais la fusion ne s’atteint qu’au prix d’une osmose douloureuse
entre les acteurs et le public. Dans la suite du texte sur le théatre
cité plus haut, Claudel évoque «ce public en larmes qui réclame la
conclusion avec une avidité de gouffre'?». Et, dans L' Echange,
deuxiéme version, Lechy Elbernon mentionne « cette espéce de sa-
crée machoire ouverte pour vous engloutir'3». Ici encore, le théétre
est a I’image de I’univers décrit dans Art poétique: si Dieu est «ce
qui est», sa création est « ce qui n’est pas », un vide, un gouffre.
Pour créer, Dieu a donc dii «s’exclure a sa mode a Lui'#». Cette
donation d’étre, elle prend la forme, selon 1’idée paulinienne de
kéndse, d’un sacrifice de Dieu aux hommes, trouvant son expres-
sion la plus extréme dans la mort du Christ sur la Croix. C’est ce

10. Jean ROUSSET, Forme et signification, Paris : José Corti, 1962.
11. P. Claudel, La Ville (Deuxiéme version), in Théatre, 1, p. 490.
12. P. Claudel, Euvres en prose, p.53.

13. P. Claudel, Thédtre, 1, p. 745.

14. P. Claudel, Art poétique, in (Euvre poétique, p. 108.



188 ETUDES DE LETTRES

vocabulaire du sacrifice que Claudel reprend dans son texte sur le
théitre : «il fallait a une multitude affamée [...] d’absolu et de vé-
rité sur cet exhaussement de tréteaux cette espéce de sacrifice!>».
« Exhaussement de tréteaux » évoque immanquablement 1’éléva-
tion de la Croix. Le théatre est une forme de liturgie ou, comme
dans la liturgie catholique, le corps du Christ crucifié est donné a
manger. Mais le théitre est aussi le lieu ou la mere nourriciere, la
femme, «arrive », pour se sacrifier a ses enfants. Cette conjonction
de la femme avec le Christ, on la retrouve de maniere patente au
seuil du théatre claudélien, avec le crucifiement de la Princesse
dans Téte d’ or; elle est implicite dans toute 1’ceuvre, ou la femme
ne cesse de se sacrifier a I’homme pour I’attirer a elle et, a travers
elle, a Dieu. Lechy Elbernon, I’actrice de L’ Echange, incarne sur
le plan mondain de la théatralité, cette fonction sacrificielle de la
femme. Sacrifice ou offrande qui coincide avec le don de soi dans
I’acte sexuel. Et ce don de soi de la femme appelle celui de
I’homme. Lechy Elbernon finit par «arracher le ceeur» de ses
spectateurs. Il y aurait beaucoup a dire sur cette expression qui
manifeste en plein jour, avec aussi I’image du gouffre béant, cette
peur de la femme évoquée par Michel Malicet!®, et qui est le plus
souvent « euphémisée » chez Claudel. L’important est de constater,
a travers le lexique teinté d’érotisme qu’utilise Lechy, que le
théatre réalise, en méme temps qu’une union mystique, une fusion
charnelle entre la scéne et le spectateur.

Dans la mesure ou ils attirent, la femme, la scéne ou Dieu —
nous avons vu qu’ils ont des fonctions analogues — rameénent
I’univers livré a des forces centrifuges en un point central, ou,
selon un terme cher a Claudel, elles composent. Comme dit
Lechy:

Je n’ai qu’a parler [...] pour ressentir tout cela sur moi qui

écoute, toutes ces dmes qui se forgent, qui se reforgent a grands
coups de marteau sur la mienne!”.

Autour du point central, toute chose «résiste », cherche a fuir.
En dehors de lui «rien n’existe qu’a 1’état de jeu et de contradic-
tion ». Mais, en méme temps, le point central maintient ensemble
ces différentes forces. Vibration, mouvement de systole et de

15. P. Claudel, Fuvres en prose, p. 53.

16. Michel MALICET, «La Peur de la femme dans Le Soulier de satin»,
Paul Claudel, 11, p. 119-87.

17. P. Claudel, Théatre, 1, p. 745.



«LE JEU DU MONDE » 189

diastole d’un Rodrigue (Le Soulier de Satin) tour-a-tour avide de
conquérir le monde — mouvement centrifuge — mais retenu par
Prouheéze, qui retient aussi Don Camille in extremis dans le giron
de la Communion des Saints. La femme soude, comme le lexique
de la forge employé par Lechy le suggere, les aspirations contra-
dictoires des €tres qui 1’entourent.

Dans une Notice adressée a Jean-Louis Barrault au moment de
la reprise de Partage de Midi en 1954, Claudel utilise un vocabu-
laire non moins violent, celui de la lutte, pour décrire le jeu de
scene qu’il imagine :

Sur la scéne, entre un homme et une femme, pour employer un
langage technique, un langage de sport, il y a toute espéce de
prises. Mais ici [...] c’est trois hommes qu’Ysé tient assujettis
d’une main souple et ferme, et qu’elle ne lachera pas une se-
conde, présents, absents, jusqu’a ce qu’elle en efit tiré tout ce
que le drame en exige. De la voix, du regard, de la main, et de
ce long pas de déesse quand il faut, elle a pris le commande-
ment de 1’échiquier. Les pions ne sont plus fonction que d’elle
seule!®.

Si la métaphore de la lutte, d’ailleurs omniprésente dans Partage
de Midi, évoque la passion amoureuse, celle des échecs renvoie
au théatre-univers claudélien : cet espace oli, quoique libres d’étre
présents ou absents, éloignés ou proches du centre, les étres se
définissent les uns par rapport aux autres, chacun étant «ce qui
manque a tout le reste », selon la définition d’Art poétique. Dans
le texte de L' Echange, Lechy Elbernon fait référence a un autre
jeu, la patience : le théatre est un jeu de patience qui nous aide a
« prendre patience » avec la vie ou «rien ne commence, rien ne
finit », alors que la piece, elle, a un début et une fin.

Dans le jeu — qu’il s’agisse des cartes ou des échecs — 1’€étre
humain joue d’une certaine maniére sa propre vie, a ’intérieur
d’un univers fini, circonscrit par des régles qui assurent une cer-
taine sécurité et une impression d’harmonie, en méme temps
qu’elles permettent une liberté suffisante pour créer un suspense
et un piquant. Le jeu, dont la forme primordiale est le fort-und-da
freudien, est ainsi, a I’intérieur d’un espace transitionnel, une eu-
phémisation de la vie, délivrée de ’angoisse de 1’inconnu, mais
aussi de I’ennui. Le théatre, qui met en scéne des pions humains,
dans des jeux de roles qui sont a I’image de situations vécues, re-

18. Ibid. p. 1348-9.



190 ETUDES DE LETTRES

présente en quelque sorte le jeu par excellence.

La conception claudélienne du monde fini, en méme temps
qu’elle répond a I’angoisse des espaces infinis par la constitution
d’un enclos maternel rassurant — Eglise, foi catholique — ouvre
le champ coextensif a I’univers d’une exploration incessante ou le
repli est pourtant toujours possible. Le risque, méme celui de la
relation amoureuse, peut toujours étre récupéré par l’écriture
théatrale, exploité dans le sens le plus capitaliste du terme. Selon
un proverbe qu’un «paysan» comme Claudel n’aurait certaine-
ment pas renié, tout ce qui rentre fait ventre. Dans ’univers fini,
rien n’échappe.

Toutefois, je risquerai pour ma part I’hypothese que la pratique
théatrale a quelque peu modifié la topographie claudélienne telle
qu’elle se présente dans Art poétique. D’un espace théologico-
cosmologique, on passe a un univers esthétique. En effet, peu
apres I’image du jeu de patience, Lechy Elbernon dans L' Echange
propose aussi celui du «rideau qui bouge ». Derriere le premier ri-
deau, celui qui se leve, se cache un deuxieme rideau, constitué par
les personnages et le décor mais ajouré par un arriére-fond vide,
les coulisses. C’est de ce vide qui affleure 8 méme la scéne que
surgit « ce qui arrive ». On peut voir dans le passage de Dieu a la
femme au point central le passage d’un univers théologique et
conceptuel, celui d’Art poétique, a 1’espace personnel d’une ac-
cession a lui-méme du sujet, accession qui ne peut se faire que si
la femme prend la place de Dieu, afin d’arracher le poéte a son
pharisaisme. Alors que Dieu est, la femme arrive, instaure une
dynamique dont seule 1’écriture théatrale peut rendre la force sub-
Versive.

Cet espace esthétique a aussi son modele culturel : c’est I’uni-
vers proposé par la pensée chinoise, cet agencement de vides et
de pleins, ou le vide est créateur. Plus propice a la création artis-
tique, car moins intellectuel que la conception occidentale, le mo-
dele chinois a toujours fasciné Claudel. Mais son influence
apparait paradoxalement moins dans Connaissance de I’ Est que
dans le texte bien postérieur, «La peinture hollandaise » dans
L’ &Eil écoute (1934). C’est la que Claudel donne toute son impor-
tance au vide dans 1I’ceuvre d’art et, avec le vide, au silence et a la
durée, dimensions qui étaient presque absentes de Art poétique et
de Connaissance de I’Est. La peinture hollandaise est certes une
composition autour d’un point central, mais celui-ci éveille toute
une série d’échos par le biais de la couleur. L’espace statique et




«LE JEU DU MONDE » 191

fermé de Connaissance de I’Est, dominé par le sens de la vue,
s’ouvre de I’intérieur a une sorte de durée bergsonienne qui le tra-
vaille dans le sens du temps et que saisit 1’ouie: d’ou le titre
« L’ (Eil écoute ». La toile est ainsi la «limite des deux mondes »,
le visible et I’invisible, le plein et le vide, limite floue et miroi-
tante qui ressemble au «rideau qui bouge » de la scéne théatrale.

Dans La Légende de Prakriti (1933) Claudel réinterpréte la
cosmologie fixiste d’Art poétique a la lumiere de 1’évolution-
nisme. Et les exégeses bibliques auxquelles il consacrera la fin de
sa vie dérouleront la tapisserie changeante, mouvante, d’une
Révélation divine qui se fait dans le temps.

C’est ainsi que 1’univers fini, inventé comme espace de jeu a la
création artistique, se fait oublier a mesure que son créateur se
prend a son propre jeu, invente ses propres regles, et se met a la
place du Créateur.

Brooks LA CHANCE
(Université de Lausanne)






	"Le jeu du monde" : l'univers fini et sa transposition théatrale chez Paul Claudel

