
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (2000)

Heft: 1-2

Artikel: "Le jeu du monde" : l'univers fini et sa transposition théatrale chez Paul
Claudel

Autor: La Chance, Brook

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870210

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870210
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«LE JEU DU MONDE»:
L'UNIVERS FINI ET SA TRANSPOSITION THÉÂTRALE

CHEZ PAUL CLAUDEL

La vision poétique claudélienne est sous-tendue par la conception d'un
univers fini, qui alternativement se concentre et se dilate autour du point
central (Dieu). Ce modèle cosmologique permet de penser le théâtre comme
theatrum mundi, micro-univers rassemblé au plus près de son origine ; les
thèmes qu'exploite la dramaturgie claudélienne (l'onirisme, la mystique, la
fusion amoureuse) manifestent ce désir d'abolir la distance entre centre et
périphérie. Par sa transposition théâtrale, le modèle cosmologique se trouve
modifié : l'univers clos s'ouvre à un vide qui rend possible le jeu infini des
figures.

Nous avons conquis le monde et nous avons trouvé que Votre
Création est finie,
Et que l'imparfait n'a point de place avec Vos œuvres finies, et

que notre imagination ne peut pas ajouter,
Un seul chiffre à ce Nombre en extase devant Votre Unité
Comme jadis quand Colomb et Magellan eurent rejoint les deux
parts de la terre,
Tous les monstres des vieilles cartes s'évanouirent,
Ainsi le ciel n'a plus pour nous de terreur, sachant que si loin
qu'il s'étend
Votre mesure n'est pas absente1.

La dernière des Cinq grandes Odes de Paul Claudel, intitulée
«La Maison fermée», se présente comme un hymne à l'univers

1. Paul Claudel, Œuvre poétique, Paris : Gallimard (La Pléiade), 1967,
p. 281.



182 ÉTUDES DE LETTRES

fini. Mais ce thème est fondamental dans toute son œuvre. Dans
ses drames comme dans ses poèmes et ses ouvrages «théoriques

», Claudel n'a cessé de chercher à vérifier si la Loi divine
aperçue un certain Noël 1886 à Notre-Dame de Paris pouvait
s'appliquer à l'univers entier. Un univers qui, depuis qu'il est
habité par Dieu, n'est plus infini comme celui que décrit la science
contemporaine. Comme dans le cas de Pascal, la foi est une
réponse à l'angoisse des espaces infinis. Mais, poète et non scientifique,

lecteur de Thomas d'Aquin, Claudel ne se contente pas
d'un repli sur une condition humaine qui renvoie à la double
nature du Christ. La conversion n'est que le point de départ d'une
tentative de recréation du monde par le verbe. Le mouvement au-
gustinien vers l'intériorité, qui aboutit à Dieu, a ici pour
conséquence un second mouvement, celui d'une exploration de l'espace
ambiant, visant à le convertir à son tour à la « mesure divine ». La
parole poétique permet de retrouver cet univers sphérique, clos et
ordonné du Timée de Platon, qui n'a cessé, en marge de la science
newtonienne, de fasciner les traditions ésotériques de toutes les
époques, et d'inspirer les poètes, jusqu'à Edgar Poe, dont le
poème cosmogonique Eurêka a marqué Claudel.

Pour reprendre l'expression que Claudel utilise dans Art
poétique, l'être humain et l'univers co-naissent, naissent ensemble.
Le monde se révèle tel qu'il est, dans la mesure où l'être humain
l'intègre, le digère, à la lumière de sa conscience convertie.
L'homme — et le « poète » en particulier — a pour tâche de
s'assimiler l'univers afin de le restituer (à Dieu) sous forme de
parole. C'est là le double mouvement d'inspiration et d'expiration,
de systole et de diastole, dont il est si souvent question chez
Claudel. L'homme co-naît l'univers, et l'univers co-naît
l'homme.

Dans Art poétique, Claudel présente cette idée sur un mode
plus théorique. Toute chose, nous dit-il, existe à l'état de mouvement.

Tout est mouvement, ou, ce qui revient au même, tout est
exprimé par lui. Or, le mouvement est, je l'ai dit ailleurs, l'impossibilité

pour le mobile de subsister, de garder la place qu'il
occupait; il tend de nature à s'en éloigner, il fait effort pour
fuir. Dans cet écart, il est amené en contact avec les autres corps
qui l'entourent et constate le champ qu'ils lui laissent. Il ne
pourrait sans eux tenir cette position. Il évalue par eux l'intensité

de son travail, de la résistance qu'ils lui opposent et de la
réaction qu'il détermine. Il provoque ou subit leurs œuvres. Il



«LE JEU DU MONDE» 183

trouve hors de lui-même sa définition, sa mesure et sa fonction.
Il connaît, c'est-à-dire qu'il se sert de soi pour connaître ce qui
n'est pas lui-même, et, à l'inverse, il connaît qu'il est cela sans
quoi tout le reste ne saurait être [...].
Connaître donc, c'est être : cela qui manque à tout le reste2.

Toute chose se constitue donc par un double mouvement, qui
correspond à la systole et à la diastole : mouvement centrifuge par
lequel la chose remplit la forme qu'elle est censée occuper; et
vibration obtenue au contact des autres choses qui lui sont
limitrophes et qui lui donnent sa forme. Par exemple, la perception
sensible se présente comme une vibration, telle celle d'une corde
de violon, qui va du centre à la périphérie, au contact d'un objet
quelconque.

La « conscience de soi » présente un degré de complexité de
plus, par rapport à la connaissance sensible. Être conscient de soi,
c'est être conscient que l'on est séparé d'une origine, d'une
source, qui est Dieu. En effet, Dieu étant l'Être immuable, les
autres choses ne peuvent exister qu'à l'état de mouvement centrifuge

loin du centre, leur origine ou source. L'être humain est seul
à avoir conscience de cette origine dont il est, selon un terme
proprement claudélien, « forclos », mais auquel le rattache néanmoins
un mystérieux attachement placentaire.

L'univers claudélien se constitue donc dans un rapport avec
Dieu :

Dieu existe et l'univers assiste, c'est-à-dire qu'il se prête à lui-
même assistance en ses différents organes. Rien ne peut échapper.

Tout passe, et, rien n'étant présent, tout doit être
représenté. Je fais acte de présence. Je constitue. Je me maintiens

dans la forme et la figure. Je me fais connaître. Je réponds
à l'appel. [...] [L'univers] construit sa forme, sa formule et son
enceinte [...] il ne peut cesser d'être présent, de représenter au-
devant de ce qui est ce qui n'est pas3.

On trouve dans ce passage, où revient plusieurs fois le terme «

représenter», une esquisse de l'univers considéré comme un
théâtre, où Dieu — ce qui est — occupe le rôle principal devant
sa création — ce qui n'est pas. Dieu existe, mais l'univers assiste,
c'est-à-dire qu'il constitue l'assistance. La notion de theatrum
mundi est ainsi déjà inscrite dans la cosmologie ; la conception

2. Ibid. p. 153.
3. Ibid. p. 186.



184 ÉTUDES DE LETTRES

claudélienne du théâtre ne vient que prolonger une vision déjà
«théâtrale» de l'univers.

Dans sa «Note pour servir de préface» à sa traduction des

Choéphores d'Eschyle (1920), Claudel écrit:
Je définis le Chœur cette assistance multiple de personnages
sans traits par qui l'Acteur principal du Drame est entouré,
chargée de fournir une réponse et une résonance à chacun des
éclats de sa personnalité et à chacun des mouvements de sa passion

: à quoi il s'appuie et se réfère, en tant que témoins
officiels et porte-parole délégués par le public dans un déguisement
approprié à la fiction.
Cette conception rapproche beaucoup le Chœur antique de celui
de notre liturgie, suivant que l'on en voit encore l'installation
dans les vieilles églises de Rome. Entre l'Officiant et le groupe
chargé de représenter les fidèles avait lieu ce dialogue dont
l'antique Introït du Premier Dimanche de l'Avent nous donne
un exemple4.

La comparaison de l'acteur avec l'Officiant de la liturgie catholique

montre qu'il tient la place occupée par Dieu dans la cosmologie

d'Art poétique devant le Chœur, qui tient lieu d'univers ; en
effet, le prêtre est, dans la liturgie catholique, une image de Dieu.
Dans un texte de 1925-26 sur le Nô japonais, on trouve un
passage analogue :

Le drame, c'est quelque chose qui arrive, le Nô, c'est quelqu'un
qui arrive. Un peu comme cette porte, quand le Théâtre en
Grèce a commencé et qu'une communication à travers le mur a

été frayée avec l'invisible, où viennent l'un après l'autre s'inscrire

les personnages de l'Orestie5.

Comme l'univers, le théâtre Nô met en présence «quelqu'un qui
arrive » (Dieu ou l'acteur) et une « assistance ». Mais le public du
Nô est aussi étroitement mêlé au drame que l'est le Chœur du
théâtre grec. Claudel explique en effet que les acteurs évoluent en
deux lieux distincts, le Chemin ou Pont et l'Estrade. L'Estrade est
placée à droite de la salle. Ainsi,

Le spectacle n'a pas lieu pour le spectateur qui, désormais
anéanti et obscur, va prendre le temps à cette action sur la
scène ; il n'y a pas un drame et un public face à face correspondant

de chaque côté d'une fissure de fiction et de feu. Ils entrent

4. P. Claudel, Théâtre, I, Paris : Gallimard (La Pléiade), 1967, p. 1320.
5. P. Claudel, Œuvres en prose, Paris: Gallimard (La Pléiade), 1965,

p. 1167.



«LE JEU DU MONDE» 185

l'un dans l'autre, de sorte que par rapport à nous les acteurs
marchent et se déploient latéralement et sur deux plans avec
lesquels chacun des assistants de par sa place forme une géométrie
personnelle, suivant l'angle correspondant de son œil et de son
oreille. Tout se passe à l'intérieur du public qui ne perd jamais
une impression à la fois d'enveloppement et de distance :

simultanément avec nous, à notre côté6.

On peut comparer ce texte sur le Nô à un passage de la pièce
L'Échange (2e version, datant de 1951), dans lequel l'actrice
Lechy Elbernon fait un éloge du théâtre :

Il y a la scène et la salle.
Tout étant clos, les gens viennent le soir et ils sont assis par
rangées les uns derrière les autres, regardant. Regardant. [...]
Ils regardent le rideau de la scène.
Et ce qu'il y a derrière quand il est levé.
Attention Attention il va arriver quelque chose [...]
Dans votre vie à vous, rien n'arrive. [...]
Ça vaut la peine d'aller au théâtre pour voir quelque chose qui
arrive7.

Louis Laine, son interlocuteur, ajoute, à propos du théâtre et de
son public :

C'est l'endroit qui est nulle part. On a mis des bâtons pour
empêcher d'entrer. Maintenant on est quelqu'un tous ensemble. On
est quelqu'un qui attend. Quelqu'un qui attend. Quelqu'un qui
regarde. [...]
Ce qui va arriver.

Lechy Elbernon précise que c'est elle qui arrive :

Et moi, je suis celle-là qui leur arrive à grands coups coup sur
coup pour leur arracher le cœur, avec art, avec furie, terrible,
toute nue [...]
Il est vrai, c'est toujours une femme qui arrive. Elle est l'inconnue,

elle est celle-là qui arrive de la part de l'inconnu, il n'y en
a pas d'autre qu'elle pour arriver de la part de l'inconnu

Ce passage, où se lit toute l'expérience de vie et d'écriture contenue

dans Partage de Midi et dans Le Soulier de Satin a en commun

avec les textes sur l'Orestie et sur le Nô le jeu sur le verbe
« arriver »; mais la vision du théâtre perd ici son caractère
cosmologique et sacral et se teinte d'érotisme. La femme toute nue, qui

6. Ibid. p. 1167-8.
7. R Claudel, Théâtre, I, p. 744-5.



186 ÉTUDES DE LETTRES

arrache le cœur des spectateurs, a remplacé l'Officiant représentant

de Dieu. Pourtant, dans la logique de l'œuvre de Claudel, la
contradiction est moins grande qu'elle n'en a l'air. Un texte de

1952, presque contemporain de la deuxième version de L'Échange
nous aidera à le comprendre :

Avec le drame nous pénétrons dans la région la plus obscure du
cerveau humain, celle du rêve. [...] Ce n'est pas comme dans
les théâtres vrais (si l'on peut dire...) ceux où l'on a payé sa

place, où de la salle à la scène ne s'essayent que des communications

inarticulées. Ici, de l'une à l'autre, comme de l'embryon
à la mère, il y a une sollicitation organique. L'initiative vient de
la scène, mais cette assistance, quel chœur elle fait !8

On retrouve du texte sur le Nô l'assimilation des spectateurs à

un chœur intégré à la scène. Mais la « sollicitation organique de

l'embryon à la mère» nous ramène au «mystérieux attachement
placentaire» qui relie l'homme à Dieu dans Art poétique. Le
théâtre recrée donc l'univers fini — à remarquer l'insistance sur
clos dans le passage de L'Échange —, non pas dans son caractère
«extérieur», centrifuge, mais en tant qu'il a été assimilé à l'esprit
humain avide d'y retrouver la mesure divine. Le théâtre est l'univers

à son plus concentré, à son point de systole extrême,
pourrait-on dire. L'être s'y retrouve au plus près de son origine, dans
la position de l'utérus relié à sa mère, position que l'on retrouve
chaque nuit en rêvant. Le théâtre accomplit, ou du moins reflète,
la visée mystique de l'œuvre de Claudel ; la mystique étant une
expérience de fusion avec Dieu, cette mère des multitudes
évoquée par Lao Tseu, dont la pensée, comme la pensée chinoise en
général, a sûrement plus marqué le poète catholique qu'il a lui-
même voulu le dire.

Mais la mère n'est pas qu'une métaphore de Dieu. Elle est
aussi, d'abord, une femme, l'archétype même de la femme. Ross
Chambers a montré l'importance de la figure de la «femme aux
yeux bandés », ou aveugle, dans le théâtre de Claudel9. La cécité
est le masque (analogue au rideau de théâtre), qui fait la médiation

entre l'extérieur et l'intérieur, où se vit le contact avec Dieu ;

la cécité a une fonction semblable aux branches en fleurs derrière

8. P. Claudel, Œuvres en prose, p.53.
9. Ross Chambers, «"La Femme aux yeux bandés", Claudel et le

masque de la cécité », Paul Claudel, il, Les Images dans Le Soulier de satin,
Paris : Minard (Lettres modernes), 1974, p. 189-226.



«LE JEU DU MONDE» 187

lesquelles Violaine apparaît dans l'Acte il de L'Annonce faite à

Marie, ou à la charmille derrière laquelle Dona Prouhèze déam-
nule au début du Soulier de Satin: c'est le fameux motif de
l'écran qui sépare les amants, et que Jean Rousset a étudié10.

Cette séparation infime, cette « forclusion », pour reprendre le
vocabulaire d'Art poétique, la fonction de la pièce théâtrale sera
de la supprimer autant que possible, après en avoir montré l'existence,

renouvelant ainsi le rituel inaugural du lever de rideau,
variante du fort-und-da freudien, ce jeu qui permet d'exorciser
l'alternance épuisante de plaisir et de frustration qui caractérise le
rapport mère-enfant. La femme claudélienne incarne cette
ambivalence de la mère, dans la mesure où elle est la «vérité avec le
visage de l'erreur11». La trame même des pièces, en particulier du
Soulier de Satin, œuvre-maîtresse, développe le thème de la
séparation qui ne peut être dépassée que furtivement dans la nuit,
moment par excellence de la fusion onirique : en témoignent les
scènes de l'ombre double et de la lune, dans la Deuxième
Journée, qui correspondent à la rencontre charnelle des amants,
ainsi que la scène 8 de la Troisième Journée, où l'image de la
Vierge Marie, Mère par excellence, envahit la scène.

Ainsi la structure même du théâtre claudélien est-elle la reprise,
ou la mise en abyme, de l'espace duel dans lequel il se déroule : la
scène, les spectateurs et, entre deux, le rideau qui finit par se lever,
établissant une communication, puis une fusion bienheureuse.
Mais la fusion ne s'atteint qu'au prix d'une osmose douloureuse
entre les acteurs et le public. Dans la suite du texte sur le théâtre
cité plus haut, Claudel évoque « ce public en larmes qui réclame la
conclusion avec une avidité de gouffre12». Et, dans L'Échange,
deuxième version, Lechy Elbernon mentionne «cette espèce de
sacrée mâchoire ouverte pour vous engloutir13». Ici encore, le théâtre
est à l'image de l'univers décrit dans Art poétique: si Dieu est «ce
qui est», sa création est «ce qui n'est pas», un vide, un gouffre.
Pour créer, Dieu a donc dû « s'exclure à sa mode à Lui14». Cette
donation d'être, elle prend la forme, selon l'idée paulinienne de
kénôse, d'un sacrifice de Dieu aux hommes, trouvant son expression

la plus extrême dans la mort du Christ sur la Croix. C'est ce

10. Jean Rousset, Forme et signification, Paris : José Corti, 1962.
11. P. Claudel, La Ville (Deuxième version), in Théâtre, I, p. 490.
12. P. Claudel, Œuvres en prose, p.53.
13. P. Claudel, Théâtre, I, p. 745.
14. P. Claudel, Art poétique, in Œuvre poétique, p. 108.



188 ÉTUDES DE LETTRES

vocabulaire du sacrifice que Claudel reprend dans son texte sur le
théâtre : « il fallait à une multitude affamée [...] d'absolu et de
vérité sur cet exhaussement de tréteaux cette espèce de sacrifice15».
« Exhaussement de tréteaux » évoque immanquablement l'élévation

de la Croix. Le théâtre est une forme de liturgie où, comme
dans la liturgie catholique, le corps du Christ crucifié est donné à

manger. Mais le théâtre est aussi le lieu où la mère nourricière, la
femme, « arrive», pour se sacrifier à ses enfants. Cette conjonction
de la femme avec le Christ, on la retrouve de manière patente au
seuil du théâtre claudélien, avec le crucifiement de la Princesse
dans Tête d'or; elle est implicite dans toute l'œuvre, où la femme
ne cesse de se sacrifier à l'homme pour l'attirer à elle et, à travers
elle, à Dieu. Lechy Elbernon, l'actrice de L'Échange, incarne sur
le plan mondain de la théâtralité, cette fonction sacrificielle de la
femme. Sacrifice ou offrande qui coïncide avec le don de soi dans
l'acte sexuel. Et ce don de soi de la femme appelle celui de
l'homme. Lechy Elbernon finit par «arracher le cœur» de ses

spectateurs. Il y aurait beaucoup à dire sur cette expression qui
manifeste en plein jour, avec aussi l'image du gouffre béant, cette
peur de la femme évoquée par Michel Malicet16, et qui est le plus
souvent « euphémisée » chez Claudel. L'important est de constater,
à travers le lexique teinté d'érotisme qu'utilise Lechy, que le
théâtre réalise, en même temps qu'une union mystique, une fusion
charnelle entre la scène et le spectateur.

Dans la mesure où ils attirent, la femme, la scène ou Dieu —
nous avons vu qu'ils ont des fonctions analogues — ramènent
l'univers livré à des forces centrifuges en un point central, où,
selon un terme cher à Claudel, elles composent. Comme dit
Lechy:

Je n'ai qu'à parler [...] pour ressentir tout cela sur moi qui
écoute, toutes ces âmes qui se forgent, qui se reforgent à grands
coups de marteau sur la mienne17.

Autour du point central, toute chose « résiste », cherche à fuir.
En dehors de lui «rien n'existe qu'à l'état de jeu et de contradiction

». Mais, en même temps, le point central maintient ensemble
ces différentes forces. Vibration, mouvement de systole et de

15. P. Claudel, Œuvres en prose, p. 53.
16. Michel Malicet, «La Peur de la femme dans Le Soulier de satin»,

Paul Claudel, il, p. 119-87.
17. P. Claudel, Théâtre, I, p. 745.



«LE JEU DU MONDE» 189

diastole d'un Rodrigue (Le Soulier de Satin) tour-à-tour avide de

conquérir le monde — mouvement centrifuge — mais retenu par
Prouhèze, qui retient aussi Don Camille in extremis dans le giron
de la Communion des Saints. La femme soude, comme le lexique
de la forge employé par Lechy le suggère, les aspirations
contradictoires des êtres qui l'entourent.

Dans une Notice adressée à Jean-Louis Barrault au moment de
la reprise de Partage de Midi en 1954, Claudel utilise un vocabulaire

non moins violent, celui de la lutte, pour décrire le jeu de
scène qu'il imagine :

Sur la scène, entre un homme et une femme, pour employer un
langage technique, un langage de sport, il y a toute espèce de

prises. Mais ici [...] c'est trois hommes qu'Ysé tient assujettis
d'une main souple et ferme, et qu'elle ne lâchera pas une
seconde, présents, absents, jusqu'à ce qu'elle en eût tiré tout ce

que le drame en exige. De la voix, du regard, de la main, et de

ce long pas de déesse quand il faut, elle a pris le commandement

de l'échiquier. Les pions ne sont plus fonction que d'elle
seule18.

Si la métaphore de la lutte, d'ailleurs omniprésente dans Partage
de Midi, évoque la passion amoureuse, celle des échecs renvoie
au théâtre-univers claudélien : cet espace où, quoique libres d'être
présents ou absents, éloignés ou proches du centre, les êtres se
définissent les uns par rapport aux autres, chacun étant «ce qui
manque à tout le reste», selon la définition d'Art poétique. Dans
le texte de L'Échange, Lechy Elbernon fait référence à un autre
jeu, la patience : le théâtre est un jeu de patience qui nous aide à

«prendre patience» avec la vie où «rien ne commence, rien ne
finit», alors que la pièce, elle, a un début et une fin.

Dans le jeu — qu'il s'agisse des cartes ou des échecs — l'être
humain joue d'une certaine manière sa propre vie, à l'intérieur
d'un univers fini, circonscrit par des règles qui assurent une
certaine sécurité et une impression d'harmonie, en même temps
qu'elles permettent une liberté suffisante pour créer un suspense
et un piquant. Le jeu, dont la forme primordiale est 1 e fort-und-da
freudien, est ainsi, à l'intérieur d'un espace transitionnel, une eu-
phémisation de la vie, délivrée de l'angoisse de l'inconnu, mais
aussi de l'ennui. Le théâtre, qui met en scène des pions humains,
dans des jeux de rôles qui sont à l'image de situations vécues, re-

18. Ibid. p. 1348-9.



190 ÉTUDES DE LETTRES

présente en quelque sorte le jeu par excellence.
La conception claudélienne du monde fini, en même temps

qu'elle répond à l'angoisse des espaces infinis par la constitution
d'un enclos maternel rassurant — Église, foi catholique — ouvre
le champ coextensif à l'univers d'une exploration incessante où le
repli est pourtant toujours possible. Le risque, même celui de la
relation amoureuse, peut toujours être récupéré par l'écriture
théâtrale, exploité dans le sens le plus capitaliste du terme. Selon
un proverbe qu'un «paysan» comme Claudel n'aurait certainement

pas renié, tout ce qui rentre fait ventre. Dans l'univers fini,
rien n'échappe.

Toutefois, je risquerai pour ma part l'hypothèse que la pratique
théâtrale a quelque peu modifié la topographie claudélienne telle
qu'elle se présente dans Art poétique. D'un espace théologico-
cosmologique, on passe à un univers esthétique. En effet, peu
après l'image du jeu de patience, Lechy Elbernon dans L'Échange
propose aussi celui du « rideau qui bouge ». Derrière le premier
rideau, celui qui se lève, se cache un deuxième rideau, constitué par
les personnages et le décor mais ajouré par un arrière-fond vide,
les coulisses. C'est de ce vide qui affleure à même la scène que
surgit « ce qui arrive ». On peut voir dans le passage de Dieu à la
femme au point central le passage d'un univers théologique et
conceptuel, celui d'Art poétique, à l'espace personnel d'une
accession à lui-même du sujet, accession qui ne peut se faire que si
la femme prend la place de Dieu, afin d'arracher le poète à son
pharisaïsme. Alors que Dieu est, la femme arrive, instaure une
dynamique dont seule l'écriture théâtrale peut rendre la force
subversive.

Cet espace esthétique a aussi son modèle culturel : c'est l'univers

proposé par la pensée chinoise, cet agencement de vides et
de pleins, où le vide est créateur. Plus propice à la création
artistique, car moins intellectuel que la conception occidentale, le
modèle chinois a toujours fasciné Claudel. Mais son influence
apparaît paradoxalement moins dans Connaissance de l'Est que
dans le texte bien postérieur, «La peinture hollandaise» dans
L'Œil écoute (1934). C'est là que Claudel donne toute son importance

au vide dans l'œuvre d'art et, avec le vide, au silence et à la
durée, dimensions qui étaient presque absentes de Art poétique et
de Connaissance de l'Est. La peinture hollandaise est certes une
composition autour d'un point central, mais celui-ci éveille toute
une série d'échos par le biais de la couleur. L'espace statique et



«LE JEU DU MONDE» 191

fermé de Connaissance de l'Est, dominé par le sens de la vue,
s'ouvre de l'intérieur à une sorte de durée bergsonienne qui le
travaille dans le sens du temps et que saisit l'ouïe: d'où le titre
«L'Œil écoute». La toile est ainsi la «limite des deux mondes»,
le visible et l'invisible, le plein et le vide, limite floue et miroitante

qui ressemble au «rideau qui bouge» de la scène théâtrale.
Dans La Légende de Prâkriti (1933) Claudel réinterprète la

cosmologie fixiste d'Art poétique à la lumière de l'évolution-
nisme. Et les exégèses bibliques auxquelles il consacrera la fin de
sa vie dérouleront la tapisserie changeante, mouvante, d'une
Révélation divine qui se fait dans le temps.

C'est ainsi que l'univers fini, inventé comme espace de jeu à la
création artistique, se fait oublier à mesure que son créateur se

prend à son propre jeu, invente ses propres règles, et se met à la
place du Créateur.

Brooks La Chance
(Université de Lausanne)




	"Le jeu du monde" : l'univers fini et sa transposition théatrale chez Paul Claudel

