Zeitschrift: Etudes de Lettres : revue de la Faculté des lettres de I'Université de

Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 3-4

Artikel: Otton, Marie, Héléne et Constantin : note sur I'image d'un consortium
royal de la fin du Xe siecle

Autor: Mariaux, Pierre Alain

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-870392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-870392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN.

NOTE SUR L'IMAGE D’UN CONSORTIUM ROYAL DE LA
FIN DU X¢ SIECLE

Le sacramentaire commandé par I’évéque d’Ivrée Warmond (vers 966-
vers 1002) constitue sans aucun doute une somme d’images trés importante
au tournant de 1’an mil. Les études consacrées a ce manuscrit sont toutes re-
devables a I’analyse qu’en a donné Robert Deshman en 1971, plagant 1’ico-
nographie du texte en étroite relation avec I’idéologie impériale d’Otton 111
et sa politique de renovatio de I’empire romain. Nous défendrons au
contraire 1’hypothése selon laquelle la théologie politique mise en scéne
dans ce manuscrit doit étre comprise comme celle d’un consortium entre
I’Eglise et I’Empire désormais chrétien.

Au sein de I’ensemble des reliques que I’art du haut moyen age
occidental nous a laissé, le sacramentaire commandé par I’évéque
d’Ivrée Warmond peu avant la fin du premier millénaire apparait
comme un morceau de choix!. En effet, ce sacramentaire de type
grégorien mixte est illustré de plus de soixante dessins a la plume
rehaussés de couleurs ; de tous les sacramentaires contemporains,
qu’ils aient été décorés en Italie du Nord méme ou dans 1’impor-
tant scriptorium de Fulda au nord des Alpes, c’est le seul a notre
connaissance qui conserve autant d’illustrations. L’une de ces
images, ou 1’on voit la Vierge Marie remettre le sceptre a un em-
pereur répondant au nom d’Otton (f. 160v: fig. 1), a connu une
fortune immense, car le distique qui I’accompagne constitue une

1. Toutes les références au manuscrit sont données d’apres le fac-similé
Sacramentario del vescovo Warmondo di Ivrea, Ivrea: Priuli et Verlucca,
1990; le lecteur y trouvera également la bibliographie antérieure.



166 ETUDES DE LETTRES

indication précieuse quant a la datation du manuscrit. Le vers dé-
clare en effet: « Pro bene defenso Warmundo presule facto, mu-
nere te dono caesar diadematis Otto»; un vers que nous traduirons
par : « Pour avoir bien défendu Warmond fait évéque, je te grati-
fie, césar Otton, de la charge impériale. » Afin de percer le mys-
tere de cette bonne défense accordée a I’évéque Warmond, il
convient certes de comprendre a quelle situation il est fait ici al-
lusion, mais surtout de découvrir lequel des empereurs ottoniens
recoit le diadéme impérial. Or, le conflit entre 1’évéque et le mar-
grave d’Ivrée, Arduin, aux alentours de 1’an mil, et la remise de
priviléges sur la juridiction de la ville épiscopale par Otton 111 le 9
juillet 1000, ont permis de résoudre de fagcon apparemment
convaincante 1’énigme posée par le distique. La bonne défense ac-
cordée a Warmond se situant aux environs de Paques 999, date du
synode universel tenu @ Rome au cours duquel Arduin était dé-
claré hostis publicus, d’une part, Otton III mourant le 24 janvier
1002 a Paterno d’autre part, le manuscrit ne pouvait avoir été exé-
cuté qu’entre ces deux dates. Et par conséquent, il nous faut re-
connaitre ici Otton III investi par la Vierge.

C’est en tenant compte de ces indices externes et, ceci est
d’importance, en supposant que le souverain couronné était bel et
bien Otton 111, que Robert Deshman analysait notre sacramentaire
dans un article fécond paru en 19712, Dans cette étude, I’auteur
propose une analyse tout entiere consacrée a ce qu’il nomme une
«théologie politique ». Si la scéne de couronnement qui illustre la
missa pro regibus constitue le point de départ de sa réflexion en
effet, c’est toutefois par la mise en relation de cette image avec
quelques autres choisies dans le manuscrit que 1’auteur parvient a
composer 1’un des chapitres les plus brillants de 1’histoire de la
symbolique d’état, de I’histoire de la Staatssymbolik au sens de
Percy Ernest Schramm. Ainsi, la scéne est rapidement mise en pa-
rallele avec une seconde illustration du manuscrit ou I’on assiste
au couronnement d’un roi (f. 2). Cette nouvelle scéne, probable-
ment I’exemple le plus ancien d’illustration de la cérémonie litur-
gique du couronnement, montre un homme incliné devant un
autel, une simple cippe cylindrique (une mensa martyrum?), tan-
dis que face a lui, un évéque est prét a ceindre son front d’une

2. Robert DESHMAN, «Otto IIT and the Warmund Sacramentary. A Study
in Political Theology », Zeitschrift fiir Kunstgeschichte, 34 (1971), p. 1-20.



OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN 167

couronne qu’il tient a deux mains ; derriére le candidat se presse
une foule composée d’évéques et de clercs. L’un d’eux tient deux
petits récipients contenant 1’huile d’onction avec laquelle, aupara-
vant dans le processus rituel, le roi était oint. Pour Deshman, cette
seconde image placée en ouverture du manuscrit et servant a
illustrer I’ordo ad regem benedicendum, la forme la plus ancienne
mais aussi, selon lui, la plus pure de 1’ordo germanique du cou-
ronnement qui est a la source du texte que 1’on retrouve dans le
Pontifical romano-germanique?, est, outre leurs recontres directes,
un signe supplémentaire des relations particulieres tissées entre
notre évéque et I’empereur Otton 11I. L’image, conclut Robert
Deshman, «pays a discreet compliment to the emperor ».
L’analyse pourrait s’arréter 1a, mais un probleme de taille surgit
lors de I’examen attentif de la miniature : un détail, trés pertinem-
ment relevé par Deshman, montre en effet le clerc tenant deux am-
poules d’huile, alors que le texte de 1’ordo ne mentionne qu’une
seule onction du roi. En fait, la présence de ces deux ampoules
dans la scéne du couronnement est la clé d’un programme com-
plexe de théologie politique, dont on ne pourra comprendre le dé-
roulement que par une confrontation avec les représentations de
deux baptémes au sein du manuscrit méme, ou apparait également
ce mystérieux récipient : le baptéme du Christ par Jean-Baptiste (f.
27), et celui de Constantin par Sylvestre 1°' (f. 23v : fig. 2). La pré-
sence de ces deux ampoules dans les scenes de baptéme et de cou-
ronnement du sacramentaire s’explique par 1’allusion aux deux
cérémonies de I’onction : les deux ampoules font certes référence a
I’onction baptismale, mais cette onction investit le Christ, a for-
tiori le souverain, du pouvoir royal comme du pouvoir sacerdotal.
Deshman renverse ensuite la problématique : si le sacre du folio 2
revét les traits d’une onction baptismale, la réciproque est égale-
ment vraie; cela signifie que la scéne du baptéme salvateur de
Constantin contient une allusion au couronnement impérial. D’une
part en effet, I’onction baptismale de Constantin lui confére en
partage, comme pour tout chrétien, le double role messianique du
Christ en tant que rex et sacerdos; d’autre part, la proéminente
couronne que porte I’empereur dans les fonts baptismaux constitue
un indice au moyen duquel est affirmée la qualité de « sacre impé-

3. Cyrille VoGEL et Reinhard ELzE, Le Pontifical romano-germanique du
dixieme siécle, Citta del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana, 1963-
1972, 1, n® LXXII.



168 ETUDES DE LETTRES

rial » que présente cette onction baptismale. Le fait que Constantin
porte une couronne, poursuit Deshman, est en contradiction avec
le texte des Actus beati Silvestri, notre source la plus importante
pour la Iégende constantinienne. Celle-ci précise en effet que I’em-
pereur est sommé d’abandonner tout attribut impérial lors de sa
préparation au baptéme, en pénitence de ses précédentes persécu-
tions. Des lors, I’onction baptismale de Constantin est également
un sacre impérial qui confére au baptisé les pouvoirs temporels de
rex et sacerdos. Constantin, paradigme en quelque sorte du souve-
rain chrétien, est implicitement le modeéle du roi couronné rex et
sacerdos du folio 2, et c’est ce concept méme de 1’office impérial
qui sous-tend le couronnement d’Otton 11 par la Vierge au folio
160v. Le sacramentaire de Warmond se conforme donc a I’idée ot-
tonienne de la royauté: car associer couronnement et baptéme,
c’est signifier en effet que le souverain s’assimile au Christ. Nulle
part sinon dans les Evangiles d’Aix-la-Chapelle réalisés pour
Otton 111 vers 996 trouve-t-on illustration plus parfaite de cette as-
similation du souverain avec le Christ: I’empereur est le christo-
mimetes, qui réactualise mystagogiquement 1’ humiliatio-exaltatio
du roi céleste, c’est-a-dire du Christ®.

Robert Deshman a donc raison de reconnaitre la mise en scéne
d’une théologie politique particuliére : au sein de notre manuscrit,
le souverain impérial apparait comme un authentique rex et sacer-
dos. Toutefois, il y aurait beaucoup a dire des prémisses sur les-
quelles repose sa démonstration, notamment quant a 1’identité de
I’empereur ottonien concerné, et nous pourrions opposer a son
analyse des arguments de tous ordres: historiques, paléogra-
phiques, codicologiques, stylistiques, qui permettraient de nuan-
cer ses conclusions®. Mais il est un détail iconographique du
baptéme de Constantin négligé par cet auteur, sur lequel nous por-
terons notre attention désormais : la figure d’Héléne.

A notre connaissance, si 1’on excepte la mosaique du portique
de Saint-Jean du Latran aujourd’hui perdue, réalisée soit sous le
pontificat de Serge 11 (vers 844-847) soit sous celui d’Alexandre
1 entre 1159 et 1181, mais qui était tres différente de notre sceéne,

4. Ernst Giinther GRIMME, Das Evangeliar Kaiser Ottos Il. im
Domschatz zu Aachen, Freiburg : Herder, 1984, p. 19.

5. Voir, de I'auteur de ces lignes, Entre le Sceptre et la Crosse. Portrait
d’un évéque du X° siecle, Lausanne, 1997 (thése de doctorat), ou I’on pré-
sente amplement ces arguments.



OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN 169

nous sommes ici en présence de la premiere figuration du bap-
téme de Constantin®. Le sacramentaire de Warmond présente donc
une création iconographique originale, nouvelle, dont il faut ex-
pliquer la pertinence dans notre contexte. Robert Deshman ex-
plique en partie cette originalité par le fait qu’il y reconnait la
mise en scene d’un discret hommage a Otton 111 et Sylvestre 11,
c’est-a-dire Gerbert d’ Aurillac élevé a la dignité pontificale par ce
méme Otton 111 peu avant Paques 999, figurés ici sous les traits de
Constantin et Sylvestre 1. Selon Deshman, il ne fait aucun doute
qu’Otton 111 soit ainsi acclamé comme un novus Constantinus,
puisque Gerbert prend le nom de Sylvestre et réactualise en
quelque sorte 1’entente politique des premiers temps chrétiens. En
pleine renovatio de I’empire romain, conduite conjointement par
ces deux hommes, notre scene est un témoignage destiné, selon
Deshman, 2 montrer 1’harmonie parfaite des deux pouvoirs, laic et
spirituel. Il ne s’agit pas 1a d’une idée nouvelle au x° siecle: de
nombreux exemples, deés le VI® siecle, témoignent en effet de la
fortune de cette image au sein de laquelle tout souverain laic est
explicitement (parfois implicitement) comparé au premier empe-
reur chrétien, et de plus apparait associé a une figure sacerdotale
qui est en quelque sorte la réincarnation sans cesse répétée de
Sylvestre 1°", paradigme de 1’évéque’.

Le baptéme de Constantin par Sylvestre 1 est I’un des épisodes
majeurs de la 1égende véhiculée par les Actus beati Silvestri, épi-
sode qui sera repris dans les Décrétales pseudo-isidoriennes®.

6. Sur le baptéme de Constantin, voir Raymond-Joseph LOENERTZ,
« Actus Sylvestri. Genése d’une légende », Revue d’Histoire Ecclésiastique,
LXX (1975), p. 426-39; Wilhelm PoHLKAMP, « Kaiser Konstantin, der heid-
nische und der christliche Kult in den Actus Silvestri», Friihmittelalterliche
Studien, 18 (1984), p. 357-400; Vincenzo AIELLO, « Costantino, la lebbra e
il battesimo di Silvestro», in Costantino il Grande, Macerata : Universita
degli Studi, 1992-1993, 1, p. 17-58.

7. Sur la légende constantinienne, voir plus particuliérement Eugen EWIG,
«Das Bild Constantins in den ersten Jahrhunderten des abendldndischen
Mittelalters », Historisches Jahrbuch, 75 (1956), p. 1-46; Amnon LINDER,
«The Myth of Constantine the Great in the West: Sources and Hagiographic
Commemoration », Studi Medievali, Xv1, n° 1 (1975), p. 43-95; Jean-Pierre
CALLU, «“Ortus Constantini”; Aspects historiques de la légende», in
Costantino il Grande, 1, p. 253-82; Thomas GRUNEWALD, « *“Constantinus
novus”: Zum Constantin-Bild des Mittelalters », in ibid., 1, p. 461-85.
vers 1475, lisible aujourd’hui dans une version trés commode : Sanctuarium
seu vitae sanctorum, Hildesheim: Olms, 1978, 1, p. 508-31. Quant aux



170 ETUDES DE LETTRES

Avant de nous tourner vers I’image de notre manuscrit, il nous
faut préciser la signification que cet épisode a pu prendre dans le
contexte chrétien. L’histoire rapporte en effet que Constantin, at-
teint de la lepre, doit se plonger dans un bain du sang de trois
mille enfants pour espérer une guérison. Mais, saisi d’effroi a
I’idée de ce martyre, il ne peut se résoudre a provoquer un nou-
veau massacre des Innocents. Ainsi, pendant la nuit suivante, les
apotres Pierre et Paul apparaissent en songe a 1’empereur: en-
voyés par le Christ pour le conseiller quant au recouvrement de sa
santé, ils I’engagent a suivre a la lettre les recommandations dont
ils sont chargés. Seul, précisent-ils, I’évéque Sylvestre connait le
remede qui pourra le guérir de sa maladie. Ce remeéde, c’est évi-
demment le baptéme. Constantin se réveille alors et part en quéte
de Sylvestre, auquel il rapporte bientot sa vision. Dans le doute
pourtant, il lui demande s’il ne posséderait pas un portrait quel-
conque des apdtres afin de voir s’il peut reconnaitre en eux les
messagers du Christ. L’évéque fait alors venir un diacre qui lui
présente les imagines apostolorum. L’empereur est saisi d’une
grande joie a la vue des images. Convaincu désormais, il rapporte
a Sylvestre le conseil donné par les ap6tres. Aux préparatifs suit
le baptéme proprement dit au Latran: I’onction baptismale et le
plongeon salvateur effacent alors la lepre impériale. L’ apparition
de Constantin désigne ainsi I’avénement d’une nouvelle ere ; car
il y a bien par ce geste passage de [’ancien au nouveau, et ce pas-
sage se marque par le rite de purification ou de renaissance que
constitue le baptéme de Constantin. Regardons d’un peu plus prés
notre image (fig. 2).

L’image présente trois personnages principaux : Héléne, dési-
gnée par le titre Helena imper[atrix], Constantin (Cons[tantinus ]|
Imp[erato]r, inscrit a I’intérieur du cadre) et Sylvestre (Silvester
papa). 1l faut noter la construction rigoureuse de cette image. Au
centre, té€te couronnée, Constantin est plongé a mi-corps dans une
cuve en forme de quadrilobe monté sur un socle. A sa droite, téte
couronnée également, Hélene commande en quelque sorte de la
main gauche le geste de Sylvestre ; elle tient quelque chose contre
sa poitrine qu’il est difficile de reconnaitre, méme sur 1’original.
Il semble toutefois qu’il s’agisse de la mappa, la serviette que
I’on jette dans le cirque pour donner le signal des jeux : détail in-

Décrétales, elles sont éditées dans la Patrologie Latine, CXXX, dans I’attente
d’une meilleure édition.



OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN 171

fime que I’on rencontre sur un grand nombre de diptyques consu-
laires et qui signale ici le r6le fondamental que joue Héléne dans
la conversion de son fils. Nous y reviendrons bientdt. Derriére
I’impératrice se pressent une servante et quatre autres person-
nages. A gauche de I’empereur, le pape Sylvestre, tenant une
paire d’ampoules dans la main gauche, oint le front de Constantin
tourné vers lui (la main droite du pape passe derriere la nuque de
I’empereur ou prend appui sur I’une de ses tempes, seul le pouce
est appuyé sur le front: la signature a lieu au milieu de ce der-
nier). Derriere Sylvestre apparaissent un clerc tonsuré qui tient un
livre et trois autres personnages. Ainsi que I’indique le distique,
le geste de Sylvestre a pour effet d’effacer la lepre de I’empereur :
« Lepra cadit mentis, redeunt purgamina membris ».

A premiére vue donc, notre image peut étre comprise comme
une illustration des Actus beati Silvestri. Mais 1’on peut toutefois
s’étonner de la présence d’Hélene. Associée a son fils en effet,
elle n’intervient qu’en tant qu’elle invente la Vraie Croix —
méme si cette découverte est le plus souvent mise au compte de
Constantin, qui en est en quelque sorte le « commanditaire » offi-
ciel — mais certainement pas pour son baptéme si ’on suit ce
récit. Il nous est difficile de croire que le concepteur du pro-
gramme, Warmond, ait pu faire une telle confusion; comme nous
I’indiquions plus haut, cette scéne est une création iconogra-
phique nouvelle qui doit servir a un but particulier. Sans trop en-
trer dans les détails pour l’instant, nous dirons que Warmond
«convoque » Héléne pour une raison précise qui nous semble €tre
le probléme de 1’association au pouvoir. Nous touchons 1a un
point essentiel du programme « politico-théologique » du sacra-
mentaire. En effet, ce ne sont ni les Actus beati Silvestri, ni 1’épi-
tomé de ce récit consigné, avec la fameuse Donation de
Constantin, dans les Décrétales pseudo-isidoriennes, qui nous
permettent d’expliquer cette originalité iconographique, mais
c’est au contraire par un recours a la Vita d’Héléne que nous par-
venons a une conclusion significative.

Hélene convertit les habitants de Treves et fonde des églises en
ce lieu; son culte y est particulierement développé au moins de-
puis le 1x¢ siécle. A la suite de la translation de ses reliques de
Rome aux alentours de 841-842, Hautvillers devint un nouveau
lieu de culte. La légende ne tarde pas a fleurir : Hincmar de Reims
charge Almann de rédiger une Vita de I’impératrice (entre 846 et



172 ETUDES DE LETTRES

852-853)? qui regoit un accueil intéressé a Tréves et a Cologne ;
les anciennes capitales impériales jouent un réle fondamental
dans la diffusion du culte dans les provinces ecclésiastiques de
Treves et de Cologne, d’Orléans et de Mayence ensuite. Dans ce
récit, c’est Héléne qui pousse Constantin au baptéme, tandis que
les Actus présentent la conversion d’Héléne a la suite de la dis-
pute entre Sylvestre et les prétres juifs. C’est au moment en effet
ou Sylvestre ressuscite le taureau que ces derniers et I’impératrice
reconnaissent la vérité professée par le pape. Héléne tombe en-
suite aux genoux de Sylvestre avant de quitter I’assemblée en pé-
nitente. Il est clair, contrairement a ce que suppose Deshman, que
la 1€gende de Sylvestre n’a pas servi a Warmond, lequel s’est plu-
tot attaché a ce souvenir véhiculé par la 1égende carolingienne.
L’impératrice figure donc aux cotés de son fils en tant qu’asso-
ciée du pouvoir. Un hymne de I’office de Hautvillers la qualifie
en effet de «sociata» de Constantin, et quelques autres la pei-
gnent en des termes réservés a la Vierge. Mais comparer Héléne a
la Vierge n’est pas le seul fait de la 1égende hagiographique.
L’Italie du Nord conserve en effet un souvenir particulier de la 1¢é-
gende constantinienne, dont saint Ambroise assure la transmis-
sion A la postérité dans son De obitu Theodosii'®. Lors de la
découverte de la Vraie Croix, Héléne mit au jour également les
clous avec lesquels fut crucifié le Christ. Si celle-1a possédait des
vertus miraculeuses, comme le laissait soup¢onner la résurrection
rapide de Libanie, nul doute que les clous qui fixérent au bois le
Fils de Dieu présenteraient des qualités similaires. Ainsi, Héléne
garda précieusement ces reliques et fit faire un mors pour le che-
val de Constantin ainsi qu’une couronne ou diadéme :
Quaesivit clavos, quibus crucifixus est dominus, et invenit. De
uno clavo frenum fieri praecepit, de altero diadema intexuit;
unum ad decorem, alterum ad devotionem vertit. Visitata est
Maria, ut Evam liberaret, visitata est Helena, ut redimerentur
imperatores. [...] Utroque usus est Constantinus et fidem trans-
misit ad posteros reges. Principium itaque credentium imperato-
rum sanctum est, quod super frenum : ex illo fides, ut persecutio
cessaret, devotio succederet (De obitu Theodosii, § 47).

9. La Vita d’Héléne composée par ALMANN est reproduite dans les Acta
sanctorum augusti, Paris: Société des Bollandistes, 1733-1743, XxxxVvI,
p. 580-99.

10. AMBROISE, « De obitu Theodosii », in Sancti Ambrosii Opera (CSEL,
Lxxii), éd. O. Faller, Wien : Tempski, 1955, vi1, p. 369-401.



OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN 173

Selon Ambroise, ces symboles de la Passion du Christ transfor-
més en mors et en diadéme freinaient les passions de 1’empereur
tout en le protégeant. Marta Sordi reconnait dans cet épisode la
légitimation du princeps christianus, car la transformation du
clou en couronne consacre la naissance de ’empire romain au
sens chrétien du terme et marque le début d’une généalogie de
souverains authentiquement chrétiens!'. Mais ce diadéme, précise
Ambroise, est aussi la couronne de 1’empire, symbole par excel-
lence de I’autorité impériale. Nous pourrions nous risquer a dire
ici, sous forme d’hypothéese, que le diademe de César qui est
remis a Otton dans notre image initiale pourrait étre cette cou-
ronne de fer fabriquée avec le saint Clou: déposée au-dessus du
corps d’Ambroise, dans une niche du ciborium réservée pour elle
selon ’hypothése convaincante de Carlo Bertelli'?, la couronne
du regnum servit en effet aux couronnements d’au moins trois
rois d’Italie : Bérenger 1°, mais aussi Otton I1°* et Otton 111

C’est une hypothése ; pour 1’instant seule importe la reconnais-
sance du role d’Héléne: sa présence au baptéme de Constantin
trouve en effet sa justification. Associée au pouvoir de son fils,
elle est plus que la mére particuliére de Constantin. Le souvenir
de la découverte de la Vraie Croix et son choix de faconner les
clous en symboles d’autorité la consacre pleinement comme la
mere d’une dynastie de souverains désormais chrétiens.
Concrétement, en ordonnant le baptéme de son fils, Héléne inves-
tit Constantin du seul pouvoir légitime, a savoir le pouvoir chré-
tien. C’est pour cette raison, semble-t-il, qu’ Almann et Ambroise
la comparent a la Vierge. Dés lors, si le souverain est assimilé au
Christ en tant qu’il est rex et sacerdos, se pourrait-il que la sou-
veraine soit assimilée a la Vierge ?

La premiére apparition virginale dans le sacramentaire de
Warmond a lieu a 1’occasion de la Nativité (f. 17v: fig. 3). La
scene présente deux épisodes liés a la naissance du Christ. Au re-
gistre supérieur, nous trouvons le repos de I’enfant étendu dans
une creche dont le décor de strigilles la rattache au genre du sar-
cophage ; comme pour une revelatio, un dais est relevé au-dessus

11. Marta Sorpi, «Dall’elmo di Costantino alla corona ferrea», in
Costantino il Grande, 11, p. 883-92.

12. Carlo BERTELLI, « Percorso tra le testimonianze figurative pil antiche :
dai mosaici di S. Vittore in Ciel d’oro al pulpito della basilica», in La
Basilica di S. Ambrogio : Il Tempio ininterrotto, Milano : Vita e Pensiero,

1995, 11, p. 339-87 (ici p. 373-4).



174 ETUDES DE LETTRES

de I’enfant, tandis qu’une étoile illumine la sceéne. Au bas de
I’image se déroule I’épisode apocryphe du bain du Christ. La
Vierge sert de lien entre les deux sceénes, car son regard porte vers
I’enfant couché dans la créche alors que de la main droite elle or-
donne, elle commande devrions-nous dire, le bain du Christ de-
bout dans la vasque. Comme |’indique le distique — « Virgo parit
Dominum, concepit femina Christum » —, il s’agit d’une part de
montrer que la Vierge est bien le véhicule au moyen duquel le Fils
de Dieu se révele aux hommes, dans le sens ou I’on insiste sur la
double nature du Christ, mais aussi d’autre part, grice au soutien
visuel donné par 1’image, de marquer le renouveau qu’instaure la
naissance du Christ; le bain du nouveau-né vaut ici pour un bap-
téme, une conversion en effet. Mais, et c’est la le point sur lequel
nous aimerions attirer 1’attention, c’est la Vierge qui ordonne ce
bain, qui investit en d’autres termes le Christ.

Si I’on confronte la nativité du Christ et le baptéme de
Constantin, un détail tres intéressant apparait: les gestes de la
Vierge et d’Hélene sont en effet paralléles. Toutes deux comman-
dent en quelque sorte le baptéme de leur fils respectif. Cette pa-
renté dans le geste nous semble 1’indice d’un lien plus fort. De
méme que la Vierge met au monde le Christ, c’est-a-dire I’instru-
ment du renouveau qui montre I’exemple par son baptéme, de
méme aussi Héléne met au monde Constantin qui, par sa conver-
sion, instaure également, mais a son niveau, un renouveau.
Poursuivons notre analyse, toujours en suivant les pas de la
Vierge. Il est une seconde image ou la rigueur de la construction
laisse entrevoir quelque chose d’intéressant, la circoncision du
Christ (f. 24v). Celle-ci est assimilée sans aucune ambiguité a un
baptéme qui, comme le précise encore le distique, nous éloigne de
nos vices. L.a Vierge porte le Christ en son giron et assure la mé-
diation entre circoncision charnelle (marquée par Abraham et son
couteau) et circoncision spirituelle (marquée par le baptéme,
rendu visible ici par la représentation des fonts baptismaux). Le
Christ est certes médiateur si I’on se fie au distique, mais c’est la
Vierge en le portant sur (voire dans) son ventre un peu a la ma-
niere du théme byzantin de la Platytera, qui garantit la médiation.
Mais le role de la Vierge, et par contamination celui d’Hélene, de-
vient plus clair si nous nous intéressons a la Dormition du sacra-
mentaire (f. 100: fig. 4). A cette occasion, notre évéque ne
manque pas de rappeler que le Christ accueille la Vierge dans son
royaume en tant que consors matri: « Xpistus in arcepoli prebet



OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN 175

consorcia matri» précise le distique. Vierge et Christ sont donc
placés dans un rapport particulier : le lien de parenté charnelle qui
les unit est en effet sublimé au profit d’un lien de nouvelle nature,
proprement spirituel, au sein duquel Marie est considérée comme
associée au pouvoir céleste de son Fils; il s’agit clairement de ce
que 1’on peut résumer par une formule trés connue, le «consor-
tium regni». Warmond a pu bénéficier de deux traditions intime-
ment liées entre elles pour ’aider a formuler sa conception du
consortium : I’une issue de la chancellerie impériale, 1’autre basée
sur des commentaires scripturaires. Nous prendrons les deux tra-
ditions a la suite I’une de I’ autre.

La formule «consortium regni», qui n’a pas de pouvoir juri-
dique, qui n’institue pas de droit particulier comme 1’a trés bien
montré Paolo Delogu'?, indique une participation générique a la
dignité souveraine et désigne plus particulierement un phénomene
impérial. Qualifiant un souverain chrétien, elle apparait une pre-
miere fois en 573 dans le contexte wisigoth et Paul Diacre 1’uti-
lise a deux reprises dans son Histoire des Lombards. Dans les
chartes carolingiennes, 1I’expression désigne ainsi une participa-
tion au nomen de I’empereur, mais non a sa potestas. L’ expression
est utilisée en effet pour désigner I’association au tr6ne d’un fils
avec son pere, sans que celui-la participe activement de la puis-
sance impériale : les chartes de Louis le Pieux et de Lothaire en
sont un exemple. Il faudra attendre Paschase Radbert, dans sa Vita
Walae, pour voir apparaitre pour la premiere fois 1’expression
consors regni dans le sens d’une participation effective et efficace
au pouvoir : participation non plus seulement au nomen, mais bien
a la potestas et méme a la sanctificatio de I’empereur. Le souve-
rain co-régent est ainsi qualifié de «socius et consors non minus
sanctificatione quam potestate et nomine » (Vita Walae, 17). Mais
si I’on se fie a Paolo Delogu toujours, le témoignage de Paschase
Radbert n’a guere connu de descendance. Il existe en fait une
autre voie par laquelle I’'idée du consortium a fait son chemin.
C’est en effet 1’ Expositio in librum Hester, composé par Hraban
Maur vers 834, qui signale une césure tres nette dans 1’utilisation
du titre, désormais réservé a la souveraine, épouse et reine, asso-
ciée au roi dans I’exercice du pouvoir. Esther, mais aussi Judith,
ont certes été considérées comme des figures de 1’Eglise depuis

13. Paolo DELOGU, « Consors regni: un problema carolingia», Bullettino
dell’Istituto storico italiano per il Medio Evo, LXXVI (1964), p. 47-98.



176 ETUDES DE LETTRES

les temps patristiques. Dans son commentaire pourtant, Hraban
Maur introduit une nouveauté: lorsque le texte présente le roi
Assuérus répudiant la reine Vasthi (Est 1, 19) pour élever sur le
trone la belle Juive Esther (Est 2, 17), il faut entendre, dit-il, une
allégorie de I’union de I’ Ecclesia ex gentibus avec Dieu aprés que
Synagoga ait été répudiée. Cette union, en lecteur attentif
d’Isidore et de Bede, Hraban Maur la qualifie tres précisément de
consortium regni'®. 1. allégorie sera reprise ensuite dans I’exégése
du Cantique des Cantiques, fondement scripturaire de 1’union
mystique entre 1’Eglise et Dieu chez Isidore et Béde bien sir,
mais aussi chez Walafrid Strabon ou Angélome de Luxeuil par
exemple. Hraban Maur apparait ainsi comme le premier auteur a
donner a D’impératrice un modele biblique en la personne
d’Esther, parce qu’elle porte en elle I’expression consors regni.
Des lors, 1l n’est pas étonnant de voir surgir et la figure d’Esther
et la formule dans un ordo franc destiné a régler la cérémonie du
couronnement de la reine, ordo daté des alentours de 900 qui sera
repris dans la Benedictio reginae du Pontifical romano-germa-
nique’’.

Indépendamment du jugement d’Hincmar de Reims, pour le-
quel la reine est I’ornamentum du royaume, il est de son devoir de
souveraine de participer a I’exercice du pouvoir: c’est ainsi
qu’Edith, premiére femme d’Otton 1°f, Mathilde ou Adélaide in-
terviennent dans la rédaction de quelques diplémes royaux!®,
Mais il n’y a pas a proprement parler «partage du pouvoir»: la
reine intercéde auprés du roi pour en obtenir des faveurs ponc-
tuelles seulement, motivées le plus souvent par sa dévotion per-
sonnelle. Toutefois, appliquée a une souveraine dans un but
politique et juridique, la formule apparait des 866 avec
Angilberge, femme de Louis 11. Impératrice entreprenante, fine
politicienne et habile diplomate, Angilberge prit une part tres ac-
tive a la politique italienne de son impérial époux. Apres elle,
Adélaide, dont 1’intervention se laisse reconnaitre dans un bon

14. Hraban MAUR, Expositio in librum Hester (Patrologie Latine, CIX,
col. 635-670); voir en particulier § 4.

15. C. Vogel et R. Elze, Le Pontifical, n® LXXVIII.

16. Franz-Reiner ERKENS, «Die Frau als Herrscherin in ottonisch-friihsa-
lischer Zeit», in Kaiserin Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens
um die Wende des ersten Jahrtausends, Koln : Schniitgen-Museum, 1991, 11,
p. 245-59, en particulier p. 246-48.



OTTON, MARIE, HELENE ET CONSTANTIN 177

tiers des diplomes d’Otton 1", sera qualifiée de consors regni dés
le couronnement impérial du 13 mars 962. La formule se présente
sous des formes diverses (imperii consors, imperii particeps ou
comes imperii), mais presque exclusivement dans des diplomes
relatifs aux questions du regnum Italiae, dont la couronne est jus-
tement offerte & I’empereur saxon par Adélaide. C’est dans ce
sens aussi qu’apparaissent, nous semble-t-il, Héleéne et
Constantin, que notre évéque présente comme étant associés dans
I’exercice du pouvoir terrestre. Le couple vaut en quelque sorte
pour une image du couple chrétien par excellence, qui reproduit le
couple mere-fils donné par le Christ et la Vierge, et au-dela in-
carne 1’'1déal impérial.

Nous pouvons revenir a notre image initiale et conclure
(fig. 1). Il existe bien une conception christo-centrée du souverain
lequel, imitant le Christ, peut apparaitre comme un authentique
rex et sacerdos: Robert Deshman a donc raison sur ce point. Mais
sa lecture un peu rapide du baptéme de Constantin ne lui permet
pas de débusquer un second élément constitutif essentiel du pro-
gramme politico-théologique de notre manuscrit: Warmond est en
effet trés attaché a 1’idée d’une association de 1’impératrice au
pouvoir du souverain impérial. Ce serait violer les lois de I’inter-
prétation que de vouloir reconnaitre Otton I* investi du regnum
Italiae par Adélaide, voire le couple Otton 11 et Théophano dans
notre image. Ne tenons compte que de ce qu’elle nous donne a
voir: la Vierge remet a Otton un sceptre et une couronne, mais
non I’épée ; en d’autres termes, Marie remet les symboles de la di-
gnité impériale, mais non celui du pouvoir effectif. Il nous semble
trés probable qu’il faille reconnaitre ici une mise en scéne au sein
de laquelle Ecclesia éleve Otton a la dignité impériale, dans le
sens d’un «consortium ». Pour notre évéque, ce serait ainsi une
facon de tempérer les ardeurs mimétiques de I’empereur en mon-
trant que I’Eglise et 1’Empire sont associés dans l'exercice
conjoint de 1’autorité, a I’image de 1’Eglise (ou de I’ame, dans
I’expression consortium Dei) avec Dieu, de la Vierge avec le
Christ, d’Héléne enfin avec Constantin.

Pierre Alain MARIAUX



178 ETUDES DE LETTRES

Y o Tl Ry T

ST n
PRe RS BU B e 5}
5 BECNORVM
TN LN
me Pk, pnpert:

i
AR

it (s

Fig. 1: Ivrea, Biblioteca Capitolére, Fig. 2: Idem, folio 23v
cod. LxxxvI, folio 160v

maf onequd
tranfoulufh urppeetof
b ireroedap poound
L‘-oncmi; miferiearfdis
"pfidiit: e & di
bram - {neerecfliomiaul.
quimal refurgamulip

£l

Fig. 3: Idem, folio 17v Fig. 4: Idem, folio 100



	Otton, Marie, Hélène et Constantin : note sur l'image d'un consortium royal de la fin du Xe siècle

