
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 3-4

Artikel: Otton, Marie, Hélène et Constantin : note sur l'image d'un consortium
royal de la fin du Xe siècle

Autor: Mariaux, Pierre Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN.
NOTE SUR L'IMAGE D'UN CONSORTIUM ROYAL DE LA

FIN DU Xe SIECLE

Le sacramentaire commandé par l'évêque d'Ivrée Warmond (vers 966-
vers 1002) constitue sans aucun doute une somme d'images très importante
au tournant de l'an mil. Les études consacrées à ce manuscrit sont toutes
redevables à l'analyse qu'en a donné Robert Deshman en 1971, plaçant
l'iconographie du texte en étroite relation avec l'idéologie impériale d'Otton m
et sa politique de renovatio de l'empire romain. Nous défendrons au
contraire l'hypothèse selon laquelle la théologie politique mise en scène
dans ce manuscrit doit être comprise comme celle d'un consortium entre
l'Église et l'Empire désormais chrétien.

Au sein de l'ensemble des reliques que l'art du haut moyen âge
occidental nous a laissé, le sacramentaire commandé par l'évêque
d'Ivrée Warmond peu avant la fin du premier millénaire apparaît
comme un morceau de choix1. En effet, ce sacramentaire de type
grégorien mixte est illustré de plus de soixante dessins à la plume
rehaussés de couleurs ; de tous les sacramentaires contemporains,
qu'ils aient été décorés en Italie du Nord même ou dans l'important

scriptorium de Fulda au nord des Alpes, c'est le seul à notre
connaissance qui conserve autant d'illustrations. L'une de ces
images, où l'on voit la Vierge Marie remettre le sceptre à un
empereur répondant au nom d'Otton (f. 160v : fig. 1), a connu une
fortune immense, car le distique qui l'accompagne constitue une

1. Toutes les références au manuscrit sont données d'après le fac-similé
Sacramentario del vescovo Warmondo di Ivrea, Ivrea : Priuli et Verlucca,
1990; le lecteur y trouvera également la bibliographie antérieure.



166 ÉTUDES DE LETTRES

indication précieuse quant à la datation du manuscrit. Le vers
déclare en effet : « Pro bene defenso Warmundo presule facto, mu-
nere te dono caesar diadematis Otto»; un vers que nous traduirons
par : « Pour avoir bien défendu Warmond fait évêque, je te gratifie,

césar Otton, de la charge impériale. » Afin de percer le mystère

de cette bonne défense accordée à l'évêque Warmond, il
convient certes de comprendre à quelle situation il est fait ici
allusion, mais surtout de découvrir lequel des empereurs ottoniens
reçoit le diadème impérial. Or, le conflit entre l'évêque et le
margrave d'Ivrée, Arduin, aux alentours de l'an mil, et la remise de

privilèges sur la juridiction de la ville épiscopale par Otton m le 9

juillet 1000, ont permis de résoudre de façon apparemment
convaincante l'énigme posée par le distique. La bonne défense
accordée à Warmond se situant aux environs de Pâques 999, date du
synode universel tenu à Rome au cours duquel Arduin était
déclaré hostis publicus, d'une part, Otton III mourant le 24 janvier
1002 à Paterno d'autre part, le manuscrit ne pouvait avoir été
exécuté qu'entre ces deux dates. Et par conséquent, il nous faut
reconnaître ici Otton ni investi par la Vierge.

C'est en tenant compte de ces indices externes et, ceci est
d'importance, en supposant que le souverain couronné était bel et
bien Otton m, que Robert Deshman analysait notre sacramentaire
dans un article fécond paru en 19712. Dans cette étude, l'auteur
propose une analyse tout entière consacrée à ce qu'il nomme une
«théologie politique». Si la scène de couronnement qui illustre la
missa pro regibus constitue le point de départ de sa réflexion en
effet, c'est toutefois par la mise en relation de cette image avec
quelques autres choisies dans le manuscrit que l'auteur parvient à

composer l'un des chapitres les plus brillants de l'histoire de la
symbolique d'état, de l'histoire de la StaatsSymbolik au sens de

Percy Ernest Schramm. Ainsi, la scène est rapidement mise en
parallèle avec une seconde illustration du manuscrit où l'on assiste
au couronnement d'un roi (f. 2). Cette nouvelle scène, probablement

l'exemple le plus ancien d'illustration de la cérémonie
liturgique du couronnement, montre un homme incliné devant un
autel, une simple cippe cylindrique (une mensa martyruml), tandis

que face à lui, un évêque est prêt à ceindre son front d'une

2. Robert Deshman, «Otto III and the Warmund Sacramentary. A Study
in Political Theology», Zeitschrift für Kunstgeschichte, 34 (1971), p. 1-20.



OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN 167

couronne qu'il tient à deux mains ; derrière le candidat se presse
une foule composée d'évêques et de clercs. L'un d'eux tient deux
petits récipients contenant l'huile d'onction avec laquelle, auparavant

dans le processus rituel, le roi était oint. Pour Deshman, cette
seconde image placée en ouverture du manuscrit et servant à

illustrer Vordo ad regem benedicendum, la forme la plus ancienne
mais aussi, selon lui, la plus pure de Y ordo germanique du
couronnement qui est à la source du texte que l'on retrouve dans le
Pontifical romano-germanique3, est, outre leurs recontres directes,
un signe supplémentaire des relations particulières tissées entre
notre évêque et l'empereur Otton m. L'image, conclut Robert
Deshman, «pays a discreet compliment to the emperor».

L'analyse pourrait s'arrêter là, mais un problème de taille surgit
lors de l'examen attentif de la miniature : un détail, très pertinemment

relevé par Deshman, montre en effet le clerc tenant deux
ampoules d'huile, alors que le texte de Y ordo ne mentionne qu'une
seule onction du roi. En fait, la présence de ces deux ampoules
dans la scène du couronnement est la clé d'un programme
complexe de théologie politique, dont on ne pourra comprendre le
déroulement que par une confrontation avec les représentations de
deux baptêmes au sein du manuscrit même, où apparaît également
ce mystérieux récipient : le baptême du Christ par Jean-Baptiste (f.
27), et celui de Constantin par Sylvestre Ier (f. 23v : fig. 2). La
présence de ces deux ampoules dans les scènes de baptême et de
couronnement du sacramentaire s'explique par l'allusion aux deux
cérémonies de l'onction : les deux ampoules font certes référence à

l'onction baptismale, mais cette onction investit le Christ, a
fortiori le souverain, du pouvoir royal comme du pouvoir sacerdotal.
Deshman renverse ensuite la problématique : si le sacre du folio 2
revêt les traits d'une onction baptismale, la réciproque est également

vraie ; cela signifie que la scène du baptême salvateur de
Constantin contient une allusion au couronnement impérial. D'une
part en effet, l'onction baptismale de Constantin lui confère en
partage, comme pour tout chrétien, le double rôle messianique du
Christ en tant que rex et sacerdos\ d'autre part, la proéminente
couronne que porte l'empereur dans les fonts baptismaux constitue
un indice au moyen duquel est affirmée la qualité de « sacre impé-

3. Cyrille Vogel et Reinhard Elze, Le Pontifical romano-germanique du
dixième siècle, Città del Vaticano : Biblioteca Apostolica Vaticana, 1963-
1972, i, n° lxxii.



168 ÉTUDES DE LETTRES

rial » que présente cette onction baptismale. Le fait que Constantin
porte une couronne, poursuit Deshman, est en contradiction avec
le texte des Actus beati Silvestri, notre source la plus importante
pour la légende constantinienne. Celle-ci précise en effet que
l'empereur est sommé d'abandonner tout attribut impérial lors de sa
préparation au baptême, en pénitence de ses précédentes persécutions.

Dès lors, l'onction baptismale de Constantin est également
un sacre impérial qui confère au baptisé les pouvoirs temporels de

rex et sacerdos. Constantin, paradigme en quelque sorte du souverain

chrétien, est implicitement le modèle du roi couronné rex et
sacerdos du folio 2, et c'est ce concept même de l'office impérial
qui sous-tend le couronnement d'Otton III par la Vierge au folio
160v. Le sacramentaire de Warmond se conforme donc à l'idée ot-
tonienne de la royauté : car associer couronnement et baptême,
c'est signifier en effet que le souverain s'assimile au Christ. Nulle
part sinon dans les Évangiles d'Aix-la-Chapelle réalisés pour
Otton m vers 996 trouve-t-on illustration plus parfaite de cette
assimilation du souverain avec le Christ : l'empereur est le christo-
mimetes, qui réactualise mystagogiquement l'humiliatio-exaltatio
du roi céleste, c'est-à-dire du Christ4.

Robert Deshman a donc raison de reconnaître la mise en scène
d'une théologie politique particulière: au sein de notre manuscrit,
le souverain impérial apparaît comme un authentique rex et sacerdos.

Toutefois, il y aurait beaucoup à dire des prémisses sur
lesquelles repose sa démonstration, notamment quant à l'identité de

l'empereur ottonien concerné, et nous pourrions opposer à son
analyse des arguments de tous ordres : historiques, paléographiques,

codicologiques, stylistiques, qui permettraient de nuancer

ses conclusions5. Mais il est un détail iconographique du
baptême de Constantin négligé par cet auteur, sur lequel nous
porterons notre attention désormais : la figure d'Hélène.

À notre connaissance, si l'on excepte la mosaïque du portique
de Saint-Jean du Latran aujourd'hui perdue, réalisée soit sous le
pontificat de Serge il (vers 844-847) soit sous celui d'Alexandre
m entre 1159 et 1181, mais qui était très différente de notre scène,

4. Ernst Günther Grimme, Das Evangeliar Kaiser Ottos in. im
Domschatz zu Aachen, Freiburg : Herder, 1984, p. 19.

5. Voir, de l'auteur de ces lignes, Entre le Sceptre et la Crosse. Portrait
d'un évêque du Xe siècle, Lausanne, 1997 (thèse de doctorat), où l'on
présente amplement ces arguments.



OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN 169

nous sommes ici en présence de la première figuration du
baptême de Constantin6. Le sacramentaire de Warmond présente donc
une création iconographique originale, nouvelle, dont il faut
expliquer la pertinence dans notre contexte. Robert Deshman
explique en partie cette originalité par le fait qu'il y reconnaît la
mise en scène d'un discret hommage à Otton m et Sylvestre il,
c'est-à-dire Gerbert d'Aurillac élevé à la dignité pontificale par ce
même Otton m peu avant Pâques 999, figurés ici sous les traits de
Constantin et Sylvestre Ier. Selon Deshman, il ne fait aucun doute
qu'Otton m soit ainsi acclamé comme un novus Constantinus,
puisque Gerbert prend le nom de Sylvestre et réactualise en
quelque sorte l'entente politique des premiers temps chrétiens. En
pleine renovatio de l'empire romain, conduite conjointement par
ces deux hommes, notre scène est un témoignage destiné, selon
Deshman, à montrer l'harmonie parfaite des deux pouvoirs, laïc et
spirituel. Il ne s'agit pas là d'une idée nouvelle au Xe siècle: de
nombreux exemples, dès le VIe siècle, témoignent en effet de la
fortune de cette image au sein de laquelle tout souverain laïc est
explicitement (parfois implicitement) comparé au premier empereur

chrétien, et de plus apparaît associé à une figure sacerdotale
qui est en quelque sorte la réincarnation sans cesse répétée de

Sylvestre Ier, paradigme de l'évêque7.
Le baptême de Constantin par Sylvestre Ier est l'un des épisodes

majeurs de la légende véhiculée par les Actus beati Silvestri,
épisode qui sera repris dans les Décrétâtes pseudo-isidoriennes%.

6. Sur le baptême de Constantin, voir Raymond-Joseph Loenertz,
«Actus Sylvestri. Genèse d'une légende», Revue d'Histoire Ecclésiastique,
lxx (1975), p. 426-39; Wilhelm Pohlkamp, «Kaiser Konstantin, der
heidnische und der christliche Kult in den Actus Silvestri», Frühmittelalterliche
Studien, 18 (1984), p. 357-400; Vincenzo Aiello, «Costantino, la lebbra e

il battesimo di Silvestro», in Costantino il Grande, Macerata : Université
degli Studi, 1992-1993,1, p. 17-58.

7. Sur la légende constantinienne, voir plus particulièrement Eugen Ewig,
«Das Bild Constantins in den ersten Jahrhunderten des abendländischen
Mittelalters», Historisches Jahrbuch, 75 (1956), p. 1-46; Amnon Linder,
«The Myth of Constantine the Great in the West : Sources and Hagiographie
Commemoration», Studi Medievali, xvi, n° 1 (1975), p. 43-95 ; Jean-Pierre
Callu, «"Ortus Constantini": Aspects historiques de la légende», in
Costantino il Grande, I, p. 253-82; Thomas Grünewald, «"Constantinus
novus": Zum Constantin-Bild des Mittelalters», in ibid., i, p. 461-85.

8. Les Actus ont été édités une première fois par Boninus Mombritius
vers 1475, lisible aujourd'hui dans une version très commode: Sanctuarium
seu vitae sanctorum, Hildesheim: Olms, 1978, II, p. 508-31. Quant aux



170 ÉTUDES DE LETTRES

Avant de nous tourner vers l'image de notre manuscrit, il nous
faut préciser la signification que cet épisode a pu prendre dans le
contexte chrétien. L'histoire rapporte en effet que Constantin,
atteint de la lèpre, doit se plonger dans un bain du sang de trois
mille enfants pour espérer une guérison. Mais, saisi d'effroi à

l'idée de ce martyre, il ne peut se résoudre à provoquer un
nouveau massacre des Innocents. Ainsi, pendant la nuit suivante, les
apôtres Pierre et Paul apparaissent en songe à l'empereur:
envoyés par le Christ pour le conseiller quant au recouvrement de sa
santé, ils l'engagent à suivre à la lettre les recommandations dont
ils sont chargés. Seul, précisent-ils, l'évêque Sylvestre connaît le
remède qui pourra le guérir de sa maladie. Ce remède, c'est
évidemment le baptême. Constantin se réveille alors et part en quête
de Sylvestre, auquel il rapporte bientôt sa vision. Dans le doute
pourtant, il lui demande s'il ne posséderait pas un portrait
quelconque des apôtres afin de voir s'il peut reconnaître en eux les

messagers du Christ. L'évêque fait alors venir un diacre qui lui
présente les imagines apostolorum. L'empereur est saisi d'une
grande joie à la vue des images. Convaincu désormais, il rapporte
à Sylvestre le conseil donné par les apôtres. Aux préparatifs suit
le baptême proprement dit au Latran : l'onction baptismale et le
plongeon salvateur effacent alors la lèpre impériale. L'apparition
de Constantin désigne ainsi l'avènement d'une nouvelle ère; car
il y a bien par ce geste passage de l'ancien au nouveau, et ce
passage se marque par le rite de purification ou de renaissance que
constitue le baptême de Constantin. Regardons d'un peu plus près
notre image (fig. 2).

L'image présente trois personnages principaux: Hélène, désignée

par le titre Helena imperfatrix], Constantin (Cons[tantinus]
Imp[erato]r, inscrit à l'intérieur du cadre) et Sylvestre (Silvester
papa). Il faut noter la construction rigoureuse de cette image. Au
centre, tête couronnée, Constantin est plongé à mi-corps dans une
cuve en forme de quadrilobe monté sur un socle. À sa droite, tête
couronnée également, Hélène commande en quelque sorte de la
main gauche le geste de Sylvestre ; elle tient quelque chose contre
sa poitrine qu'il est difficile de reconnaître, même sur l'original.
Il semble toutefois qu'il s'agisse de la mappa, la serviette que
l'on jette dans le cirque pour donner le signal des jeux : détail in-

Décrétales, elles sont éditées dans la Patrologie Latine, cxxx, dans l'attente
d'une meilleure édition.



OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN 171

fime que l'on rencontre sur un grand nombre de diptyques consulaires

et qui signale ici le rôle fondamental que joue Hélène dans
la conversion de son fils. Nous y reviendrons bientôt. Derrière
l'impératrice se pressent une servante et quatre autres personnages.

À gauche de l'empereur, le pape Sylvestre, tenant une
paire d'ampoules dans la main gauche, oint le front de Constantin
tourné vers lui (la main droite du pape passe derrière la nuque de

l'empereur ou prend appui sur l'une de ses tempes, seul le pouce
est appuyé sur le front : la signature a lieu au milieu de ce
dernier). Derrière Sylvestre apparaissent un clerc tonsuré qui tient un
livre et trois autres personnages. Ainsi que l'indique le distique,
le geste de Sylvestre a pour effet d'effacer la lèpre de l'empereur :

«Lepra cadit mentis, redeunt purgamina membris».
À première vue donc, notre image peut être comprise comme

une illustration des Actus beati Silvestri. Mais l'on peut toutefois
s'étonner de la présence d'Hélène. Associée à son fils en effet,
elle n'intervient qu'en tant qu'elle invente la Vraie Croix —
même si cette découverte est le plus souvent mise au compte de
Constantin, qui en est en quelque sorte le « commanditaire » officiel

— mais certainement pas pour son baptême si l'on suit ce
récit. Il nous est difficile de croire que le concepteur du
programme, Warmond, ait pu faire une telle confusion ; comme nous
l'indiquions plus haut, cette scène est une création iconographique

nouvelle qui doit servir à un but particulier. Sans trop
entrer dans les détails pour l'instant, nous dirons que Warmond
« convoque » Hélène pour une raison précise qui nous semble être
le problème de l'association au pouvoir. Nous touchons là un
point essentiel du programme «politico-théologique» du sacra-
mentaire. En effet, ce ne sont ni les Actus beati Silvestri, ni l'épi-
tomé de ce récit consigné, avec la fameuse Donation de
Constantin, dans les Décrétâtes pseudo-isidoriennes, qui nous
permettent d'expliquer cette originalité iconographique, mais
c'est au contraire par un recours à la Vita d'Hélène que nous
parvenons à une conclusion significative.

Hélène convertit les habitants de Trêves et fonde des églises en
ce lieu ; son culte y est particulièrement développé au moins
depuis le IXe siècle. À la suite de la translation de ses reliques de
Rome aux alentours de 841-842, Hautvillers devint un nouveau
lieu de culte. La légende ne tarde pas à fleurir : Hincmar de Reims
charge Almann de rédiger une Vita de l'impératrice (entre 846 et



172 ÉTUDES DE LETTRES

852-853)9 qui reçoit un accueil intéressé à Trêves et à Cologne;
les anciennes capitales impériales jouent un rôle fondamental
dans la diffusion du culte dans les provinces ecclésiastiques de
Trêves et de Cologne, d'Orléans et de Mayence ensuite. Dans ce
récit, c'est Hélène qui pousse Constantin au baptême, tandis que
les Actus présentent la conversion d'Hélène à la suite de la
dispute entre Sylvestre et les prêtres juifs. C'est au moment en effet
où Sylvestre ressuscite le taureau que ces derniers et l'impératrice
reconnaissent la vérité professée par le pape. Hélène tombe
ensuite aux genoux de Sylvestre avant de quitter l'assemblée en
pénitente. Il est clair, contrairement à ce que suppose Deshman, que
la légende de Sylvestre n'a pas servi à Warmond, lequel s'est plutôt

attaché à ce souvenir véhiculé par la légende carolingienne.
L'impératrice figure donc aux côtés de son fils en tant qu'associée

du pouvoir. Un hymne de l'office de Hautvillers la qualifie
en effet de «sociata» de Constantin, et quelques autres la
peignent en des termes réservés à la Vierge. Mais comparer Hélène à

la Vierge n'est pas le seul fait de la légende hagiographique.
L'Italie du Nord conserve en effet un souvenir particulier de la
légende constantinienne, dont saint Ambroise assure la transmission

à la postérité dans son De obitu Theodosii10. Lors de la
découverte de la Vraie Croix, Hélène mit au jour également les
clous avec lesquels fut crucifié le Christ. Si celle-là possédait des

vertus miraculeuses, comme le laissait soupçonner la résurrection
rapide de Libanie, nul doute que les clous qui fixèrent au bois le
Fils de Dieu présenteraient des qualités similaires. Ainsi, Hélène
garda précieusement ces reliques et fit faire un mors pour le cheval

de Constantin ainsi qu'une couronne ou diadème :

Quaesivit clavos, quibus crucifixus est dominus, et invenit. De
uno clavo frenum fieri praecepit, de altero diadema intexuit;
unum ad decorem, alterum ad devotionem vertit. Visitata est
Maria, ut Evam liberaret, visitata est Helena, ut redimerentur
imperatores. [...] Utroque usus est Constantinus et fidem trans-
misit ad posteras reges. Principium itaque credentium imperato-
rum sanctum est, quod super frenum : ex illo fides, ut persecutio
cessaret, devotio succederet (De obitu Theodosii, § 47).

9. La Vita d'Hélène composée par Almann est reproduite dans les Acta
sanctorum augusti, Paris: Société des Bollandistes, 1733-1743, xxxvi,
p. 580-99.

10. Ambroise, «De obitu Theodosii», in Sancti Ambrosii Opera (CSEL,
lxxiii), éd. O. Faller, Wien : Tempski, 1955, vu, p. 369-401.



OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN 173

Selon Ambroise, ces symboles de la Passion du Christ transformés

en mors et en diadème freinaient les passions de l'empereur
tout en le protégeant. Marta Sordi reconnaît dans cet épisode la
légitimation du princeps christianus, car la transformation du
clou en couronne consacre la naissance de l'empire romain au
sens chrétien du terme et marque le début d'une généalogie de
souverains authentiquement chrétiens11. Mais ce diadème, précise
Ambroise, est aussi la couronne de l'empire, symbole par excellence

de l'autorité impériale. Nous pourrions nous risquer à dire
ici, sous forme d'hypothèse, que le diadème de César qui est
remis à Otton dans notre image initiale pourrait être cette
couronne de fer fabriquée avec le saint Clou : déposée au-dessus du

corps d'Ambroise, dans une niche du ciborium réservée pour elle
selon l'hypothèse convaincante de Carlo Bertelli12, la couronne
du regnum servit en effet aux couronnements d'au moins trois
rois d'Italie : Bérenger Ier, mais aussi Otton Ier et Otton m.

C'est une hypothèse ; pour l'instant seule importe la reconnaissance

du rôle d'Hélène: sa présence au baptême de Constantin
trouve en effet sa justification. Associée au pouvoir de son fils,
elle est plus que la mère particulière de Constantin. Le souvenir
de la découverte de la Vraie Croix et son choix de façonner les
clous en symboles d'autorité la consacre pleinement comme la
mère d'une dynastie de souverains désormais chrétiens.
Concrètement, en ordonnant le baptême de son fils, Hélène investit

Constantin du seul pouvoir légitime, à savoir le pouvoir chrétien.

C'est pour cette raison, semble-t-il, qu'Almann et Ambroise
la comparent à la Vierge. Dès lors, si le souverain est assimilé au
Christ en tant qu'il est rex et sacerdos, se pourrait-il que la
souveraine soit assimilée à la Vierge

La première apparition virginale dans le sacramentaire de
Warmond a lieu à l'occasion de la Nativité (f. 17v: fig. 3). La
scène présente deux épisodes liés à la naissance du Christ. Au
registre supérieur, nous trouvons le repos de l'enfant étendu dans
une crèche dont le décor de strigilles la rattache au genre du
sarcophage ; comme pour une revelatio, un dais est relevé au-dessus

11. Marta Sordi, «Dall'elmo di Costantino alla corona ferrea», in
Costantino il Grande, II, p. 883-92.

12. Carlo Bertelli, « Percorso tra le testimonianze figurative più antiche :

dai mosaici di S. Vittore in Ciel d'oro al pulpito délia basilica», in La
Basilica di S. Ambrogio : Il Tempio ininterrotto, Milano : Vita e Pensiero,
1995, H, p. 339-87 (ici p. 373-4).



174 ÉTUDES DE LETTRES

de l'enfant, tandis qu'une étoile illumine la scène. Au bas de

l'image se déroule l'épisode apocryphe du bain du Christ. La
Vierge sert de lien entre les deux scènes, car son regard porte vers
l'enfant couché dans la crèche alors que de la main droite elle
ordonne, elle commande devrions-nous dire, le bain du Christ
debout dans la vasque. Comme l'indique le distique — « Virgo parit
Dominum, concepit femina Christum» —, il s'agit d'une part de

montrer que la Vierge est bien le véhicule au moyen duquel le Fils
de Dieu se révèle aux hommes, dans le sens où l'on insiste sur la
double nature du Christ, mais aussi d'autre part, grâce au soutien
visuel donné par l'image, de marquer le renouveau qu'instaure la
naissance du Christ; le bain du nouveau-né vaut ici pour un
baptême, une conversion en effet. Mais, et c'est là le point sur lequel
nous aimerions attirer l'attention, c'est la Vierge qui ordonne ce
bain, qui investit en d'autres termes le Christ.

Si l'on confronte la nativité du Christ et le baptême de

Constantin, un détail très intéressant apparaît : les gestes de la
Vierge et d'Hélène sont en effet parallèles. Toutes deux commandent

en quelque sorte le baptême de leur fils respectif. Cette
parenté dans le geste nous semble l'indice d'un lien plus fort. De
même que la Vierge met au monde le Christ, c'est-à-dire l'instrument

du renouveau qui montre l'exemple par son baptême, de
même aussi Hélène met au monde Constantin qui, par sa conversion,

instaure également, mais à son niveau, un renouveau.
Poursuivons notre analyse, toujours en suivant les pas de la
Vierge. Il est une seconde image où la rigueur de la construction
laisse entrevoir quelque chose d'intéressant, la circoncision du
Christ (f. 24v). Celle-ci est assimilée sans aucune ambiguïté à un
baptême qui, comme le précise encore le distique, nous éloigne de

nos vices. La Vierge porte le Christ en son giron et assure la
médiation entre circoncision charnelle (marquée par Abraham et son
couteau) et circoncision spirituelle (marquée par le baptême,
rendu visible ici par la représentation des fonts baptismaux). Le
Christ est certes médiateur si l'on se fie au distique, mais c'est la
Vierge en le portant sur (voire dans) son ventre un peu à la
manière du thème byzantin de la Platytera, qui garantit la médiation.
Mais le rôle de la Vierge, et par contamination celui d'Hélène,
devient plus clair si nous nous intéressons à la Dormition du sacra-
mentaire (f. 100: fig. 4). À cette occasion, notre évêque ne

manque pas de rappeler que le Christ accueille la Vierge dans son

royaume en tant que consors maîri: «Xpistus in arcepoli prebet



OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN 175

consorcia matri » précise le distique. Vierge et Christ sont donc
placés dans un rapport particulier : le lien de parenté charnelle qui
les unit est en effet sublimé au profit d'un lien de nouvelle nature,
proprement spirituel, au sein duquel Marie est considérée comme
associée au pouvoir céleste de son Fils ; il s'agit clairement de ce

que l'on peut résumer par une formule très connue, le «consortium

regni». Warmond a pu bénéficier de deux traditions intimement

liées entre elles pour l'aider à formuler sa conception du
consortium : l'une issue de la chancellerie impériale, l'autre basée

sur des commentaires scripturaires. Nous prendrons les deux
traditions à la suite l'une de l'autre.

La formule «consortium regni», qui n'a pas de pouvoir
juridique, qui n'institue pas de droit particulier comme l'a très bien
montré Paolo Delogu13, indique une participation générique à la
dignité souveraine et désigne plus particulièrement un phénomène
impérial. Qualifiant un souverain chrétien, elle apparaît une
première fois en 573 dans le contexte wisigoth et Paul Diacre l'utilise

à deux reprises dans son Histoire des Lombards. Dans les
chartes carolingiennes, l'expression désigne ainsi une participation

au nomen de l'empereur, mais non à sa potestas. L'expression
est utilisée en effet pour désigner l'association au trône d'un fils
avec son père, sans que celui-là participe activement de la
puissance impériale : les chartes de Louis le Pieux et de Lothaire en
sont un exemple. Il faudra attendre Paschase Radbert, dans sa Vita
Walae, pour voir apparaître pour la première fois l'expression
consors regni dans le sens d'une participation effective et efficace
au pouvoir : participation non plus seulement au nomen, mais bien
à la potestas et même à la sanctificatio de l'empereur. Le souverain

co-régent est ainsi qualifié de «socius et consors non minus
sanctificatione quam potestate et nomine» (Vita Walae, 17). Mais
si l'on se fie à Paolo Delogu toujours, le témoignage de Paschase
Radbert n'a guère connu de descendance. Il existe en fait une
autre voie par laquelle l'idée du consortium a fait son chemin.
C'est en effet VExpositio in librum Hester, composé par Hraban
Maur vers 834, qui signale une césure très nette dans l'utilisation
du titre, désormais réservé à la souveraine, épouse et reine, associée

au roi dans l'exercice du pouvoir. Esther, mais aussi Judith,
ont certes été considérées comme des figures de l'Église depuis

13. Paolo Delogu, «Consors regni: un problema carolingia», Bullettino
dell'Istituto storico italiano per il Medio Evo, LXXVI (1964), p. 47-98.



176 ÉTUDES DE LETTRES

les temps patristiques. Dans son commentaire pourtant, Hraban
Maur introduit une nouveauté : lorsque le texte présente le roi
Assuérus répudiant la reine Vasthi (Est 1, 19) pour élever sur le
trône la belle Juive Esther (Est 2, 17), il faut entendre, dit-il, une
allégorie de l'union de YEcclesia ex gentibus avec Dieu après que
Synagoga ait été répudiée. Cette union, en lecteur attentif
d'Isidore et de Bède, Hraban Maur la qualifie très précisément de
consortium regni14. L'allégorie sera reprise ensuite dans l'exégèse
du Cantique des Cantiques, fondement scripturaire de l'union
mystique entre l'Église et Dieu chez Isidore et Bède bien sûr,
mais aussi chez Walafrid Strabon ou Angélome de Luxeuil par
exemple. Hraban Maur apparaît ainsi comme le premier auteur à

donner à l'impératrice un modèle biblique en la personne
d'Esther, parce qu'elle porte en elle l'expression consors regni.
Dès lors, il n'est pas étonnant de voir surgir et la figure d'Esther
et la formule dans un ordo franc destiné à régler la cérémonie du
couronnement de la reine, ordo daté des alentours de 900 qui sera
repris dans la Benedictio reginae du Pontifical romano-germa-
nique15.

Indépendamment du jugement d'Hincmar de Reims, pour
lequel la reine est Yornamentum du royaume, il est de son devoir de
souveraine de participer à l'exercice du pouvoir: c'est ainsi
qu'Édith, première femme d'Otton Ier, Mathilde ou Adélaïde
interviennent dans la rédaction de quelques diplômes royaux16.
Mais il n'y a pas à proprement parler «partage du pouvoir»: la
reine intercède auprès du roi pour en obtenir des faveurs
ponctuelles seulement, motivées le plus souvent par sa dévotion
personnelle. Toutefois, appliquée à une souveraine dans un but
politique et juridique, la formule apparaît dès 866 avec
Angilberge, femme de Louis n. Impératrice entreprenante, fine
politicienne et habile diplomate, Angilberge prit une part très
active à la politique italienne de son impérial époux. Après elle,
Adélaïde, dont l'intervention se laisse reconnaître dans un bon

14. Hraban Maur, Expositio in librum Hester (Patrologie Latine, Cix,
col. 635-670); voir en particulier § 4.

15. C. Vogel et R. Elze, Le Pontifical, n° Lxxviu.
16. Franz-Reiner Erkens, «Die Frau als Herrscherin in ottonisch-frühsa-

lischer Zeit», in Kaiserin Theophanu. Begegnung des Ostens und Westens
um die Wende des ersten Jahrtausends, Köln : Schnütgen-Museum, 1991, Ii,
p. 245-59, en particulier p. 246-48.



OTTON, MARIE, HÉLÈNE ET CONSTANTIN 111

tiers des diplômes d'Otton Ier, sera qualifiée de consors regni dès
le couronnement impérial du 13 mars 962. La formule se présente
sous des formes diverses (imperii consors, imperii particeps ou
comes imperii), mais presque exclusivement dans des diplômes
relatifs aux questions du regnum Italiae, dont la couronne est
justement offerte à l'empereur saxon par Adélaïde. C'est dans ce
sens aussi qu'apparaissent, nous semble-t-il, Hélène et
Constantin, que notre évêque présente comme étant associés dans
l'exercice du pouvoir terrestre. Le couple vaut en quelque sorte
pour une image du couple chrétien par excellence, qui reproduit le
couple mère-fils donné par le Christ et la Vierge, et au-delà
incarne l'idéal impérial.

Nous pouvons revenir à notre image initiale et conclure
(fig. 1). Il existe bien une conception christo-centrée du souverain
lequel, imitant le Christ, peut apparaître comme un authentique
rex et sacerdos: Robert Deshman a donc raison sur ce point. Mais
sa lecture un peu rapide du baptême de Constantin ne lui permet
pas de débusquer un second élément constitutif essentiel du
programme politico-théologique de notre manuscrit : Warmond est en
effet très attaché à l'idée d'une association de l'impératrice au
pouvoir du souverain impérial. Ce serait violer les lois de
l'interprétation que de vouloir reconnaître Otton Ier investi du regnum
Italiae par Adélaïde, voire le couple Otton il et Théophano dans
notre image. Ne tenons compte que de ce qu'elle nous donne à

voir : la Vierge remet à Otton un sceptre et une couronne, mais
non l'épée ; en d'autres termes, Marie remet les symboles de la
dignité impériale, mais non celui du pouvoir effectif. Il nous semble
très probable qu'il faille reconnaître ici une mise en scène au sein
de laquelle Ecclesia élève Otton à la dignité impériale, dans le
sens d'un «consortium». Pour notre évêque, ce serait ainsi une
façon de tempérer les ardeurs mimétiques de l'empereur en montrant

que l'Eglise et l'Empire sont associés dans l'exercice
conjoint de l'autorité, à l'image de l'Église (ou de l'âme, dans
l'expression consortium Dei) avec Dieu, de la Vierge avec le
Christ, d'Hélène enfin avec Constantin.

Pierre Alain Mariaux



178 ÉTUDES DE LETTRES

Fig. 2 : Idem, folio 23v

5 MC-.NORW1
d»mim ocvjh.. i » ïl t»u\ •

w< tmprrf;
ait»

Fig. 1 : Ivrea, Biblioteca Capitolare,
cod. lxxxvi, folio 160v

Pf tiii-f r-ff

MUv

fc;MPèb£Mîl (Xçotrtf did:
WR/ <:.*£• jïoiftirr-
iM: lit I pl,ll'i.:r
F aie vfcmwtc
#8 frt

^ fcjifilpc »qti

t. «'tiit-ifrrr cïTc fefh » itioflL*n t

M^O^Ur Jrfç J.pSi^w-fcrfîtt^&^
çrxcxf djxqKju? àcptain

trinfculifti orppaunf nnDpuf- tëf?Jua, ?•

.ilir ifrocrufdof-yaini • W-,

j Concede mifcruarfdf-f^U&zinrç
^ptfidiu uxBftii fee dl j^irrrxtftajéicffc
Pain' /ircn7rJftPW?rou/jicsaUj .vnrîftrji

jBMwdWWPSBia
iidW*r*i6i^trtia4 r^Kotipnu
.ddtumiftj» XK*

^ f
^
F>.\ fy< m ofdnirpLWCTiri f'onf

JÈkîly mâlifinliumS Cuinf »un
i'Jf iiicJ'fin^nLnf huijum iVf'l'11
fï»4liftlftiimtr-T ÎHnK.v^.j'fnto

:
;

v„
:AgrfeciiNmfcsBÉaiLà -

Fig. 3 : Idem, folio 17v Fig. 4: Idem, folio 100


	Otton, Marie, Hélène et Constantin : note sur l'image d'un consortium royal de la fin du Xe siècle

