
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 3-4

Artikel: Ars und Opus : Kunstbegriff und Werkbegriff : Grundkategorien in der
italienischen Kunst der frühen Neuzeit

Autor: Gampp, Axel Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ARS UND OPUS. KUNSTBEGRIFF UND WERKBEGRIFF :

GRUNDKATEGORIEN IN DER ITALIENISCHEN KUNST
DER FRÜHEN NEUZEIT

Der vorliegende Aufsatz möchte den Nachweis erbringen, dass die
Dichotomie zwischen Kunst (ars) und Werk (opus) ein Grundbestandteil
sowohl des bildtheoretischen Denkens wie auch der künstlerischen Praxis in
der italienischen Kunst der frühen Neuzeit war. Dabei verbindet sich mit
dem einen wie dem anderen Begriff eine relativ klar umreissbare ästhetische
Vorstellung, die eine Konstanz über mehrere Jahrhunderte aufweist. Kern
davon ist, dass mit einer Betonung auf « ars » das Kunstwerk autoreferentielle

Züge erhält, mithin auf sich selbst und die Bedingungen seiner
Entstehung verweist, während es sich bei einer Gewichtung von «opus» in-
tegrativ verhält, d.h. Bestandteil eines grösseren Rahmens wird und darin
zumindest teilweise aufgeht. Der hier exemplarische vorgeführte Fall ist
jener der künstlerischen Ausstattung von S. Lorenzo el Escorial.

Der Escorial und das Scheitern der Kunst

1582 widerfuhr El Greco ein peinliches Missgeschick. Sein
Philipp Ii. abgeliefertes Werk Das Martyrium des Heiligen
Mauritius (Abb. 1) gefiel seiner Majestät nicht und wurde deswegen

nicht im vorgesehenen Altar plaziert, sondern wanderte in die
königliche Gemäldegalerie. Der Auftrag wurde erneut vergeben
und zwar an den florentinischen Manieristen Romulo Cincinnato
(Abb. 2), der sich offenkundig besser aus der Affäre zog, zumal
seine Fassung noch heute am Mauritiusaltar des Escorial zu
finden ist.

Obwohl sich dieser Vorfall in Spanien ereignete, ist er für das
hier gestellte Thema insofern relevant, als im Escorial hauptsächlich

italienische Künstler arbeiteten und man in ihm eine Art



86 ÉTUDES DE LETTRES

Mikrokosmos des künstlerischen Klimas erkennen kann. Auffällig
ist dabei, dass der wenig fulminante Start des eben aus Italien
eingetroffenen Greco nicht das einzige bekannte derartige Malheur
geblieben ist. Im Zusammenhang der künstlerischen Ausstattung
der königlichen Residenz wiederholten sich ähnliche Vorfälle.
Gleiches Pech verfolgte so erlauchte Namen wie Tizian,
Tintoretto, Veronese, Luca Cambiaso und Federico Zuccaro, um
nur einige zu nennen. Die Gründe, warum gewisse Werke nicht
am dafür vorgesehen Ort plaziert wurden, sind nicht immer
bekannt und auch nicht immer explizit in Worte gekleidet, aber dank
der Aufzeichnungen des Beichtvaters Philipp. II., José de

Sigüenza, findet sich doch der eine oder andere Hinweis. Im Falle
von Zuccaros Anbetung der Hirten, zunächst im Hochaltar
eingelassen, weiss man durch Sigüenza, dass der königliche
Geschmack über die vielen Eier im Vordergrund stolperte. Es
erschien dem König als wenig wahrscheinlich, dass ein Hirte, der
um Mitternacht von seiner Herde komme, noch Zeit finde, so
viele Eier zu sammeln, wenn er nicht Hühner halte1. Offenkundig
ist damit das Problem der angemessenen Darstellung, also des

decorum, angesprochen, das in diesem Einzelfall nicht hinreichend
berücksichtigt worden war. Die Anbetung der Hirten war denn
auch unter jenen drei Bildern des Hochaltars, die Pelegrino
Tibaldi später durch thematisch gleiche Fassungen ersetzte.
Betrachtet man den Altar genauer, so hatte dieser wie spätere
Eingriffe in die zunächst von Zuccaro gemalte Serie von acht
Gemälden zum Ziel, die Einheit des Altares als Ganzes zu
steigern. Durch die Neufassung der Anbetung der Hirten durch
Tibaldi rechts vom Tabernakel ergibt sich nämlich nun eine syme-
trische Anordnung zur Anbetung der Könige links davon, wobei
sich die Anbetenden jeweils in Richtung des Tabernakels wenden
und damit die Verehrung des Corpus Christi mitimplizieren. Die
Blickrichtung auf denTabernakel zeichnet denn auch alle anderen
Gemälde und Skulpturen aus. Wo sie fehlte, musste sie korrigiert
werden. So war es etwa Aufgabe eines spanischen Pendants zu
dem Hosenmaler Daniele da Volterra, einer Art « Lüftmaler »

namens Juan Gömez, dessen Rolle sich darin erschöpfte, missliebige
Gemälde zu überarbeiten, auf der Tafel mit der Darstellung von

1. Rosemarie Mulcahy, La Decoraciôn de la Real Basilica del
Monasterio de El Escorial, Madrid, 1992, (abgekürzt zitiert: Mulcahy 1992,
2) S. 79.



ARS UND OPUS 87

Pfingsten den Ausdruck Mariens so zu verändern2, dass sie heute
ihren Blick nicht mehr himmelwärts, sondern — wie etwa bei der
Himmelfahrt — erdwärts richtet und damit auch gegen das
Tabernakel orientiert.

Abb. 1: El Greco, Das Martyrium Abb. 2: Romulo Cincinnato, Das
des Heiligen Mauritius Martyrium des Heiligen Mauritius

Angesichts solcher Anstrengungen wird deutlich, dass das
Bemühen um die grösstmögliche Vereinheitlichung die gesamte
Planung des Hochaltares auszeichnete, der unbedingt von einer
Hand ausgeführt werden sollte — weswegen auch die verschiedenen

« Einzelstücke » dafür von Tizian, Tintoretto und Veronese

2. R. Mulcahy, The Decoration of the Royal Basilica of El Escorial,
Cambridge, 1992 (abgekürzt zitiert Mulcahy 1992, 1) S. 153.



88 ÉTUDES DE LETTRES

hier schliesslich nicht eingesetzt wurden. Man hatte zunächst
dafür Juan Fernandez de Navarrete, genannten 'Mudo', vorgesehen,

mit dem bereits ein Vertrag geschlossen worden war, worin
er zur eigenhändigen Ausführung verpflichtet wurde unter
Beibehaltung eines einheitlichen Figurenmassstabes und unter
Einschränkung der Farbgebung, bevor nach dessen Tod Zuccaro
einen ersten Satz der Bilder ausführte3.

Scheinen im Hochaltar also Kriterien wie Angemessenheit und
Einheit entscheidend zu sein, so sind beide Kriterien auch für das
Scheitern von El Greco verantwortlich gemacht worden. Das
Urteil über sein Gemälde Das Martyrium des Hl. Mauritius ist
freilich besonders gut durch Sigüenza dokumentiert. Der Beichtvater

des Königs schrieb darüber, das Bild gefalle seiner Majestät
nicht, wie es überhaupt nur wenigen gefalle, obwohl manche
meinten, es sei viel Kunst darin und sein Schöpfer verstehe viel
davon (« que es de mucho arte y que su autor sabe mucho ») und
man ausgezeichnete Werke von seiner Hand zu sehen bekomme.
In Kunstfragen — so fährt Sigüenza fort — gebe es viele
Meinungen und Geschmäcker. Ihm erscheine aber, dass der Unterschied

zwischen jenen Dingen, die mit Vernunft (razôn) und
Kunst (arte) ausgeführt würden und jenen, die ohne die beiden
zustande kämen, folgender sei : die ersten gefielen jedermann, die
zweiten nur wenigen, weil dort die Kunst nicht mit Vernunft und
Natur übereinstimme, wie es doch in allen Seelen verankert sei
und allen gefalle. Die schlechten würden nur mit oberflächlicher
Erscheinung den Sinn der Ignoranten täuschen und auch nur
wenigen und eben jenen gefallen. Und im übrigen gelte es, — wie
schon der Maler Mudo auf seine Weise formuliert habe —, die
Heiligen so zu malen, dass sie sich dem Wunsch, vor ihnen zu
beten, nicht entgegenstellten, sondern die Frömmigkeit förderten,
denn dies sei der vornehmste Zweck und das Ziel der Kunst (« el

principal efecto y fin de su pintura »)4.
Der gegenreformatorische Klang der Äusserung ist schwerlich

zu überhören, und seit langem ist sich die Forschung weitgehend

3. Der Vertrag mit Mudo widergegeben in Juliân Zarco Cuervas,
Pintores Espanoles en San Lorenzo El Real de El Escorial, Madrid 1931,
S. 39 ff. S. 40 heisst es : « Y las figuras que fueren en pie tendrân de alto seis

pies y un quarto al justo ; y quando una figura de un santo se duplicare
pintândola mas veees, siempre se le harâ el rostro de una manera, y asi-
mismo las ropas sean de una misma color [...].»

4. Mulcahy 1992, 2, S. 69.



ARS UND OPUS 89

einig darüber, dass hier Ansprüche an den Inhalt (von Seiten des

Auftraggebers) mit solchen an die Form (von Seiten des

Künstlers) unvermittelt aufeinandergeprallt sind. Die Mehrheit
der Autoren erkennt ein Auseinanderklaffen zwischen ikonogra-
phisch vorgegebenem Thema und künstlerischer Behandlung5.
Ein Verstoss gegen das decorum, gegen die angemessene
Behandlung des Themas, erscheint erneut als wahrscheinlich. Im
Sinne der Aussage Sigüenzas hat Cincinnato in seiner Neufassung
(Abb. 2) tatsächlich die religiöse Komponente gesteigert, indem
er den Akt des Martyriums in den Vordergrund rückte und damit
die inhaltliche Bedeutung des Bildes wie auch den Appell an die
Compassio des Betrachters stärkte.

Das zweite entscheidende Kriterium beim Hochaltar, die
Einheitlichkeit, mag darüberhinaus auch eine Rolle gespielt
haben, zumal schon de Salas 1963 vermutete, El Grecos habe sich in
Farbe und Auffassung nicht in den Gesamtton der Basilika
eingefügt, und sein Werk kontrastiere mit dem deutlich ruhigeren
Eindruck der übrigen Altarbilder6. In der Tat ist das El Greco-Bild
praktisch das einzige, das überhaupt als Historienbild zu bezeichnen

ist, während sich die anderen einer eigens zu erfindenden
Gattung, dem Heiligenportrait, annähern, und die historia aus
dem Bild verbannen.

Es scheint also, als sei das Schicksal von El Grecos Werk ebenfalls

durch zumindest zwei Kriterien, nämlich die angemessene
Behandlung des Themas und das Streben nach einem einheitlichen

Gesamteindruck, besiegelt worden. Betrachtet man das Bild
genauer (Abb. 1), so ruft der betont flüchtige Pinselstrich eine
weitere Assoziation hervor. Als nämlich Luca Cambiasos Heiliger
Michael in Ungnade fiel, monierte Sigüenza ausdrücklich, das

Bild sehe aus, als sei es in einem Tag gemalt worden und
erscheine als wenig mehr denn eine Skizze (« parecer poco mas que
bosquerjadas »)7.

5. So etwa J. Zarco Cuervas, Pintores Espanoles en San Lorenzo El
Real de El Escorial, Madrid, 1931, S. xxin ff.; M. B. COSSIO, El Greco,
Oxford, 1955, S. 200 f; David Davies, El Greco, London, 1967; José

Guidol, El Greco, New York, 1973, S. 97; Mulcahy 1992,1, S. 56.
6. Xavier de Salas, « Pintura espanola y flamenca en las colecciones es-

curialienses », El Escorial 1563-1963, Madrid, 1963, II, S. 419-46, hier S. 424.
7. Mulcahy 1992, 2, S. 60. Siehe zu den Gemälden von Cambiaso für

den Escorial auch R. Mulcahy, «Philip II. As A Patron of Religious Art», El
Greco of Crete, Heraklion, 1995, S. 315-323.



90 ÉTUDES DE LETTRES

Vergegenwärtigt man sich diesen ganzen Forderungskatalog,
der über Fragen der Bilderzählung und der Einheit des
Kirchenraumes bis hin zu Aspekten des Malaktes reicht, so
erscheint der Verweis auf gegenreformatorische Bildforderungen,
die allein auf inhaltliche Verständlichkeit zielen, als zu kurz
gegriffen. Er liesse nämlich den Eindruck entstehen, als entspräche
diesen Forderungen keine spezielle oder allenfalls eine höchst ak-
zidentielle ästhetische Formulierung, wie es übrigens auch jüngst
wieder Rosmarie Mulcahy ausgedrückt hat8, die meinte,
Philipp Ii. sei in Fragen des Stils tolerant gewesen, wenn nur die
Ikonographie richtig behandelt worden sei. Demgegenüber
erwächst freilich aus den Beispielen des Escorial die Vermutung,
als seien sämtliche Bilder des Kirchenraumes sehr wohl gewissen
ästhetischen Normen unterworfen worden, bei denen die
Dichotomie Inhalt versus Form zwar eine Rolle spielt, aber nicht
das entscheidende oberste Prinzip darstellt. Wenn ein solch
übergeordnetes Prinzip zu entdecken ist, dann drängt sich vorab die
Frage auf, warum es so viele Maler ignoriert haben, so dass es

immer wieder zu den skizzierten Missverständnissen kam. Zwei
Antworten liegen auf der Hand : entweder es war ihnen nicht
bekannt, oder es war ihnen nicht genehm. Die erste Antwort
schliesst sich von alleine aus, weil ganz offensichtlich den
Anforderungen durch einige Maler genügt werden konnte. Bleibt
die zweite Lösung : das fragliche ästhetische Prinzip war nicht
eben attraktiv. Und — wie man anmerken möchte — verschiedene
Künstler bis hin zu El Greco und Tizian glaubten, den in
Kunstangelegenheiten als hochkultiviert geltenden König durch
ihre Werke davon abbringen zu können. Ihre Strategie scheint im
Urteil Sigüenzas in einer Wendung ihr sprachliches Aequivalent
zu finden : «es de mucho arte». Diese Wendung ist deswegen von
zentraler Bedeutung, weil Sigüenza an anderer Stelle nochmals
genau auf diesen Punkt zu sprechen kommt. Hinsichtlich nackter
Personen, jener in der italienischen Kunst so geliebten und
bewunderten ignudi, schreibt er: «Bei Figuren von niederem Stand,
die im Historienbild nur auftreten, um zu bedienen oder für
niedrige Verrichtungen, sind Nackte zulässig und in ihnen darf man
seine Kunst zeigen ; nicht aber zulässig sind sie bei den massvollen

und ehrwürdigen Hauptpersonen9. » Wie aber zeigt man seine

8. Mulcahy 1992, 1, S. 56.
9. Mulcahy 1992, 2, S. 79.



ARS UND OPUS 91

Kunst und wie — so muss erst recht die Frage lauten — unterlässt
man es, sie zu zeigen Und : welche Implikationen ergeben sich
aus der einen wie aus der anderen Haltung

«Ars » als ästhetisches Prinzip

Was im Folgenden dazu angemerkt werden kann, wird
aufgrund des zur Verfügung stehenden Raumes nur programmatischen

Charakter haben. Auffällig ist zunächst, dass die Wendung
des mostrar oder dimostrar l'arte in italienischen Kunsttraktaten
des 16. Jahrhunderts häufig vorkommt, wobei ihre Tradition
mindestens bis in die ersten Jahre des Jahrhunderts zurückweist.
Schon Paolo Giovio schreibt über Raphael, bisweilen habe dieser
die Kraft der Kunst über die Natur zeigen wollen («[...] vim artis
super naturam abitiosius ostendere conaretur [ ]10»). Es war
jedoch vor allem Michelangelo, dem stets das —je nach Urteil
positiv oder negativ bewertete — dimostrar l'arte anhaftete oder —
um es mit Ludovico Dolce 1557 noch zu präzisieren — sogar das
dimostrar ogni difficultà dell'arte. In praktisch völliger
Uebereinstimmung mit Sigüenza nennt Dolce auch wesentliche
Merkmale dieses Unterfangens: «... quanto al nudo, Michelangelo

è stupendo e veramente miracoloso e sopra umano [...] ma
in una maniera sola, ch'è in fare un corpo nudo muscoloso e ri-
cercato, con iscorti e movimenti fieri, che dimostrano minuta-
mente ogni difficoltà dell'arte11.» In der Tat zeigt sich arte nicht
nur hier, sondern generell praktisch immer im Zusammenhang mit
der Ueberwindung von difficoltà — auch bei Raffael übrigens,
dessen besonderer Vorteil es nach Dolce war, jene difficoltà durch
facilità zu kaschieren. Wegen des Aufstieges der Bildenden
Künste unter die Artes liberales, einem der Leitmotive der italie-

10. Paolo Giovio, Raphaelis Urbinatis Vita, in Paola Barocchi, Scritti
d'arte del Cinquecento, Turin, 1977 (ca. 1523-27), 1, S. 15. Zu deutsch
etwa : «er sei zu erpicht darauf gewesen, die Kraft der Kunst über die Natur
zu zeigen ».

11. Lodovico Dolce, Dialogo della Pittura, intitolato L'Aretino, in P.

Barocchi, Trattati d'arte del Cinquecento, 1, Bari, 1960 (Erstausgabe 1557),
S. 193. Zu deutsch : «[...] was den nackten Körper betrifft, ist Michelangelo
verblüffend und wahrlich wunderbar und übermenschlich, [...] aber nur auf
eine Weise, nämlich, einen nackten Körper muskulös und scharf umzeichnet
zu machen, mit Verkürzungen und lebhaften Bewegungen, die bis ins
Kleinste jegliche Schwierigkeit in der Kunst zur Schau stellen. »



92 ÉTUDES DE LETTRES

nischen Kunsttheorie während des gesamten 16. Jahrhunderts, ist
die difficoltà vor allem ein intellektuelles Problem. Ein
Grundcharakter des — hier nur in unzulässiger Verkürzung
wiedergegebenen — Argumentes einer Nobilitierung der Bildenden
Künste ist bekanntlich stets der Nachweis einer Verwandtschaft
mit einer der traditionellen sieben Freien Künste Grammatik,
Rhetorik, Dialektik, Arithmetik, Geometrie, Astronomie und
Musik. Ob dieser Nobilitierungsversuch in den Paragone, also den
Wettstreit der Künste untereinander, einmündete oder ob er
Bestandteil einer Theoriebildung wurde : immer ging es darum,
die handwerkliche Seite am Produktionsakt zu schwächen
zugunsten einer Aufwertung der konzeptionellen Komponente. Das
Resultat all dieser Bemühungen ist nichts anderes als ein
bildimmanentes Denken, d.h. ein Reflektieren über Wesen und
Erscheinung des Bildes (oder der Skulptur), weitgehend losgelöst
von seiner potentiellen, konkreten Funktion und seinen
Einsatzmöglichkeiten. Das dimostrar l'arte ist grundsätzlich weit
besser zu bewerkstelligen in einem Bild, dem noch keine eindeutige

Aufgabe zugewiesen ist, als in jenem, dessen Rahmen und
Kontext bekannt sind. Es ist grundsätzlich auch — naheliegenderweise

— besser im profanen als im sakralen Bild zu verwirklichen,

wo derartige Versuche stets sofort zu Konflikten führten.
Diese Betonung der konzeptionellen Seite von Kunst zieht — wie
längst bekannt ist — eine ganze Reihe von ästhetischen
Massnahmen auf der Produzentenseite nach sich, die schon im
vormimetischen und vornarrativen Bereich ansetzen. Der seit
Alberti12 immer wieder geforderte schnelle Pinselstrich als
Ausdruck einer im Intellekt längst bis ins Detail vorgeformten
Bildidee, die sich mit prontezza oder prestezza verwirklichen
lässt, hat seinen Niederschlag in unzähligen italienischen
Gemälden gefunden. Wenn Sigüenza bei Cambiaso bemängelt,
das Gemälde sähe aus, wie in einem Tag gemalt und gleiche einer
Skizze, dann liegt wohl der eben geschilderte Sachverhalt seiner
Kritik zugrunde13.

12. Leone Battista Alberti, Deila Pictura libri tre, in Leone Battista
Alberti's kleine kunsttheoretische Schriften, hg. und übers, von Hubert
Janitschek, Wien, 1877, S. 155 f.

13. Cambiaso war übrigens — in positiver Weise — auch von anderer
Seite jene prontezza bescheinigt worden, nämlich von Giovan Battista
Armenini, De veri precetti della pittura, hg. von Marina Gorreri, Turin,
1988 (Erstausgabe Ravenna 1586), S. 134. Dort heisst es, Cambiaso «fa le



ARS UND OPUS 93

Sigüenza hatte auch korrekt das wichtigste Feld des dimostrar
l'arte im Bereich der Mimesis benannt: es ist zweifelsohne der
menschliche Körper und darunter besonders der ignudo. Mit ihm
waren bekanntlich alle jene Bemühungen verbunden, entweder
durch schwierige Körperhaltungen und / oder durch Verkürzungen
der Zweidimensionalität des Bildgrundes entgegenzuwirken. Auf
El Grecos «Martyrium des Hl. Mauritius» hängt der Himmel voll
derartiger Verkürzungen (Abb. 1), die bezeichnenderweise
Cincinnato in seiner geläuterten Fassung alle weggelassen hat
(Abb. 2). Es wäre dies die Stelle, die komplexe Problematik des

disegno als besonderer Ausdruck intellektueller Vorstellungskraft

anzuschliessen, was aber hier aus Platzgründen unterbleiben
muss.

In einem analytischen Vorgehen folgt auf die genannte mimetische

Ebene, die sich mit Schwierigkeiten der reinen Abbildung
beschäftigt noch bevor die Figuren in einen narrativen
Zusammenhang eingebunden sind, eben jene des narrativen
Kontextes, mithin die historia. Man muss sich dabei
vergegenwärtigen, dass man sich mit der historia als Erzählung zwar
noch im Bereich der dijficoltà bewegt, nämlich über den Paragone
mit der Dichtkunst, dessen Resultat in den Augen der Malerei
bekanntlich war, dass sie ebenso gut einen Handlungsablauf mit
Kausalzusammenhang schildern könne wie die Poesie, sich also
in ihrer Darstellung nicht auf einen einzigen Zeitpunkt im Bild
beschränken müsse. Freilich gerät diese Argumentation in gewisser

Weise in einen Konflikt mit einem bildimmanenten Denken,
das vornehmlich an rein malerisch-mimetischen Problemen
interessiert ist, weil ja durch die historia dem Bild generell eine narrative

Funktion zugeordnet wird. Dieser Konflikt wurde bisweilen
gelöst, indem man die Zeitspanne der dargestellten Handlung
doch wieder einschränkte und auf die Schilderung von
Kausalzusammenhängen verzichtete, um den kurzen Augenblick
dann so detailreich wie möglich zu erfassen. Raffaele Borghini
hatte den Sachverhalt fast zeitlich parallel zur Entstehung des El
Greco- Bildes in seinem Dialog II Riposo in Worte gekleidet : ein
Gesprächsteilnehmer, genannt il Sirigatto, bemerkt : « I pittori

opere sue con incredibile prestezza; [...] e sono le sue figure condotte con
mirabil forza, oltre che vi è quella facilité, quella grazia e quella fierezza,
che vien di raro con molta arte e fatica scoperta da gl'intendenti ne i loro
maggior concetti. »



94 ÉTUDES DE LETTRES

cercano quanto possono di mostrare l'eccellenza dell'arte e percio
dipingono volentieri più azzioni per aver occasione di far più atti-
tudini, e perché la pittura più copiosa apparisca», worauf sein
Gegenüber, genannt II Vecchietto, entgegnet : « Quanto i pittori
vogliono dimostrare l'eccellenza dell'arte, pigliano favole o isto-
rie che facciano al lor proposito, senza alterarle, e non ne tro-
vando, fingano alcuna volta da sè stessi [...]14.» Als Beispiel
genannt wird Michelangelos Cascina-Karton, der augenscheinlich
tatsächlich den Handlungszeitraum klein hält, darin aber die
grösstmögliche Vielfalt an Bewegungen und Affekten zur
Darstellung bringt. Im Prinzip ins gleiche Horn stösst Sigüenza,
wenn er an Luca Cambiaso Altarblatt mit dem Hl. Michael für
den Escorial bemängelt, man sehe in diesem Bild neben Michael
kaum einen anderen guten Engel, denn die übrigen seien freche
Teufel (demonios fieros), nackt (desnudos), in fremdartigen
Haltungen (en posturas extradas) und für einen Altar hässlich und
wenig fromm15.

Vergegenwärtigt man sich diese hier nur in groben Zügen um-
rissenen Charakteristika, die offenkundig das dimostrar l'arte und
damit auch den Kunstbegriff arte selbst konstituieren, so finden
sie sich auf allen Ebenen der Bildproduktion, vom Malakt über
das Motiv bis hin zur Komposition. Allen ist dabei eines gemeinsam

: weil es sich dabei letztlich um einen performativen Akt handelt,

eben um das dimostrare, verweisen die genannten Bilder auf
jeder Ebene auf den Produktionsprozess zurück. Dies geschieht
offenkundig — um den Grund nochmals zu wiederholen —, damit
die mit dem Schöpfungsakt verbundene intellektuelle Leistung,
die für die Nobilitierung der Kunst grundlegend ist, hervorgehoben

werden kann. Es dürfte nicht übertrieben sein, diesen Bildern
eine Autoreferenzialität zuzugestehen, d.h. sie verweisen auf sich

14. Raffaele Borghini, II Riposo, in P. Barocchi, Scritti d'arte del
Cinquecento, Turin, 1977 (Erstausgabe Florenz, 1584), S. 345. Zu deutsch
etwa, Sirigatto : «Die Maler bemühen sich soviel sie können, die
Vollkommenheit der Kunst zu zeigen, und deswegen malen sie gerne viele
Handlungen, um die Gelegenheit zu erhalten, viele Haltungen darzustellen,
damit die Malerei reichhaltiger erscheine.» II Vecchietto : «Wenn die Maler
die Vollkommenheit der Kunst zur Schau stellen wollen, so pflücken sie sich
diejenigen Erzählungen oder Geschichten heraus, die ihrem Ansinnen
entgegenkommen, ohne sie zu verändern, und wenn sie keine solchen finden,
erfinden sie sich selber welche [...].»

15. Mulcahy 1992, 2, S. 60.



ARS UND OPUS 95

selbst und den Akt ihrer Entstehung zurück. Dieser Sachverhalt
findet seine Entsprechung in italienischen Kunsttraktaten etwa in
Formulierungen wie — negativ konnotiert — bei Lomazzo, der
meint : «[...] non v'è cosa peggiore nell'arte che mostrare l'arte
nell'arte[...]16» oder bei Armenini, der glaubt, viele Gemälde
«riescono impertinenti, per voler compiacere a se stessi [...]17. »

Ganz offenkundig steht diese Autoreferenzialität anderen
Forderungen ans Kunstwerk entgegen, etwa jenen, die im
Zusammenhang mit dem Escorial wesentlich geworden sind.
Wenn sich mit dem Begriff der arte in der skizzierten Weise ein
gesamtes ästhetisches Vorgehen, ja ein ästhetisches Prinzip
verbinden lässt, das — unzweifelhaft über die Praxis oder über den

Begriff oder über beides tradiert — ein Gemeinplatz für Künstler
wie für Rezipienten gewesen sein muss, so fragt sich mit einer
gewissen Berechtigung, ob sich denn jene Forderungen an das Bild,
wie sie im Zusammenhang mit dem Escorial aufgetreten sind,
auch unter einen Oberbegriff subsummieren lassen, dem gleichsam

ebenfalls ein ästhetisches Prinzip inhärent ist.

« Opus » als Gegenprinzip zu « Ars »

Einen Grundcharakter dieses Prinzips hat Sigüenza bereits in
seinem Nachdenken über das Bild genannt, wenn er vom « principal

efecto y fin de su pintura» spricht. Ist der Malerei ein Zweck
zugeordnet, so schliesst dieser Sachverhalt jegliche
Autoreferenzialität per se aus. Es ist kein Wunder, dass dieser
Grundgedanke im Zuge der Gegenreformation wieder virulent wurde,
weil hier das dem Sakralbild inhärente Problem des Unterschiedes
zwischen Bezeichnendem (der Darstellung) und Bezeichneten
(dem Heiligen, Christus, Gott etc.) wieder akzentuiert werden
musste im Nachgang zur reformatorischen Bildkritik. Indem sich
die Hinweisfunktion des Sakralbildes darauf zu konzentrieren hat,
kann das Bild nicht gleichzeitig auch noch auf den Prozess seiner
Entstehung und auf die arte hinweisen. Die difficoltà muss damit

16, Giovanni Paolo Lomazzo, Idea del Tempio délia Pittura, in ders.,
Scritti sulle arti, hg. von Roberto Paolo Ciardi, Florenz, 1973 (Erstausgabe
Mailand, 1590), S. 355. Zu deutsch: «Es gibt nichts schlimmeres in der
Kunst, als die Kunst in der Kunst zu zeigen [...].»

17. G. B. Armenini, De veri precetti della pittura, hg. von Marina Gorreri,
Turin, 1988 (Erstausgabe Ravenna, 1586), S. 170. Zu deutsch : Die Gemälde
«werden unerträglich, weil sie nur sich selbst gefallen wollen [...].»



96 ÉTUDES DE LETTRES

auf jeden Fall aus dem Bild verbannt bleiben, denn sie würde
insgesamt den auf strenge Mimesis pochenden Abbild-Charakter
stören. Nur wenn das Bild in seinem Inhalt genau erkennbar und
lesbar ist, kann es weitere Funktionen übernehmen, also einem
fine dienen. In überaus bezeichnender Weise hat Kardinal Paleotti
diesem Sachverhalt Ausdruck verliehen : «Laonde è grandemente
da deplorare l'abuso che corre cosi gagliardamente per l'opere
della maggior parte dei pittori, che, intenti solo al magnificare sé

stessi et al desiderio della propria eccellenza, pigliano nelle ima-
gini sacre tutte le occasioni che possono di mostrare l'industria et
artificio suo, non si curando punto di pensare se ciö fa a proposito
di colui c'ha da riguardare essa imagine, o al luogo dove va ella
posta, che è tempio d'Iddio, o al fine per che fu instituito il for-
mare l'imagini sacre18.»

Alle Teile des Bildes müssen diesem Zweck zu- und
untergeordnet sein. Hatte sich das Gemälde unter einem Primat der
arte betont autoreferenziell verhalten, so muss es sich jetzt auf
jeder Ebene integrativ verhalten, d.h. vom Malakt über die mimetische

Ebene bis hin zur Gesamtkomposition muss alles einem
Ziel unterstellt sein, das — wie etwa der Hochaltar des Escorial
belegt — wesentlich den Anbringungsort mitberücksichtigen
muss. Dass im Zuge einer solchen Zuordnung das Kriterium der
Angemessenheit, das decorum, zentrale Bedeutung erlangt, dürfte
evident sein ; Sigüenza hat es folgerichtig auch mehrfach bemüht,
wenn er die angemessene Darstellung fordert.

Bei einer Darstellung, die dem Angemessenen zu gehorchen
hat, müssen alle performativen Züge aus dem Bild verbannt bleiben,

es muss als vollendet und abgeschlossen erkennbar sein und
nicht — wie es Sigüenza an Cambiaso bemängelte — einer
Skizze gleichen. Das Stichwort heisst nun nicht mehr prontezza
oder prestezza, sondern diligenza, Sorgfalt. Sie steht denn auch

18. Gabriele Paleotti, Discorso intorno alle imagini sacre e profane, in
P. Barocchi, Trattati d'arte del Cinquecento, Bd. 2, Bari, 1961 (Erstausgabe
Bologna, 1582), S. 502. Zu deutsch etwa: «Deswegen ist der Missbrauch
überaus zu bedauern, der sich so offenkundig in den Werken der meisten
Maler zeigt, die — nur darauf erpicht, sich selbst zu erhöhen und vom
Verlangen nach der eigenen Vollkommenheit beseelt — sich nicht im
mindesten darum kümmern, ob sie solches auch im Sinne desjenigen tun, der
jenes Bild zu betrachten hat, oder im Sinne des Ortes, wo es aufgestellt werden

soll, der doch der Tempel Gottes ist, oder im Sinne des Zweckes, zu
dem Heiligenbilder überhaupt gemalt werden. »



ARS UND OPUS 97

im Zentrum von Armeninis dahingehender Aussage: mit ihrer
Hilfe nämlich «si fa corrispondere tutte le parti dell'opera com-
piutamente accordate et unite insieme, senza esservi offensione si
come aviene di tutte le membra di un bellissimo corpo immaculate

e puro19. »
Es kann einem bei sorgfältiger Lektüre nicht entgehen, dass

sowohl Armenini wie auch Paleotti den Begriff opera verwenden,
der ganz offensichtlich das abgeschlossene Werk bezeichnet, das
eben keine performativen Züge mehr aufweist, also in jeder
Hinsicht ausgearbeitet ist. Tatsächlich betitelt Armenini auch das
10. Kapitel des 2. Buches seiner «Precetti»: «Quanto sia lauda-
bile il finir bene l'opere sue20». Vincenzio Danti hatte schon
zwanzig Jahre früher, 1567, definiert: «[...] sotto l'operare [...]
intendero che sieno tutte le cose che doppo il fatto rimangono in
essere corpi visibili21», mithin also auch den Akzent auf das
abgeschlossene Werk gelegt im Gegensatz zum fare, das ephemere
Züge hat. Dass damit arte in einen Antagonismus rückt zu opera,
ist so erstaunlich nicht. Denn beide waren bereits in einer anderen

Disziplin voneinander geschieden worden, nämlich in der
Rhetorik. Sie hatte Quintilian bekanntlich in die Bereiche ars, artifex
und opus unterteilt22. Indem die antike Rhetorik sowohl
Grundlage einer Theoriebildung in den Bildenden Künsten, etwa
mit Alberti, geworden ist, als auch Bestandteil eines

19. G. B. Armenini, De veri precetti delta pittura, S. 148. Zu deutsch:
Mit der Sorgfalt «bewirkt man, dass sich alle Teile des Werkes entsprechen,
indem sie sorgfältig aufeinander abgestimmt und miteinander vereinigt werden,

ohne dass sich Störendes darin finde, so, wie man es etwa auch im
Verhältnis der Glieder eines schönen, makellosen und reinen Körpers sehen
kann. » Davon unterscheidet er scharf all jene Werke, die — in der hier
vorgetragenen Auffassung und Terminologie der arte unterworfen «[...] zum
Teil skizzenhaft, zum Teil halb fertig, einige Dinge gut ausgeführt, aber
viele bemühlich fleckenhaft [sind]; aber was noch schlimmer, jedoch immer
häufiger ist zu sehen, dass die nackten Körper in vollkommen eigener
Manier gemalt werden und die Stoffe und Kleider völlig platt und ohne
Schatten sind, so dass sie kaum Plastizität aufweisen, und auch nicht die
richtige Lokalfarbe haben [...].»

20. Ibid., S. 148.
21. Vincenzio Danti, Il primo libro del trattato delle perfette proporzioni

di tutte le cose che imitare e ritrarre si possano con l'arte del disegno
(Erstausgabe Florenz, 1567), in P. Barocchi, Trattati d'arte del Cinquecento,
1, S. 261. Zu deutsch etwa: «[...] mit Herstellen [...] bringe ich alle jene
Dinge in Verbindung, die nach ihrer Fertigung aissichtbare Körper bleiben. »

22. Quintilian, lnstitutionis oratoriae, Ii, 14, 5.



98 ÉTUDES DE LETTRES

Grundwissens beim Publikum, ist es naheliegend, dass diese
Dichotomie auch in der künstlerischen Praxis fortlebte.

Was dabei bis hierher in fast irreführender Kürze zu umreissen
versucht wurde, ist nichts anderes als der Nachweis, dass sich mit
jedem der beiden Teile ars {arte) und opus {opera) ein
bestimmtes ästhetisches Konzept verbindet, das bereits in den
Produktionsprozess einfliesst und schliesslich auch vom
Rezipienten erkannt werden kann. Dabei haben alle hier
aufgeführten Charakteristika idealtypische Züge. D.h. es gibt kein
Kunstwerk, das ganz auf die Seite der arte schlägt, wie es auch
keines geben kann, das nur opera ist. Wie es sprachlich vorgeprägt

ist im Begriff der opera d'arte oder des Kunst-Werkes, sind
stets beide Komponenten präsent. Zu erkennen gilt es aber, dass
das Gewicht zwischen diesen beiden Komponenten verschiebbar
ist und der Akzent bald auf dieser, bald auf jener Seite gesetzt
werden kann.

Wenn man mit dem Beispiel des Escorial sich im Bereich der
Gegenreformation bewegt, so muss darauf hingewiesen werden,
dass die geschilderte Dichotomie sich durch die gesamte
Theoriebildung hindurchzieht. Bereits Alberti erwähnt die opera
d'artista23, und auch Leonardo spricht im Traktat vom operare
l'arte24. Aus bestimmten, hier nicht näher zu erläuternden
Gründen ist das Problem im ausgehenden 16. Jahrhundert besonders

aktuell geworden, aber man könnte ebenso gut den Nachweis
antreten, dass es sich auch im Werk eines einzelnen Malern
verfolgen lasse, bei Tizian etwa, wo es unzweifelhaft Gemälde gibt,
die stärker der arte verpflichtet sind, und andere, wo das Gewicht
auf der opera-Seite liegt.

Worin — so muss die abschliessende Frage lauten — sollte der
Gewinn liegen, zwischen arte und opera, ars und opus zu
trennen? Abgesehen davon, dass es sich um ein geschmacksgeschichtliches

Phänomen handelt, scheint es — liegt man nicht
gänzlich falsch —, als impliziere diese Erkenntnis Konsequenzen
im methodischen Vorgehen der Kunstgeschichte. Denn es ist
naheliegend, dass ein Kunstwerk, das alle Züge des einen oder
anderen Falles zeigt, andere Fragen aufwirft. Um das banalste
Beispiel zu nennen : die gesamte Auftraggebergeschichte wird nur

23. L. B. Alberti, Deila Pictura libri tre, etwa S. 161.
24. Leonardo, Trattato della pittura, hg. von Ettore Camesasca, Milano,

1995, S. 79.



ARS UND OPUS 99

dann relevant, wenn sich das Kunstwerk nicht autoreferentiell
verhält.

Wie dem auch sei : es bleibt zu hoffen, dass mit dem Wenigen
etwas Licht auf einen überaus komplexen Sachverhalt geworfen
worden ist. Immerhin dürfte nun etwas klarer sein, warum etwa
1554 der Priester Frosino Lapini, Mitglied der Accademia del
Disegno in Florenz, angesichts eines Freskos von Vasari in so

arge Bedrängnis gerät, dass er schreibt: «Ma, se Dio mi guardi,
molto mi era malagevole il risolvermi, quai delle due lodare si do-

vesse, e per consequenza descrivere, o la gentil leggiadria e va-
ghezza dell'arte [...], ovvero il bello e nobil significato in tanta

opera [...]25. »

Axel Christoph Gampp

25. Brief Frosino Lapini an Antonio Gianfigliazzi vom 28. September
1554, in Giovanni Bottari und Stefano Ticozzi, Raccolta di lettere sulla
pittura, scultura ed architettura scritte da' piü celebri professori che in
dette arti fiorirono del secolo xv als xv//, 1, Milano 1822, Brief xxvi, S. 67f.
Zu deutsch : «Aber, Gott möge mir beistehe, ich weiss nicht recht, wie ich
aus der Zwickmühle komme, welches von beiden ich loben und folglich
auch beschreiben sollte : die liebliche Leichtigkeit und Schönheit der Kunst
[...] oder die schöne und erhabene Bedeutung in diesem Werk [...].»


	Ars und Opus : Kunstbegriff und Werkbegriff : Grundkategorien in der italienischen Kunst der frühen Neuzeit

