
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Victor Hugo et William Shakespeare

Autor: Jeanneret, Sylvie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870372

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870372
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VICTOR HUGO ET WILLIAM SHAKESPEARE

Dans son essai consacré à Shakespeare (1864), Victor Hugo développe
les caractéristiques fondatrices du drame moderne. Tout au long de ce
commentaire sur son prédécesseur, Hugo impose au lecteur la vision de sa

propre poétique, affirmée durant les années d'exil.

À l'origine, Victor Hugo devait écrire une préface pour la
traduction des œuvres complètes de Shakespeare, entreprise par son
fils François-Victor durant l'exil, plus précisément entre les
années 1859 et 1865. La préface en question paraîtra avec le dernier
volume de cette traduction, mais ne correspondra pas à l'essai
intitulé William Shakespeare, paru en avril 1864. Cet essai, considéré

par Hugo comme «le manifeste littéraire du xixe siècle»,
tient une place considérable dans ses divers textes critiques : le
William Shakespeare représente la somme des réflexions de l'auteur

durant l'exil et forme le pendant du volet métapoétique des
écrits des années 1820 à 1835. On trouve une ligne continue entre
ces différents textes et non une transformation décisive concernant

sa poétique; d'ailleurs, le dramaturge anglais est déjà cité
dans les textes datant du début de sa carrière littéraire (par
exemple dans la préface de Cromwell, 1827 ou la préface de
Marie Tudor en 1833). L'exil correspond à la véritable découverte
de Shakespeare par Hugo ; dans ses textes critiques publiés en
18341, il le cite, mais de façon plutôt formelle, comme la figure à

opposer aux classiques dans le combat des modernes défenseurs

1. Victor Hugo, «Littérature et philosophie mêlées», Œuvres
Complètes, Paris : Laffont, 1985, tome intitulé «Critique», [ci-après OC]



136 ÉTUDES DE LETTRES

du drame. Ce qu'il connaît de Shakespeare est faible et se réduit
sans doute à le lecture du Racine et Shakespeare de Stendhal
(1824). L'engagement total de son fils dans la traduction des

pièces du dramaturge anglais a fonctionné comme un révélateur.
La figure de Shakespeare est liée à la conception hugolienne du

drame romantique, qui se trouve au centre de son œuvre ; c'est à

mon sens l'une des raisons qui détermine Victor Hugo à consacrer
un long texte à celui qu'il considère comme le «père» du drame
moderne2.

Le créateur ou le génie

William Shakespeare est cité comme un modèle, mais défini en
termes d'équivalence et non en termes d'imitation. Le cheminement

réflexif du William Shakespeare cherche à montrer l'équilibre

des génies dans leur apport à la création. Chaque œuvre est à

comprendre telle quelle, établir un jeu de comparaison n'apparaît
en aucun cas pertinent pour saisir sa particularité.

Cet essai métapoétique ne s'intéresse pas à tisser une relation
entre deux écrivains, mais à considérer la littérature comme un
processus d'évolution dans lequel chaque créateur trouve une
place sans qu'il faille nécessairement le comparer à d'autres. Égaler

plutôt que comparer. Le William Shakespeare développe une
vision historique de l'écriture, basée sur une chaîne de créateurs
uniques et inimitables.

Avant de parcourir la chaîne des créateurs, Victor Hugo pose
une définition de l'Art qui lui permet de remonter à l'origine de

toute création :

Nous disons l'Art comme nous disons la Nature; ce sont là
deux termes d'une signification presque illimitée. Prononcer
l'un ou l'autre de ces mots, Nature, Art, c'est faire une évocation,

c'est extraire des profondeurs l'idéal, c'est tirer l'un des
deux grands rideaux de la création divine. [...] L'Art est la
branche seconde de la Nature. / L'Art est aussi naturel que la
Nature3.

2. Pour la notion de paternité, lire le chapitre consacré à Hugo lecteur de

Shakespeare dans Bruno Clément, Le Lecteur et son modèle, Paris : PUF,
1999. Ce livre développe l'acte du commentaire (l'énarration), en orientant
sa lecture d'après les rapports père/fils, sans intégrer le William
Shakespeare dans l'œuvre de Hugo, aspect que je privilégie ici.

3. Victor Hugo, William Shakespeare, OC, p. 261.



VICTOR HUGO ET WILLIAM SHAKESPEARE 137

D'où un syllogisme énorme : si l'art est la branche seconde de
la Nature et si Dieu a créé la nature alors Dieu crée aussi l'art.
Hugo ne recule jamais devant l'énormité ou la démesure ; il dit en
effet, «Dieu crée l'Art par l'homme. Il a un outil, le cerveau
humain. » Et plus loin :

Dieu n'a pas fait ce merveilleux alambic de l'idée, le cerveau de

l'homme, pour ne point s'en servir. Le génie a tout ce qu'il lui
faut dans son cerveau. [...] La racine plonge dans la terre; le
cerveau plonge en Dieu. [...] Et constatons que l'œuvre des
génies est du surhumain sortant de l'homme4.

Selon Victor Hugo, le génie tire son origine de Dieu, de même
l'art est le fruit d'une inspiration surhumaine ; la deuxième partie
reprend cette conception en soulignant l'équivalence entre le
poète, créateur doué d'inspiration, et Dieu, créateur des origines
du monde: «Ce maniement de l'âme humaine semble une sorte
d'égalité avec Dieu5».

La région des Égaux

Mythifier l'acte créateur fait partie de l'esthétique romantique,
mais permet à Hugo de parler dans un deuxième temps de la «
région des Égaux», proposant ainsi une vision historique de la création

dominée par le terme d'égalité. Égalité dans l'immensité.
«Le chef d'œuvre est adéquat au chef d'œuvre». Un catalogue?
Hugo ne s'en prive pas : les plus significatifs pour l'œuvre hugo-
lienne sont sans doute Eschyle, Dante, Rabelais, Cervantes,
Shakespeare, Beethoven. Remarquons que le compositeur
Beethoven apparaît seul pour représenter le xixe siècle6. On
comprend tout de même la modestie de Hugo qui évite de s'autociter,
parade purement formelle qui n'a pas empêché les critiques de

l'époque de se déchaîner contre cet essai, trop évidemment une
défense masquée de sa propre poétique.

4. Ibid., p. 263.
5. Ibid., p. 353-4.
6. Cette liste est à rapprocher du poème des Contemplations, «Les

Mages» (vi, 23), 1856. Les mages (soit les poètes, génies, voyants,
prophètes...) que Hugo cite sont les suivants : Homère, Moïse, Eschyle, Milton,
Shakespeare, Archimède, Euclide, Copernic, Thalès, Pythagore,
Aristophane, Lucrèce... un inventaire dont on ne peut citer tous les noms.
Pour l'époque moderne, Mozart, Gluck, Beethoven, Voltaire. On peut lire à

ce sujet le chapitre consacré à Hugo dans Paul BÉNICHOU, Les Mages
romantiques, Paris : Gallimard, 1988.



138 ÉTUDES DE LETTRES

L'équivalence Shakespeare/Hugo est par ailleurs validée dans
une des séances des tables tournantes: le 27 janvier 1854,
Shakespeare dialogue avec les participants que sont Victor Hugo,
Guérin, Charles et Mme Hugo. Dans les vers attribués à

Shakespeare, on peut retenir l'expression suivante: «Quand je
fais Juliette et Dante Béatrice / Quand je fais mon roi Lear et vous
vos Triboulets [...]». De même, le 3 février, les propos de

Shakespeare rappellent les équivalences que Hugo établit entre
les différents artistes : « Créons créons soyons la phalange
indomptée / Molière fait Tartuffe et je fais Iago. / Aujourd'hui
Phidias et demain Prométhée, / Aujourd'hui moi, Shakespeare, et
demain toi, Hugo7».

Pourtant, il ne s'agit pas de réduire le William Shakespeare à

une autoproclamation du génie hugolien. Hugo y exprime d'abord
sa foi en l'homme et en sa capacité, toujours renouvelée, de
mettre à jour des œuvres. La réflexion de Hugo s'inscrit dans une
conception dynamique de l'histoire, le progrès existe dans le sens
où la création ne peut pas être limitée, étant infinie par nature. De
même on parle volontiers de démesure pour son œuvre et sa pensée,

mais je pense qu'on peut interpréter cette caractéristique
comme la volonté de ne pas s'enliser dans le passé en empruntant
ou imitant des formes désormais dépassées.

Le progrès se définit par l'œuvre qui se fait indépendamment
d'une autre, sans modèle particulier et qui obéit à son propre
langage. On pourrait parler d'une œuvre toujours recommencée,
comme lui-même parle de « génies recommençants » qui

surgissent à toutes les crises décisives de l'humanité; ils résument

les phases et complètent les révolutions. [...] La troisième
grande crise humaine est la Révolution française ; c'est la
troisième porte énorme de la barbarie, la porte monarchique, qui se
ferme en ce moment. Le dix-neuvième siècle l'entend rouler sur
ses gonds. De là, pour la poésie, le drame et l'art, l'ère actuelle,
aussi indépendante de Shakespeare que d'Homère8.

7. «Les Tables tournantes de Jersey», Œuvres complètes, Lausanne : Ed.
Rencontre, 1968, p. 365 et 381.

8. V. Hugo, «William Shakespeare», p. 283. Homère et Shakespeare ont
fermé «les deux premières portes de la barbarie», soit la porte antique et la
porte gothique.

9. Ibid., p. 289.



VICTOR HUGO ET WILLIAM SHAKESPEARE 139

D'où la conclusion du livre n:
Ces suprêmes génies ne sont point une série fermée. L'auteur de
Tout y ajoute un nom quand les besoins du progrès l'exigent9.

En habile rhétoricien, Hugo sait ménager les effets et condense
à la fin des chapitres ses phrases-formules, donc à des endroits
décisifs pour la démarche du lecteur. Le dernier fragment du livre
m (soit i, m, 5) se termine sur une négation du concept de
décadence. La comparaison entre poésie et océan, l'un des comparants
privilégiés par Hugo, exprime avec efficacité son idée :

La poésie est élément. Elle est irréductible, incorruptible et ré-
fractaire. Comme la mer, elle dit chaque fois tout ce qu'elle a à

dire ; puis elle recommence avec une majesté tranquille, et avec
cette variété inépuisable qui n'appartient qu'à l'unité10.

Le mouvement des vagues exprime à la fois la répétition (la
chaîne des créateurs) et le caractère unique du génie. Ce mouvement

de l'océan, recommencement d'un même qui est pourtant
autre, traduit la conception historicisante du génie hugolien. Plus
loin, c'est avec une exclamation suivie d'une phrase nominale de

type énumératif que Hugo affirme son refus du concept de
décadence :

Non Ni décadence, ni plagiat, ni répétition, ni redite. Identité
de cœur, différence d'esprit; tout est là. [...] Tout recommence
avec le nouveau poète, et en même temps rien n'est
interrompu11.

Et de conclure le fragment sur le raisonnement suivant, qui
nous semble dépasser le concept romantique de « génie» pour
anticiper sur la modernité d'un Rimbaud par exemple :

Écartons tout ce qui peut déconcerter les audaces et casser les
ailes ; l'art est un courage ; nier que les génies survenants puissent

être les pairs des génies antérieurs, ce serait nier la
puissance continuante de Dieu.
Oui, et nous revenons souvent, et nous reviendrons encore, sur
cet encouragement nécessaire ; stimulation, c'est presque création

; oui, ces génies qu'on ne dépasse point, on peut les égaler.
Comment
En étant autre12.

10. Ibid., p. 302.
11. Ibid., p. 303.
12. Ibid.



140 ÉTUDES DE LETTRES

L'artiste, libre devant la création, bâtit son œuvre en deçà des

modèles; on ne peut pas regretter le manque d'influence d'un
génie sur un autre. Il s'en prend à deux critiques, Guizot et
Chaudesaigues, qui déplorent le peu d'influence de Shakespeare
sur le théâtre du xixe siècle ; position intenable, car on peut admirer

mais jamais refaire. Hugo règle la question par une de ses
formules lapidaires : «Une des grandeurs de Shakespeare, c'est son
impossibilité d'être modèle13».

Dans la Préface de Cromwell (1827) déjà, le premier texte mé-
talittéraire important de Hugo, les mentions accordées au dramaturge

anglais soulèvent le problème de l'imitation; Hugo écrit:
« Que le poète se garde surtout de copier qui que ce soit, pas plus
Shakespeare que Molière, pas plus Schiller que Corneille14».

Pourquoi Shakespeare

Dans la Partie II, Hugo entreprend une lecture attentive de
l'œuvre shakespearienne : il y distingue plusieurs éléments que la
critique a bien entendu aussitôt mis en relation avec son œuvre.
Tout d'abord, un chapitre sur l'antithèse shakespearienne, une des

caractéristiques générales du génie selon Hugo et définie comme
le «phénomène de la réflexion double», «c'est-à-dire la faculté
souveraine de voir les deux côtés des choses15».

Autre caractéristique, trop souvent critiquée soit chez
Shakespeare soit chez Hugo, la démesure, qualifiée ici de « grandeur

»:

La sobriété en poésie est pauvreté ; la simplicité est grandeur.
[...] L'opulence, la profusion, l'irradiation flamboyante, peuvent

être de la simplicité. Le soleil est simple. [...] Cette sim-
plicité-là, on le voit, ne ressemble point à la simplicité
recommandée par Le Batteux, l'abbé d'Aubignac et le père
Bouhours. Quelle que soit l'abondance, quel que soit l'enchevêtrement,

même brouillé, mêlé et inextricable, tout ce qui est vrai
est simple16.

Il paraît naturel de relier ces qualités de l'œuvre shakespearienne

à celle de Hugo ; il y a néanmoins deux caractéristiques,

13. Ibid., p. 385.
14. Victor Hugo, Préface de Cromwell, OC, tome intitulé «Critique»,

p. 24.
15. V. Hugo, William Shakespeare, p. 345.
16. Ibid., p. 350.



VICTOR HUGO ET WILLIAM SHAKESPEARE 141

évoquées par la suite, qui me semblent encore davantage
représentatives de la démarche qui tend à lire ce texte comme une mé-
tapoétique avant tout hugolienne : Shakespeare « sacrifie à la
canaille», et d'autre part il représente le plus grand auteur du
« drame moderne ».

«L'auteur de Hamlet "sacrifie à la canaille". Si quelque chose
est grand, c'est cela17». Cette affirmation est double, contenant
deux aspects, l'un formel, l'autre lié au problème de la réception.
Le mélange des genres est une question déjà réglée dans la
Préface de Cromwell (esthétique du grotesque); celle du public
est bien entendu primordiale, dès les débuts de l'œuvre théâtrale
de Hugo, dans la tentative de celui-ci de se créer un public sur
mesure, autant élitaire que populaire. Pour le Hugo des années
1860, alors résolument républicain, l'œuvre tout entière sera
destinée avant tout au peuple. Hugo aborde en quelque sorte le
problème sur le plan esthétique dans les années 1830 (le destinataire
du drame romantique) puis humanitaire dès l'exil (Les
Misérables, L'Homme qui rit...).

L'œuvre de Shakespeare agit comme un défi sur l'auteur des
Misérables. Comme lui-même le répète, s'il n'y a pas imitation, il
y a stimulation; de plus (et malgré ce qu'il peut en réfuter), il
existe des points communs qui garantissent la validité de la
démarche créatrice hugolienne :

- l'œuvre de Shakespeare est écrite dans une langue très riche,
qualité partagée par l'écriture de Hugo, qui puise dans tous les
lexiques possibles18.

- c'est une langue de la démesure, de l'hyperbole, comme celle
de Hugo.

- dans les deux œuvres on trouve une prédilection pour les
images de l'eau, en particulier de l'océan.

- Hugo, comme son illustre modèle, commet l'audace de
«sacrifier à la canaille».

Ces différents points, peut-être par trop évidents, se dégagent
aisément du texte offert comme hommage à Shakespeare.

Une des raisons de l'admiration enthousiaste qui lie Hugo à

l'écrivain anglais me semble être plus simple et à la fois plus
complexe: Shakespeare est considéré par Hugo comme l'initia-

17. Ibid., p. 386.
18. Hugo lisait mal l'anglais, mais suffisamment pour parcourir l'œuvre

de Shakespeare et la traduire avec l'aide de son fils François-Victor.



142 ÉTUDES DE LETTRES

teur du drame, réunissant la tragédie à la comédie. On peut citer à

ce sujet la préface de Ruy Blas (1838): «[...] le drame tient de la
tragédie par la peinture des passions, et de la comédie par la peinture

des caractères. [...] Corneille et Molière existeraient
indépendamment l'un de l'autre, si Shakspeare n'était entre eux,
donnant à Corneille la main gauche, à Molière la main droite. De
cette façon les deux électricités opposées de la comédie et de la
tragédie se rencontrent, et l'étincelle qui en jaillit, c'est le
drame19». La relation étroite que l'on pourrait établir entre les
deux créateurs se noue autour de la notion de drame, qui joue un
rôle décisif dans la conception littéraire de Hugo.

Le roman « dramatique »

Dans le chapitre intitulé «Shakespeare l'ancien» (i, iv, 1),
Hugo esquisse une histoire du théâtre en partant d'Eschyle et du
drame ; véritable éloge qui attribue au drame le qualificatif
d'immensité, «en ce qu'«il passe la mesure» et en ce qu'il peut, sans
perdre la beauté, perdre la proportion » dit Hugo20.

Ce qui caractérise au mieux le drame, c'est le glissement
possible entre le genre dramatique et le genre romanesque :

Le drame a tous les horizons. Qu'on juge de sa capacité. L'épopée

a pu être fondue dans le drame, et le résultat, c'est cette
merveilleuse nouveauté littéraire qui est en même temps une
puissance sociale, le roman. L'épique, le lyrique et le dramatique

amalgamés, le roman est ce bronze. [...] Tel est l'élargissement

possible du drame21.

Le drame se trouve au cœur de la poétique hugolienne, et ceci
dès les débuts de son œuvre. Je pense à la parole dramatique
avant tout. Jusque dans les années 1840, Hugo écrit de
nombreuses pièces qui rencontrent un accueil mitigé du public et hostile

de la censure22. Il va quasiment renoncer au genre dramatique
pour se concentrer sur la politique — ceci jusqu'en 1851, date de

l'exil —, sur le roman également. La parole romanesque, soumise
à l'influence d'une parole dramatique mais aussi de la parole po-

19. V. Hugo, Ruy Blas, OC, tome intitulé «Théâtre il», p. 4.
20. V. Hugo, William Shakespeare, p. 306.
21. Ibid., p. 305-6.
22. Malgré le succès de Hernani et de Lucrèce Borgia, Hugo dut se battre

pour chaque pièce afin de l'imposer à la censure puis au public, et l'échec
des Burgraves (1843) semble l'avoir déterminé à renoncer au théâtre.



VICTOR HUGO ET WILLIAM SHAKESPEARE 143

litique23, est d'ailleurs sujette à une mise en scène qui rappelle le
théâtre. Il faut peut-être revenir sur les premiers écrits réflexifs de

Hugo qui, très tôt, parlent du «roman dramatique». Dans un texte
publié en 1823 dans la Muse française, intitulé «Sur Walter
Scott», Hugo analyse Quentin Durward, un roman à succès de
l'écrivain écossais. Les qualités du romancier sont ainsi décrites :

substituer au roman narratif et au roman épistolaire ce qu'il
appelle le roman dramatique,

soit un long drame, où les descriptions suppléeraient aux
décorations et aux costumes, où les personnages pourraient se

peindre par eux-mêmes, et représenter, par leurs chocs divers et
multipliés, toutes les formes de l'idée unique de l'ouvrage. [...]
Ayant à votre disposition les ressorts pittoresques, et en quelque
façon magique, du drame [...] vous pourrez profiter de ces traits
profonds et soudains, plus féconds en méditation que des pages
entières, que fait jaillir le mouvement d'une scène, mais qu'exclut

la rapidité d'un récit24.

L'idéal formel poursuivi par Hugo, et qu'il découvre en partie
chez un romancier puis chez un dramaturge, tous deux d'origine
anglophone, semble être le drame qu'il élargit à la littérature dans
son ensemble. On pourrait trouver de nombreux exemples du rôle
important joué par le drame dans ses romans ; je pense à
différentes scènes des Misérables, des Travailleurs de la Mer ou de
L'Homme qui rit. J'ai cité des œuvres de l'exil : en effet, Hugo n'a
alors plus l'occasion de faire jouer de pièces, et l'écriture du
théâtre se résout aux quelques pièces qui ne seront ni représentées
ni publiées de son vivant et réunies sous le titre de Théâtre en
liberté en 1886 (parmi les plus connues, Mangeront-ils ou Mille
francs de récompense).

Le roman, genre protéiforme, devient en quelque sorte le lieu
de tous les possibles. Citons les projets de préface de L'Homme
qui rit (1869), restés à l'état préparatoire; le drame apparaît le
terme clé de l'idéal romanesque de Victor Hugo. Dans un projet
de préface, daté de 1868, et signé en ces termes, «après l'interdiction

de Ruy Blas », il est écrit ceci :

23. Élu à la Chambre des pairs en 1846, à l'Assemblée constituante entre
1848-49, puis député à l'Assemblée législative de 1849 à 1851.

24. «Sur Walter Scott. A propos de Quentin Durward», OC, tome intitulé
«Critique», p. 149.



144 ÉTUDES DE LETTRES

Il y a deux sortes de drame: le drame qu'on peut jouer et le
drame qu'on ne peut pas jouer. Ce dernier participe de l'épopée.
Aux personnages humains il mêle, comme la nature elle-même,
d'autres personnages, les forces, les éléments, l'infini,
l'inconnu.

Celui qui écrit ces lignes a fait de ces deux sortes de drame. Les
drames du premier genre sont: Hernani, Ruy Blas, Les
Burgraves, etc. Les drames du second genre sont: Le Dernier
Jour d'un Condamné, Claude Gueux, N.D. de P., Les
Misérables, Les Travailleurs de la mer, et ce livre, L'Homme
qui rit. On a interdit le théâtre aux premiers. On ne peut l'interdire

aux seconds.
À ce drame-là, on ne ferme point le théâtre. Il échappe aux
censures et aux polices25.

Il fallait citer ce texte préfacier pour comprendre le rôle que
joue le concept de drame dans la pensée créatrice de l'auteur;
dans divers fragments rédigés en 1868 également, Hugo le
mentionne à deux reprises : «Dans l'intention de l'auteur, ce livre est
un drame»; revendication qu'on retrouve un peu plus loin dans le
brouillon : « De là ce livre, qui est, comme tous ses autres romans,
un essai de drame hors des proportions humaines ».

Si l'on peut constater l'absence de rapprochements intertextuels,

au sens strict du terme, entre les œuvres de Hugo et
Shakespeare, le drame shakespearien a permis à Hugo de
développer ce qu'il nomme le «roman dramatique», situé dans le
prolongement du «mélange des genres» qui fonde sa poétique
dramatique en 1827.

En lisant Shakespeare, Hugo se considère comme son égal, ou
plutôt il le considère comme son égal dans la création. Les artistes
créent leurs précurseurs : en écrivant son texte en hommage à

Shakespeare, Hugo fait acte de «misreading», au sens où l'entend
Harold Bloom dans son livre, The Anxiety of Influence26: il le lit
volontairement mal pour mieux se définir en tant que «strong
poet». N'oublions pas que, dans l'essai de Bloom, Hugo est cité,
aux côtés de Rousseau, comme le grand poète de la France, et

qu'il est qualifié, avec Milton et Goethe, de «strongest post-
Enlightenment poets [s/c] ». La relation tissée entre les deux dra-

25. L'Homme qui rit, Paris : Garnier-Flammarion, p. 399.
26. Cf. Harold Bloom, The Anxiety of Influence - A Theory of Poetry,

Oxford : Oxford University Press, 1973, pages citées : 56, 71 et 72.



VICTOR HUGO ET WILLIAM SHAKESPEARE 145

maturges ne peut certes pas être comprise en terme d'intertextua-
lité dans son sens le plus strict, et si l'on parle d'influence,
prenons-la d'après la définition donnée par Harold Bloom : «This is
indeed just "something that happens"».

La métapoétique du William Shakespeare est bien entendu dictée

par la propre œuvre de Hugo: c'est en effet comme si la
somme gigantesque de ses écrits correspondait à un immense in-
tratexte inépuisable. Cette autonomie de l'œuvre hugolienne
pourrait être d'ailleurs comparée (j'utilise le mot avec prudence)
à un monstre comme la pieuvre, telle que décrite dans les
Travailleurs de la mer, roman que Hugo écrivait en parallèle avec
le William Shakespeare et publié en 1866. Pourtant cette image
apparaît comme conséquence des réflexions de Hugo, dans cet
essai et d'autres textes théoriques. L'écrivain est comme un
monstre en action, qui s'empare de tout, le dévore, le digère, et, là
est la différence, le remodèle à sa manière, selon son langage27.
On devrait parler d'un énorme palimpseste, image plus proche de
l'écriture et de l'art, où chaque couche cache une autre couche,
sorte de répertoire gigantesque d'un intertexte autonome, qui ne
doit craindre que sa propre démesure.

Ce qui fait sens pour le lecteur de son œuvre, c'est de lire Hugo
dans Hugo.

Sylvie Jeanneret
Université de Saint-Gall

27. Dans ce contexte, il me paraît utile de signaler le célèbre dessin de
Hugo, réalisé en 1866 également, qui présente une pieuvre dont les tentacules

forment les initiales V.H. (Conservé à Paris, Bibliothèque nationale de

France).


	Victor Hugo et William Shakespeare

