
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Sacré Charlemagne !

Autor: Corbellari, Alain / Métraux, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870370

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870370
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SACRÉ CHARLEMAGNE

Le Charlemagne de Girart d'Amiens (23'348 vers qui attendent depuis
sept siècles leur editio princeps) représente l'aboutissement de trois cents
ans d'épopée française consacrée au grand empereur d'Occident: c'est ce
chemin que l'on parcourt ici dans ses grandes lignes, en tentant de montrer
comment dans cet intervalle évoluent conjointement la figure légendaire du
personnage titre, le statut de l'auteur médiéval et les relations parfois
conflictuelles de la société féodale à son double littéraire.

Par sa fameuse distinction entre «matières» «de Bretagne»,
« de Rome » et « de France », le trouvère artésien du début du xme
siècle Jean Bodel mettait bien en évidence l'opposition à la fois
politique et culturelle des trois empires entre lesquels se partageait

l'imaginaire des auteurs du Moyen Age1. Et si la tradition
«romaine» revêtait dans ce système un aspect quelque peu marginal,

les traditions « bretonne » et « française » ont en revanche été
à l'origine de deux immenses courants littéraires qui, aujourd'hui
encore, ne sont pas totalement taris et se sont respectivement
construits autour des deux figures royales d'Arthur et de

Charlemagne, à l'analyse comparée desquelles Dominique Boutet
a d'ailleurs consacré une étude importante2. Des parallèles
indéniables unissent en effet ces deux rois dans la littérature et la
culture médiévales : tous deux restaurent à leur manière 1' Imperium
romain, tous deux sont censés revenir un jour recouvrer leur
propre empire et exaucer les espoirs eschatologiques de leurs

1. Jehan Bodel, Chanson des Saisnes, v. 1-11.
2. Dominique Boutet, Charlemagne et Arthur ou le roi imaginaire,

Paris : Champion, 1992.



112 ÉTUDES DE LETTRES

peuples fidèles, tous deux, enfin, apparaissent plus comme les
garants, par leur identification à l'univers qu'ils régissent, que
comme les protagonistes même de l'aventure: ils sont ceux à la
cour de qui les choses peuvent advenir, mais n'occupent
qu'exceptionnellement le devant de l'action. De là leur évolution vers
des personnages de plus en plus passifs (que l'on songe à l'Arthur
faible et indécis du Perceval de Chrétien de Troyes) ou carrément
négatifs: c'est éminemment le cas du Charlemagne irascible et
violent mis en scène par les chansons de geste dites du cycle «des
barons révoltés ».

La présente communication prend prétexte, pour évoquer les
avatars de la figure du grand empereur franc, de l'édition en
cours3 du gigantesque Charlemagne de Girart d'Amiens, texte du
début du XIVe siècle que l'on juge généralement avec sévérité et
au sujet duquel le grand maître des études médiévales françaises
de la fin du siècle dernier, Gaston Paris, avait cru pouvoir affirmer

voici un siècle qu'il était «inédit et ne sera jamais publié4»,
mais qui n'en représente pas moins l'aboutissement de toute la
tradition épique en ancien français sur Charlemagne, en même
temps qu'un maillon essentiel de la survie littéraire de son
personnage.

Très tôt, antérieurement même aux premiers textes littéraires
connus, si l'on en croit le témoignage fragmentaire des résumés
latins des Xe et XIe siècles, que sont le « fragment de la Haye » et la
Nota Emilianense5, deux familles épiques se sont partagé les
faveurs des jongleurs : Roland, Olivier et les pairs autour de

Charlemagne d'une part, Guillaume d'Orange et son lignage
d'autre part. Ces héros sont ceux-là mêmes des deux premières
chansons de geste connues : la Chanson de Roland et la Chanson
de Guillaume, dont les plus anciennes versions que nous connaissions

étaient presque certainement déjà chantées au moment de la
Première Croisade. Ces deux œuvres partagent exemplairement le
champ de l'épopée française en deux chronotopes tout à fait dis-

3. Daniel Métraux, Edition du Charlemagne de Girart d'Amiens, thèse,
Lausanne, 2000.

4. Gaston Paris, Histoire poétique de Charlemagne, Paris : Franck,
1865, p. 95.

5. Voir à ce sujet le classique de l'hypothèse «traditionaliste» de la
genèse de l'épopée française: Ramon Menendez Pidal, La Chanson de
Roland et la tradition épique des Francs, Paris : Picard, 1960 (original espagnol

: 1959).



SACRÉ CHARLEMAGNE 113

tincts : la première est un épisode de la conquête de l'Espagne par
Charlemagne et montre le vieil empereur grand jusque dans les

plus terribles revers ; la seconde illustre au contraire l'incapacité
et l'indignité du successeur de Charlemagne, Louis le Pieux, dont
Guillaume se pose comme le protecteur et le substitut dans
l'héroïsme; un de nos jeunes collègues genevois, Wagih Azzam,
glosait, non sans à-propos, le surnom de Guillaume « au court nez »

en Guillaume «couronné6».
Deux époques, deux visions du pouvoir central. Ce contraste

entre un «bon» et un «mauvais» empereur allait se compliquer
avec la dépréciation progressive du personnage de Charlemagne,
suite, très probablement, à la brusque accélération du processus
de centralisation de la monarchie capétienne par Philippe
Auguste: sous l'influence d'une grande noblesse inquiète pour
ses privilèges apparaît alors, vers la fin du XIIe siècle, un troisième
groupe de chansons mettant en scène un pouvoir fort mais tyran-
nique, auquel Charlemagne prête son nom ; on lit aussi parfois
dans ces textes le nom de Charles Martel, mais il est difficile de
savoir si les jongleurs faisaient toujours une claire différence
entre le premier empereur franc et son grand-père. C'est vers cette
époque que Bertrand de Bar-sur-Aube distinguera «trois gestes en
France la garnie7»: celle «des rois de France», celle «de Garin de

Monglenne» (c'est-à-dire celle de Guillaume, dont Garin est l'ar-
rière-grand-père) et celle «de Doon» (de Mayence, père entre
autres de Girart de Roussillon, et d'Aymon de Dordonne, dont les

«quatre fils» sont davantage connus). En termes de narratologie,
ces trois «gestes» désignent d'abord les actants principaux du
drame épique : le souverain, le vassal fidèle et le traître, schéma
parfaitement illustré par la Chanson de Roland, à travers les
personnages de Roland (neveu de Charlemagne), d'Olivier (petit-fils
de Garin) et de Ganelon (petit-fils de Doon), dont la distribution
montre exemplairement l'identification médiévale de la naissance
et de l'essence.

La production épique se diversifiera au cours du XIIIe siècle,
donnant naissance à des embranchements nouveaux sans rapport
direct avec les anciennes «gestes», allant, pour certains, du côté
du merveilleux (Huon de Bordeaux), pour d'autres, vers l'histoire

6. À paraître dans les Actes du xive Colloque International de la Société
Rencesvals, Naples, 1997.

7. Bertrand de Bar-Sur-Aube, Girart de Vienne, v. 11.



114 ÉTUDES DE LETTRES

contemporaine (cycle de la Première Croisade), et se poursuivra
pendant une bonne partie du xive sous sa forme archaïque en
décasyllabes ou en alexandrins, avec strophes inégales (les laisses)
rimées (rappelons que les plus anciennes étaient assonancées): Du
Guesclin aura encore l'honneur de s'en voir consacrer une8. Au
total, une centaine de textes conservés et un nombre inappréciable
de chansons perdues dont, pour une dizaine, subsistent quelques
fragments. Nous en resterons ici à celles qui intéressent directement

Charlemagne.
Aucun genre littéraire du Moyen Âge n'est plus directement lié

aux fluctuations de l'histoire que la chanson de geste: sans en
faire un baromètre infaillible des transformations idéologiques du

temps — trop d'incertitudes restent quant à la datation des textes
et l'on ne saurait sans cuistrerie totalement négliger la part
proprement littéraire — on peut néanmoins déchiffrer à travers elle
des composantes capitales de l'imaginaire royal médiéval. À cet
égard, la pérennité de la figure de l'empereur «à la barbe fleurie»
(qui, selon toute vraisemblance, ne porta jamais que la moustache)

est évidemment liée à la nostalgie de Y imperium universel
qui domina l'histoire occidentale de manière ininterrompue au
moins d'Alexandre le Grand à la chute de l'Union Soviétique, les
États-Unis ayant sans doute de nos jours imposé un nouveau
modèle qui balaie d'un coup deux millénaires de politique territoriale

: mais c'est là une autre histoire.
Ernst Kantorowicz, à propos de Frédéric il de Hohenstaufen9,

et Jean Delumeau, dans son histoire des utopies eschatologiques
de la fin du Moyen Âge et du début de la Renaissance10, ont montré

que les espoirs messianiques des médiévaux avaient toujours
été liés à l'attente d'un souverain providentiel dont le modèle restait

Charlemagne (relayé ou concurrencé en Allemagne par
Frédéric Barberousse, qui, lui aussi, attendrait, à l'intérieur d'une
montagne, le moment de revenir parmi son peuple); ainsi Charles
vin, au moment des guerres d'Italie, puis bien sûr Charles Quint
tirèrent-ils parti de leur illustre prénom.

8. On lira une bonne synthèse sur l'évolution de l'épopée médiévale dans
Dominique Boutet, La Chanson de geste, Paris : PUF, 1993.

9. Ernst Kantorowicz, Kaiser Friedrich der Zweite, München/Düsseldorf:

Verlag Küpper-Bondi, 1927.
10. Jean Delumeau, Une Histoire du paradis, Paris : Fayard, 1993, p. 2-

95.



SACRÉ CHARLEMAGNE 115

En France, celui-ci avait disparu avec les Carolingiens : les
Philippe étaient des nouveaux venus et les Louis étaient handicapés

par le souvenir du pâle fils de Charlemagne ; si Louis vi
n'avait pas manqué d'énergie, osant le premier dompter les
barons rebelles de l'Île-de-France, son fils Louis vu ne fut pas
surnommé par hasard «le Jeune», et il est très probable que, bien
que l'anecdote soit sans doute plus ancienne, la chanson du
Couronnement de Louis, première branche de la geste de
Guillaume soit, dans la version qui a été conservée, contemporaine

de son règne: on y trouve en effet un trop jeune roi
couronné du vivant de son père et qui, hésitant à s'emparer de la
couronne, se la ferait voler par un baron ambitieux si Guillaume
n'intervenait soudain de manière musclée pour le rappeler à son
devoir. Or, si Louis le Pieux fut effectivement couronné un an
avant la mort de son père, il avait alors trente-cinq ans et la
cérémonie ne fut troublée par aucun incident ; certes l'événement
historique source peut tout aussi bien être le couronnement de Louis
comme roi d'Aquitaine, à l'âge de trois ans en 781, puisqu'il eut
comme protecteur le prototype historique du Guillaume épique,
mais dans les deux cas la distance du texte littéraire à la réalité
reste considérable. Et Louis vu était bel et bien dans la situation
de faiblesse que nous raconte la chanson au moment de son
couronnement anticipé (la tradition avait été reprise par les
Capétiens, par précaution politique, car la monarchie était héréditaire

de fait plus que de droit); on croit même savoir que son père
Louis vi fut fort inquiet pour l'avenir de sa dynastie".

Il serait tentant de lier l'espèce d'interdit qui pesait sur le
prénom de Charles chez les Capétiens et la dépréciation dont la
figure du grand empereur fut progressivement victime : déjà la
chanson du Pèlerinage de Charlemagne, que certains dateraient
même d'avant 1150, faisant d'elle une des premières chansons de

geste conservées, présentait un Charlemagne plus badin, voire
ridicule, que solennel. Cette hypothèse, de surcroît, s'accorderait
bien avec le fait que la chanson de geste qui, sans aucun doute,
magnifie le plus la figure du vieil empereur, le Charlemagne de
Girart d'Amiens, a été écrite à l'instigation de Charles de Valois,
frère de Philippe le Bel et prétendant au trône allemand. La que¬

ll. Voir sur cet épisode les pages anciennes mais lumineuses de Jean
Frappier, Les Chansons de geste du cycle de Guillaume d'Orange, I, Paris :

SEDES, 1955.



116 ÉTUDES DE LETTRES

relie des Valois et des derniers Capétiens directs, librement
immortalisée par Maurice Druon dans Les Rois maudits, n'est pas
sans analogies, quoiqu'il s'y soit déployé moins de violence, avec
celle qui, à la fin du même xive siècle, aboutit, en Angleterre, à la
victoire des Lancastre sur les Plantagenêt. Dans les deux cas, ce
sont, plus que deux conceptions du pouvoir, deux modes d'être de

la noblesse, presque deux civilisations, qui s'opposent. Certes,
s'il est facile de mesurer les conséquences du changement dynastique

en Angleterre — rien de moins que le remplacement à la
cour du français par l'anglais — force est de constater que
l'avènement des Valois en France n'eut pas un impact culturel comparable.

Cependant, même s'il peut paraître quelque peu grotesque
de comparer le piètre Girart d'Amiens à Chaucer, ces poètes n'en
sont pas moins tous deux au service d'un projet politique. Il est
vrai que Chaucer, n'ayant pour servir sa cause qu'à écrire dans sa

langue maternelle, restait maître de ses idées, alors que Girart
peut se poser comme le prototype de l'écrivain à gages. De ses

trois ouvrages connus, trois monstres qui font de lui l'auteur
sinon le plus prolifique (dans le sens où l'on distinguerait par ce
terme le nombre d'œuvres différentes nées de sa plume), du
moins le plus abondant de la littérature en ancien français, le
Charlemagne (23'348 vers) est le dernier et couronne sans doute
une carrière passée à courir les mécènes, puisque le roman arthu-
rien Escanor (25'936 vers), écrit vers 1280, est dédié à Aliénor de

Castille, descendante de la comtesse de Champagne qui, un siècle
auparavant, avait accueilli Chrétien de Troyes, et que le roman
merveilleux de Meliacin (19'159 vers, inspiré de l'histoire du
cheval d'ébène des Mille et Une Nuits) semble dédié à Gaucher de

Chatillon, sénéchal de Philippe le Bel12.

Après la matière de Bretagne et l'Orient, rien ne semblait
prédisposer Girart à retravailler la vieille « matière de France », sinon
une réputation sans doute solide d'auteur appréciablement stipendié.

Les conclusions de l'examen du texte en vue de sa toute
prochaine editio princeps nous poussent à mettre en avant un
faisceau de faits qui rendent très probable l'écriture du

12. Voir Antoinette Saly, «Les Destinataires du roman de Meliacin»,
Travaux de Linguistique et de Littérature, XIX, 2 (1981), p. 7-16.

13. Nous nous distançons quelque peu de l'opinion d'Antoinette Saly,
«La Date du Charlemagne de Girart d'Amiens», Au Carrefour des routes
d'Europe: La Chanson de geste, Aix-en-Provence : CUER-MA, 1987, il
(Senefiance 21), p. 975-81.



SACRÉ CHARLEMAGNE 117

Charlemagne dans les premières années du XIVe siècle, plus
précisément entre 1301 et 130313, la première de ces deux dates voyant
à la fois le mariage de Charles de Valois avec Catherine de
Courtenay, héritière du trône latin de Constantinople, son obtention

d'un clair soutien du pape dans ses entreprises politiques et,
corollairement, une trêve relative de la querelle de son frère
Philippe le Bel avec Boniface vin. Une conjonction aussi favorable

ne se produira plus guère et, malgré l'autorisation donnée,
en 1304, d'organiser la croisade, les expéditions italiennes de
Charles de Valois terniront sa réputation (on se souvient que
Dante le présente comme un monstre sanguinaire dans la Divine
Comédie14), au point de définitivement compromettre ses chances
d'élection à l'Empire. En l'absence d'autres indices totalement
probants, nous ne présentons évidemment nos conclusions que
comme une hypothèse, soulignant néanmoins l'impossibilité de

comprendre la genèse de l'œuvre hors d'un contexte politique où
la reviviscence épique du grand empereur franc sert à rien de
moins qu'à imposer l'idée que l'avènement d'une nouvelle dynastie

impériale, d'autant plus légitime qu'elle viendrait de France,
est possible.

On chercherait en vain dans les trois œuvres-fleuves de Girart,
les traces d'une «personnalité» littéraire au sens moderne du
terme ; à ceux qui jugeraient la revendication anachronique,
d'autres auraient plutôt tendance à répondre que le fait est davantage

fonction du moindre talent de Girart, puisque le grand philologue

Albert Henry a cru pouvoir discerner un style propre à

Adenet le Roi15, trouvère contemporain, peut-être maître et à coup
sûr concurrent de Girart dans la mesure où son Cléomadès
inspiré, comme le Meliacin, du conte du cheval d'ébène, lui a été
commandé à la même époque par la même mécène et que les deux
auteurs semblent bien avoir été dans la même position que Racine
et Corneille face au sujet de Titus et Bérénice.

Les dimensions même des ouvrages de Girart ne font que s'inscrire

dans la logique inflationniste de la littérature du tournant des
xme et XIVe siècle, époque «hyper-cultivée» et quelque peu
alexandrine de la littérature médiévale, plus riche de matière tra-

14. Dante Alighieri, La Divina Commedia, Purgatorio, xx, v. 70-78.
15. Albert Henry commence sa grande édition des Œuvres d'Adenet le

Roi (Bruges : De Tempel, 1951, i, p. 11-64) par une monumentale biographie
de cet auteur.



118 ÉTUDES DE LETTRES

ditionnelle que d'invention formelle. Le roman arthurien
anonyme de Claris et Laris (1260) dépasse les 30'000 vers et
plusieurs chansons de geste contemporaines en font autant.

Ce qui atteste finalement avec le plus d'évidence le statut d'auteur

de Girart, c'est la remarquable stabilité textuelle des copies
de ses œuvres: l'extrême rareté des divergences significatives
entre les divers manuscrits de ses œuvres contraste avec l'énorme
variance des différentes copies des chansons de geste anonymes
de l'époque de Philippe Auguste, où la seule différence du
nombre des vers d'une copie à l'autre peut se chiffrer en milliers.
Les premiers romans arthuriens montraient déjà beaucoup plus de
stabilité, parce que leur diffusion n'était guère laissée à la tradition

orale, mais leur variance restait trois à quatre fois plus forte
que celle des œuvres de Girart: avec ce dernier, on commence
réellement à entrevoir l'écrivain qui non seulement revendique la
paternité de son œuvre, mais encore en contrôle la copie et les
premières diffusions. Il est vrai que la diffusion sans doute
restreinte de l'œuvre, qui était déjà oubliée au xve siècle, peut fausser

nos calculs, eu égard à la brièveté de la tradition manuscrite.
Mais le temps n'est plus bien loin où un Machaut fera lui-même
compiler le recueil de ses Œuvres complètes.

La marque de l'auteur est aussi visible dans le Charlemagne à

son utilisation des sources16: le texte de Girart n'est pas seulement
une compilation d'anciennes chansons de geste dont une part
semble perdue, il complète souvent, voire corrige, les épisodes
qu'il narre par l'utilisation de textes historiques, en particulier les
Grandes Chroniques de France dans la traduction de Primat
(1274); de ce point de vue, Girart montre un souci de la cohérence
chronologique de son récit qui, même encore balbutiant, tranche
avec l'optique de ses devanciers. Bien sûr, légende et histoire ne
sont toujours pas clairement distinguées à cette époque et on
rappelle souvent qu'au Moyen Âge, la chanson de geste c'est l'histoire

même ; néanmoins, il reste difficile de croire que cette idée,
très largement répandue chez les consommateurs de la littérature
épique, ne commence pas, dès cette époque, à rencontrer le
scepticisme des écrivains et des compilateurs : on ne peut pas
raisonnablement imaginer un Girart d'Amiens dupe de toutes les

16. Terrain exemplairement défriché par Gerard J. Brault, «The Alleged
Sources of Girart d'Amiens's Charlemagne», Modem Language Notes, 74
(1959), p. 412-6.



SACRÉ CHARLEMAGNE 119

affabulations qu'il rapporte. La vérité semble être plutôt qu'à
l'instar de l'idée de ressemblance physique dans le portrait (qui
ne commence que de timidement émerger précisément à la même
époque avec Giotto), la vraisemblance en matière d'histoire, sans
être un concept totalement inconnu, est une notion dont on aperçoit

mal l'utilité en regard de l'efficacité pragmatique d'une
narration exemplaire. Ainsi, les trois parties du Charlemagne
s'articulent-elles chacune autour d'un axe qui subsume une série
d'épisodes communs à la fois, mais dans des proportions
différentes, à la vie du Charlemagne réel et de son double épique. En

gros, la première partie narre l'enfance du héros, la deuxième sa

guerre contre les Saxons, la troisième l'expédition d'Espagne. On
sait que cette dernière, dans la réalité, ne dura que quelques mois
et reste sans commune mesure avec les vingt ans et plus que
Charlemagne employa à soumettre les Saxons ; dans la tradition
épique, c'est cependant la guerre de Saxe qui est le parent
pauvre: nous n'en avons gardé que la Chanson des Saisnes,
datant des environs de 1200, probable remaniement par Jean Bodel
d'une chanson plus ancienne, mais perdue. En revanche, la
Croisade d'Espagne est le sujet d'une bonne dizaine de poèmes
épiques, dont le texte phare de toute la matière de France,
d'ailleurs reconnu comme tel dès le XIIe siècle: la Chanson de
Roland-, par un juste retour des choses, cette narration fondatrice
est utilisée par Girart pour couronner son œuvre: la mort de
Roland ne précède que de peu celle du vieil empereur qui, après
avoir glorieusement vengé son neveu, revient mourir, ou plutôt
disparaître emporté par des anges, à Aix-la-Chapelle, dans une
atmosphère d'Apocalypse empruntée de toute évidence à la
fameuse scène des prémonitions de la Chanson de Roland, qui fait
elle-même écho au récit biblique de la mort du Christ. Cet
enchaînement intertextuel est typique de l'écriture du Moyen Âge tardif

: on n'écrit plus seulement sur le déjà écrit, mais on se plaît à

souligner l'épaisseur d'une tradition en renchérissant sur les topoï
les mieux établis.

Par ailleurs, on croira difficilement que Girart, nourri comme il
l'était de la lecture des Grandes Chroniques, ait pu ignorer que la
bataille de Roncevaux appartenait à la jeunesse et non à la
vieillesse d'un Charlemagne de loin pas encore empereur.
Cependant, plus encore que le poids de la tradition, l'attente des
lecteurs et, surtout, le poids symbolique de l'épisode lui étaient
des motifs suffisants de ne pas bouleverser Yordo artificialis de



120 ÉTUDES DE LETTRES

sa dispositio. Quant à l'épisode saxon, bien que justice ne soit pas
totalement rendue à sa réelle importance historique, il acquérait,
réintégré dans le grand mouvement de la geste de l'empereur, un
statut que l'aspect marginal et atypique de l'œuvre de Bodel17 ne
pouvait pas lui donner au même degré. L'épisode des enfances,
enfin, doit fort peu à la jeunesse réelle de Charlemagne.
Réécriture de la chanson presque entièrement perdue de Mainet, il
brode sur le thème populaire de l'éviction de l'héritier légitime
par des traîtres qui finiront évidemment par être démasqués et
punis : on s'interroge toujours sur les origines exactes de cette
légende qui s'inscrit parfaitement dans le cadre des épreuves
qualifiantes liées au mythe universel de la naissance du héros, dont les

composantes ont jadis été dégagées par Rank18.

Que conclure de ce trop rapide parcours des incarnations
épiques de Charlemagne jusqu'à la chanson de Girart d'Amiens
Seule chanson biographique complète consacrée à l'empereur, le
Charlemagne n'est sans doute pas une œuvre de bout en bout
passionnante, ni même toujours très bien écrite. Elle marque
néanmoins une étape de la survie médiévale du personnage. Fruit
tardif de l'automne de l'épopée française, elle réinstalle l'empereur

franc dans sa grandeur native et a sans doute contribué à la
vogue nouvelle du prénom royal et impérial de Charles à partir du
xive siècle19. Chaînon important entre les plus anciennes chansons
et la compilation en prose de la fin du XVe siècle due à David
Aubert20, le Charlemagne se situe en même temps à l'aube d'une
lecture critique des anciennes légendes qu'il n'entame à vraie dire
qu'à peine mais que, par son souci des chroniques, il annonce
lointainement.

Doit-on relire le Charlemagnel Gaston Paris, qui l'avait, si

j'ose dire, «testé pour nous», ne nous le souhaitait guère.
Pourtant, à défaut de garantir une lecture toujours palpitante, ce
texte reste peut-être l'entreprise la plus ambitieuse de la littérature

épique médiévale. A ce titre, son exhumation dépasse la

17. Jean Bodel à qui Girart rend d'ailleurs hommage au vers 22'758.
18. Otto Rank, Le Mythe de la naissance du héros, trad, française, Paris :

Payot, 1983 (original allemand: 1909).
19. Songeons à l'empereur Charles iv nourri de culture française, dont le

père Jean de Luxembourg mourut à Crécy dans les rangs des Valois.
20. Sur David Aubert, voir Richard Straub, David Aubert escripvain et

clerc, Amsterdam/Atlanta : Rodopi, 1995.



SACRÉ CHARLEMAGNE 121

simple curiosité archéologique pour nous replonger dans les
fantasmes littéraires d'une époque troublée qui, trop souvent réduite
au récit des intrigues de Philippe le Bel, reste une des plus mal
explorées de la culture française.

Alain Corbellari
Daniel Métraux

Université de Lausanne


	Sacré Charlemagne !

