
Zeitschrift: Études de Lettres : revue de la Faculté des lettres de l'Université de
Lausanne

Herausgeber: Université de Lausanne, Faculté des lettres

Band: - (1999)

Heft: 2

Artikel: Déserts de la Thébaide: l'ultime étape d'un parcours : autour de Rosset
et de Camus

Autor: Di Mare, Daniela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-870369

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-870369
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DÉSERTS DE LA THÉBAIDE :

L'ULTIME ÉTAPE D'UN PARCOURS.
AUTOUR DE ROSSET ET DE CAMUS

À partir de la lecture d'un récit tiré des Histoires tragiques de François
de Rosset, on tentera de déterminer comment l'auteur intègre et adapte le
thème de la retraite. On se demandera également quelle a pu être l'influence
de ce récit sur la rédaction d'Histoires dévotes de Jean-Pierre Camus. Mise
en exergue, la nouvelle de Rosset devrait apparaître comme une charnière,
comme un texte pivot qui réécrirait la tradition de la retraite du chevalier, et
poserait en même temps les fondements pour un nouvel usage de la retraite,
un usage qui surgirait du texte pour opérer également dans l'univers de la
réception.

Je voudrais aborder la question des sources et de T intertexte en
interrogeant un bref récit du début du dix-septième siècle : l'histoire

vi tirée du recueil des Histoires tragiques de François de
Rosset1. Si elle constitue la base de mon investigation, cette
narration sera aussi l'occasion de mentionner les histoires dévotes de
Jean-Pierre Camus. Mais il faut le dire tout de suite, là où chez
Rosset le terme histoire renvoie à des récits brefs, qui s'apparentent

à la nouvelle, avec cette particularité que le contenu doit faire
appel à des anecdotes contemporaines et véritables, chez Camus
au contraire, le même mot renvoie à des récits dont la forme est
très proche de celle des romans.

1. J'utilise l'édition suivante : François de Rosset, Histoires tragiques,
éd. Anne de Vaucher Gravili, Paris : Poche, 1994. Les Histoires tragiques
paraissent en 1614, elles suscitent l'engouement des lecteurs et connaissent
six rééditions en quatre ans. L'édition que propose A. de Vaucher Gravili se
fonde sur l'état définitif du texte, publié en 1619.



100 ÉTUDES DE LETTRES

Je relève à dessein cette différence, car si Camus a bien consacré

une décennie entière, de 1620 à 1630, à la rédaction d'histoires

dévotes, il s'intéresse ensuite lui aussi à la forme des
histoires tragiques, dont il propose trois recueils2. Cependant, les
titres camusiens parlent de spectacles, à'amphithéâtres, de
rencontres funestes, mais jamais A'histoires. Et pour cause: chez
Camus, ce mot désigne uniquement le genre de l'anti-roman.

Parmi les nombreux imitateurs des Histoires tragiques de
Rosset, Camus est alors le seul à en revendiquer explicitement
l'inspiration. Un article de Sergio Poli intitulé «Autour de Rosset
et de Camus: l'histoire tragique, ou le bonheur impossible»,
prend en considération les points de contact entre les récits brefs
des deux auteurs3. Ce n'est pas toutefois cette perspective qui me
retient ici. Je voudrais tenter de lier plutôt, à partir de la thématique

du parcours et de la retraite dans les déserts de la Thébaïde,
deux formes narratives différentes, l'histoire tragique et l'histoire
dévote. Dans le cas précis de l'histoire VI, le rapprochement avec
Camus s'avère d'autant plus justifié que l'entrée en matière du
récit pose clairement son objectif : il s'agit de proposer la peinture
des ravages de la passion amoureuse. Or chez Camus, la finalité
de l'entreprise sera invariablement la même : les Histoires dévotes
apparaissent en effet comme un genre imaginé pour contrer la
mauvaise influence des romans sentimentaux, et plus spécifiquement

pour appeler les lecteurs à une conception plus spirituelle de
l'amour. La plupart des histoires montrent un héros parti en
ermite à l'écart du monde, en retraite dans un désert, pour mieux
trouver tout à la fois un sentiment de spiritualité et le remède à sa

passion.
Mais il s'agit aussi de mener le lecteur, à travers le parcours de

la lecture, à travers l'identification au pèlerinage des personnages,
à une prise de conscience progressive. La lecture guidée, balisée,
aboutit idéalement à une réflexion ; elle est pensée comme le support

d'une méditation.

2. Jean-Pierre Camus, Les Spectacles d'horreur, où se découvrent
plusieurs tragiques effets de notre siècle, Paris: A. Soubron, 1630 (Genève:
Slatkine Reprints, 1970, introduction de René Godenne); L'Amphithéâtre
sanglant, où sont représentées plusieurs actions tragiques de notre siècle,
Paris : J. Cottereau, 1630; Les Rencontres funestes ou fortunes infortunées
de notre temps, Paris : J. Villerey, 1644.

3. Sergio Poli, « Autour de Rosset et de Camus : l'histoire tragique, ou le
bonheur impossible», Littératures classiques, 15 (1991), p. 29-39.



DÉSERTS DE LA THÉBAIDE 101

J'aborde donc la question de l'intertexte au travers de la
poétique de l'espace, et pour ce faire je me pose deux questions. La
première se situe en amont de l'histoire de Rosset. Il s'agit de
déterminer comment notre auteur intègre le thème de la retraite tel
qu'il est traité par ses prédécesseurs. La seconde question se pose
en aval de cette même narration. Il s'agit de se demander cette
fois dans quelle mesure Camus, bien avant de reprendre à son
compte la forme des histoires tragiques, a trouvé, dans l'histoire
vi et dans son traitement du parcours du personnage pieux, l'idée
d'un itinéraire de lecture qui mènerait le lecteur dans une thébaïde
tout intérieure. Ainsi mise en exergue, la nouvelle de Rosset
devrait apparaître comme une charnière, comme un texte pivot qui
réécrirait la tradition de la retraite du chevalier, et poserait en
même temps les fondements pour un nouvel usage de la retraite,
un usage qui surgirait du texte pour opérer également dans l'univers

de la réception.
Mais commençons par la première interrogation. L'occupation

d'un lieu par un personnage signe toujours un état intérieur
particulier. De même, le changement de lieu, le franchissement d'une
étape ne représente pas seulement une modification topographique,

c'est aussi le franchissement d'un pas dans la prise de
conscience du héros. Toponymie et état intérieur sont donc
intimement liés. Ainsi, si on prête attention à la structure du texte, on
remarque que le changement de lieu est non seulement le moteur
de tout le récit, mais qu'il tend encore vers une destination ultime
— les déserts de la Thébaïde — qui, une fois atteinte, marque la
fin de l'histoire. À la lecture, on ne peut manquer d'être frappé
par l'inflation des déplacements des divers personnages, déplacements

mis en évidence par la brièveté du récit, puisqu'il n'occupe
qu'une vingtaine de pages. Pour la clarté de l'exposé, on peut
schématiser quelque peu les choses en remarquant que les personnages

gravitent autour du héros ; c'est donc en dernier ressort la
course d'Alidor qui m'intéresse.

L'organisation symétrique du récit autour d'un axe — la mort
de Callirée, maîtresse d'Alidor — définit et met en évidence deux
espaces qui s'opposent. D'une part, il y a le monde, d'autre part
le désert. A l'espace premier d'un équilibre, où les lieux occupés
le sont avec stabilité, se substitue par la suite l'espace d'une
quête, la succession de lieux parcourus en vitesse pour parvenir
au plus vite à destination. À l'immobilité succède donc le mouvement.

Mais ces espaces sont aussi le théâtre d'attitudes diffé-



102 ÉTUDES DE LETTRES

rentes, d'un côté l'expression lyrique et de l'autre, la méditation.
Car là où tout passe par la parole et par l'écrit dans un premier
temps, prennent place, dans un deuxième temps, le silence et la
contemplation de peintures. Néanmoins, c'est avec constance que
l'intertexte s'impose de manière très forte. Dans la première partie,

Rosset en appelle surtout à la tradition chevaleresque, dans la
deuxième, il mêle à cette tradition, me semble-t-il, celle de récits
plus spirituels. Lisons la première page du récit. Nous verrons
comment l'évocation chevaleresque se mêle à la mention d'un
contexte politique qui précède de peu le moment d'écriture :

Alidor n'avait pas encore atteint la vingt et deuxième année de

son âge que sa valeur était renommée par toute l'Europe. C'était
un gentilhomme de Picardie qui avait témoigné sa valeur en

plusieurs rencontres et batailles fameuses. Il commandait à une
compagnie de chevaux légers, lorsque le grand Henri fit rougir
les eaux de la Dordogne du sang de ceux qui, non contents de

l'avoir éloigné de la cour, lui voulaient encore ôter l'espoir
d'être un jour assis au trône de ses ancêtres. Après que le courage

de ce cavalier qui tenait le parti de la Ligue fut contraint de

céder à la valeur et à la fortune de ce grand monarque, il se
retira en son pays, en une sienne maison de plaisance où il se mit
à passer le temps. Tantôt il courait le cerf, tantôt il faisait voler
le héron, maintenant il prenait un livre, et assis sous un arbre ou
bien aux bords d'une claire fontaine, il lisait les aventures des
chevaliers renommés dans les histoires. Quelquefois il composait

de beaux vers en sa langue et louait le Ciel dans ses écrits
de ce qu'il vivait sans passion, prisant sa liberté plus que tous
les trésors du monde. Heureux s'il eût continué en cette résolution,

et si les charmes d'une beauté n'eussent troublé le doux
repos de sa vie, et donné sujet à ma plume d'écrire plutôt sa

passion que sa valeur !4

On le voit, Alidor se nourrit d'histoires, et prend lui-même la
plume mais sans s'adresser encore à un destinataire particulier. La
rencontre de Callirée donne à ses écrits un thème précis, et définit
du même coup un intertexte plus spécifique. Dans ce que j'appelle

la première partie du récit, le chevalier se trouve d'abord en
qualité d'invité dans la demeure de Lycidas et Callirée. Ce lieu est
l'espace des vœux échangés, c'est aussi l'espace de la séduction

par la parole — Alidor chante devant l'assemblée, il lit un sonnet.
Condamné à quitter les lieux le lendemain, le gentilhomme se re-

4. F. de Rosset, Histoires tragiques, p. 182-3.



DÉSERTS DE LA THÉBAIDE 103

tire dans un espace agreste et préservé. Dans ce premier état de
solitude amoureuse recherchée pour mieux rêver à la dame,
Alidor lui écrit plusieurs lettres. La nature prend la place de la
demeure habitée, la présence imaginée de la dame se substitue à sa

présence réelle, et la parole écrite se substitue tout naturellement
à la parole orale. L'éloignement spatial ainsi inauguré deviendra
de plus en plus important puisque, se doutant d'un commerce
entre son épouse et Alidor, Lycidas décide à l'improviste
d'emmener Callirée à Bruxelles, où elle meurt de mal d'amour :

Quand il fut arrivé en sa maison, son humeur auparavant libre et
joyeuse, commence à devenir morne et triste. La chasse qu'il
avait ci-devant tant aimée, lui déplaît. Il fuit toute compagnie et
tout son contentement est de s'écarter, tout seul dans un bois ou
dans quelque antre, et là, conter aux rochers et aux arbres les
beautés de sa maîtresse et la violence de sa passion. Il passa
quelques jours en ces solitudes où il composa mille beaux vers
que j'insérerais ici, s'ils n'étaient imprimés en autre part. Enfin,
se ressouvenant de l'invention de sa maîtresse pour s'écrire l'un
l'autre, il écrivit cette lettre: Je voudrais, mon beau soleil, que
votre lumière pénétrât les nuits sombres où je suis réduit. Vous y
verriez toutes les passions que l'amour peut faire ressentir à un
mortel qui n'attend que la délivrance des peines qu'une cruelle
absence lui donne, que du bien de votre chère présence5.

Dans une note de l'édition, Anne de Vaucher Gravili indique
que

Rosset évoque ici une forme de poésie très à la mode au début
du XVIIe siècle, la Solitude, imitée de la disperata italienne de

Luigi Tanzillo mais aussi des Solitudes de l'espagnol Gongora,
où le poète s'écarte de la cour pour reconquérir sa vie intérieure
au contact de la nature6.

Le lecteur qui voudrait les rechercher trouverait les mêmes
thématiques dans les poésies de Théophile de Viau, de Saint-Amant
et de Tristant l'Hermite. C'est la rêverie, l'imagination, qui donnent

libre cours aux paroles de l'amoureux. Dans la deuxième
partie au contraire, le fait même qu'on ne puisse plus adresser de
lettre à l'absente, puisqu'elle est morte, semble motiver le recours
à la représentation peinte.

Loin d'être anodine, la rupture qu'instaure la mort de Callirée
est soulignée par la structure de la narration. En effet, comme s'il

5. Ibid., p. 189-190. C'est A. de Vaucher Gravili qui adopte l'italique.
6. Ibid., n. 1, p. 190.



104 ÉTUDES DE LETTRES

s'agissait d'un nouveau récit, le narrateur propose une introduction

qui situe les actions du héros dans un contexte politique et
religieux précis. Il nous suffit ici de retenir qu'Alidor feint de

s'exiler en Italie pour fuir les tensions religieuses, alors qu'il fait
peindre deux petits portraits à partir d'une représentation de

Callirée, et les emporte en voyage. Arrivé à Marseille, il
embarque sur un bateau espagnol à destination d'Alexandrie. Mais
les péripéties ne font que commencer. Attaqués par des Turcs,
tous les occupants du navire sont vendus comme esclaves à Alger.
Le roi d'Alger se prend d'affection pour Alidor, en fait son hôte
et lui demande de lui dire les raisons de ses soupirs. Alidor
s'acquitte de bonne grâce du récit de ses malheurs. Le roi lui rend
ensuite sa liberté, et Alidor parvient enfin, par un dernier navire, à

Alexandrie, d'où il part pour les déserts du Sud.
On peut se demander si la retraite définitive dans les déserts de

la Thébaïde — avec cette coïncidence de la fin du parcours du
héros et de la fin de l'histoire — n'est pas en quelque façon une
réécriture des romans de chevalerie, des Amadis traduits à la fin
du xvie siècle par Amyot, ou, de façon plus générale, des romans
sentimentaux contemporains. En effet, les références sont
nombreuses et explicites. À travers les romans de chevalerie, c'est
toute la question de la retraite momentanée du chevalier qui est

reprise en compte. L'isolement est en général une épreuve qui
permet au valeureux héros de mieux revenir au monde. Il est tiré
de cet espace par une péripétie, par un retournement inattendu. Le
cycle des Amadis est une source commune à la production
romanesque de la fin du xvie siècle et du début du XVIIe, jusqu'à être
pleinement intégré par YAstrée qui montre un autre aspect de la
retraite, beaucoup moins tourné vers le dépouillement et la purification

du héros, que vers la vénération de la dame aimée. On lui
dresse des autels, on vénère son image. Le contexte est celui
d'une religion naturelle, mais dont les références au catholicisme
deviennent plus précises dans la pastorale d'Honoré d'Urfé.
Toutefois là encore, la retraite de Céladon n'est que provisoire.
L'histoire vi règle son compte à ces récits en faisant de la méditation

dans le désert un point de non retour. D'ailleurs, la retraite en
Thébaïde est l'occasion pour Rosset de mentionner les récits de la
Vie des Pères'.

Ayant recouvré la liberté en cette sorte, et pour lui, et pour ses

gens, il prit congé du roi et se mit dans un navire et arrive en



DÉSERTS DE LA THÉBAIDE 105

peu de temps à Alexandrie où il vendit son diamant. Après il
s'habilla en pèlerin, et avec Fatyme et Anselme habillés de

même, il se met en chemin et fait tant qu'il parvient aux déserts
de la Thébaïde. 11 n'est pas besoin que je décrive cette solitude.
Les histoires des anciens pères ermites la dépeignent assez. Je

dirai seulement qu'après avoir fait élection d'un haut rocher,
proche de certains ermitages des chrétiens qui s'y tiennent, il y
fit bâtir une maisonnette en forme de chapelle. Là, il fit aussi
dresser un autel où il mit un crucifix, et à côté, les deux
portraits de sa maîtresse7.

Au contexte de la littérature spirituelle se mêle celui de la
tradition chevaleresque. Une étude approfondie ferait peut-être la
lumière sur les emprunts éventuels au Chevalier au Lion, dont la
folie du héros est célèbre :

Durant qu'on bâtissait cette chapelle, Fatyme le tira à part et lui
remontra le rang qu'il tenait en France, le besoin que sa patrie
pouvait avoir de sa valeur et la réputation qu'il avait acquise
auparavant, qu'il la flétrissait et étouffait maintenant en se confinant

ainsi dans un désert, qu'il serait la fable et la risée du
monde, et que l'on dirait que la peur de combattre l'avait réduit
en ces extrémités. Il lui mit en avant plusieurs autres raisons
pour le détourner de cette folle résolution, et voyant qu'il y était
obstiné et qu'il était impossible de lui arracher cette fantaisie:
«Pour moi, dit-il enfin, je ne suis ni fol ni amoureux — Vous
êtes l'un et l'autre. Je n'ai point envie de passer mes jours
inutilement parmi des bêtes sauvages. Je suis contraint de vous dire
adieu, puisque votre folie est incurable et de m'en retourner en
France sans vous. Je vous ai accompagné jusqu'au lieu où vous
désiriez de parvenir. Puisque vous y êtes arrivé, je ne suis point
obligé de faire davantage8. »

On le voit, l'intertexte est très présent dans ce court récit, soit
qu'il s'exprime par une reprise thématique ou stylistique, soit que
le narrateur indique lui-même les références, comme c'est le cas
dans les deux extraits cités. On peut maintenant se poser la question

suivante : y a-t-il ouverture volontaire d'un espace de l'intertexte,

espace au sein duquel Rosset proposerait une nouvelle
fonction de la retraite — spirituelle, érémitique — du chevalier
Les nombreuses traductions de textes italiens et espagnols dont
s'occupe Rosset suggèrent en tous les cas une connaissance très

7. Ibid., p. 201.
8. Ibid., p. 201-2.



106 ÉTUDES DE LETTRES

précise des écrits de chevalerie et d'amour. À titre d'exemple, il
traduit le Roland Furieux de l'Arioste, et les Nouvelles
exemplaires en 1615 ; suivront en 1618 et 1619 la deuxième partie du
Don Quichotte et le Roland amoureux de Boiardo. Mais avant
même ces traductions littéraires, Rosset s'est fait la main avec des
traductions d'ouvrages religieux italiens. En 1615, il traduit un
ouvrage sur le Concile de Trente (faisant une allusion dans la
dédicace « à la profession contraire où il a été nourri »). Sans passer
en revue toutes les traductions, on remarque de façon générale
une demi douzaine de textes spirituels mis à la disposition du
lecteur français, de 1605 à 1612. Le plus significatif étant peut-être
le dernier, La guide spirituelle du Père Louis du Pont. Il y a donc
deux centres d'intérêt, qui ne semblent pas a priori convergents.

On aurait tort toutefois de négliger cette piste : il faut en effet
se demander malgré tout si le fait de convoquer simultanément la
thématique de la retraite amoureuse et un lieu connoté pour ses
références bibliques et mystiques ne conclut pas à la réunion
originale de deux problématiques distinctes. Certes, la retraite amoureuse

prend parfois l'allure d'une dévotion à la dame, comme le
montre un épisode étonnant qu'on lit dans VAstrée.
Passionnément épris d'Astrée qui le tient pour mort, Céladon est
contraint de se dérober aux yeux de la belle ; il choisit son lieu de
retraite dans un bois sacré. C'est dans ce confinement solitaire
qu'il élève en quelque sorte la bergère à une condition supérieure
de divinité, et qu'il contemple son image. C'est encore dans le
regard porté sur le portrait que se rejoignent attitude religieuse et
danger d'idolâtrie9. Mais là où VAstrée en appelle à une religion
celtique, la nouvelle de Rosset rapproche fortement la vénération
de l'image d'un culte chrétien. Le culte devant le portrait devient
chez lui explicitement catholique — et rappelle la vénération des

images sacrées. L'extrait suivant le montre bien, qui superpose
sentiment amoureux et dévotion spirituelle :

Lorsque la chapelle fut achevée et qu'en profanant les cérémonies

de l'Église, il eut appendu les deux portraits de Callirée, il
était à genoux à toute heure devant cet autel. Tantôt il parlait au
vivant et parlait à lui en cette sorte: «Ah portrait qui me
représente mes liesses passées, si les images des saints se peuvent
adorer sans idolâtrie, puisque l'honneur qu'on leur rend se rap-

9. Honoré d'Urfé, L'Astrée, éd. H. Vaganay, Genève : Slatkine Reprints,
1966, il, 5, p. 185.



DÉSERTS DE LA THÉBAIDE 107

porte du tout à Dieu, ne puis-je t'adorer? Tu es l'image d'une
déité de qui dépendait tout mon bien et tout mon bonheur.
Veuille permettre le Ciel que bientôt je la puisse revoir et que
mon âme, qui ne vit qu'à regret dans ce misérable corps, puisse
voler au séjour bienheureux qui retient la plus belle chose que
la nature ait jamais produite.» Après il contemplait le mort et
proférait ces paroles : «Ah seul repos de mes désirs, combien
me serait la mort plus douce et plus agréable que de voir un si

tragique spectacle [...] O dieux, avancez bientôt la fin de mes
tristes jours, afin que je tienne compagnie à celle sans qui je ne
puis longuement être O ma chère déesse, en récompense de
notre amour que la Parque ne peut éteindre, je ne vous puis
offrir que des larmes et que des gémissements que je continuerai à

répandre sur cet autel jusqu'à tant que mon âme dolente et affligée

abandonne la misérable prison de son corps !10»

En d'autres termes, on se demandera si Rosset n'opère pas de
cette façon un déplacement fondamental de la question de la
retraite. Peut-être du littéraire vers le spirituel Dans une tradition
d'écriture mystique, la retraite en Thébaïde est signe de dépouillement,

mais aussi des difficiles combats de l'âme assaillie par les

attaques de l'amour propre. Pourrait-on voir dans le personnage
d'Alidor une figure pénitente exemplaire, qui se constituerait en
exemple, et que tout lecteur serait appelé à suivre On verrait
alors s'établir un rapport entre l'histoire tragique et une littérature
plus spirituelle. Ce serait forcer les choses que de dire de l'histoire
vi qu'elle se trouve à la croisée des chemins. Mais peut-être Rosset
est-il le précurseur de Camus, moins dans ce cas pour les récits
brefs, que pour les narrations plus longues qui peuvent être méditées,

jusqu'à porter à la contemplation. Car si chez Camus l'entreprise

est clairement affirmée, chez Rosset l'ambiguïté subsiste. La
littérature édifiante ne s'affranchit pas du souci de plaire.

Pour boucler la boucle, il nous faut donc reprendre la distinction

initiale entre l'histoire tragique, proche de la nouvelle, et
l'histoire dévote, proche du roman. On pourrait se demander si
cette réécriture terminale, si l'attention portée à la retraite finale
— l'espace du désert —, dans une contemplation qui se passe
progressivement des mots — l'espace de la peinture — ne nous
livre pas d'une certaine façon une indication sur la lecture attendue,

qui serait une lecture idéale, de ces histoires.

10. F. de Rosset, Histoires tragiques, p. 202-3.



108 ÉTUDES DE LETTRES

Bon nombre d'histoires, et ce sont les plus virulentes, sont
consacrées à l'hérésie. Qu'il s'agisse d'hérésies libertines (Rosset
est sans pitié pour les libres penseurs qu'il taxe de possessions
diaboliques) ou qu'il s'agisse d'orientations religieuses autres que
celles du catholicisme officiel que Rosset nomme des sectes, la
critique est acerbe et sans retenue. Ceci n'étonne pas de la part
d'un protestant sur le point de se convertir au catholicisme, ou
bien converti depuis peu". Dans l'histoire vi, néanmoins, si l'idolâtrie

des tableaux est bien relevée, elle n'est pas explicitement
condamnée. La conclusion est même étonnamment clémente.
C'est en cherchant une réponse à cette dernière interrogation
qu'on pourra proposer une interprétation pour la problématique
du parcours et de la retraite.

Je me demande en effet si l'espace accordé à l'histoire, ou si on
veut, le temps accordé à la lecture, n'est pas trop peu généreux
dans ce cas. Ainsi, l'histoire tragique serait condamnée, pour
avoir statut d' exemplum, et pour avoir un effet cathartique, à

privilégier une narration moins dispersée. Je ne pense pas que la
tentative, par ailleurs assez rare, de concentrer en peu de pages un
cheminement, un parcours, un itinéraire, soit payant. C'est pourquoi,

si ces textes permettent à première vue de penser la poétique
de l'espace comme la poétique d'un genre, force est de constater
que le silence de la Thébaïde n'a pas même valeur dans l'histoire
tragique et dans l'histoire dévote. Chez Rosset, le désert est vu
simplement comme le point d'arrivée d'un amoureux perdu
d'avance. Aucune chance n'est laissée à l'âme brûlée d'amour. La
pénitence, si elle débute dans le désert, n'aboutit en rien à la
rédemption. Il ne s'agira d'autre chose que du spectacle pitoyable
d'un personnage perdu d'entrée de jeu. S'il inspire la pitié, c'est
cependant sans grande conviction. Le lecteur reste dans un entredeux,

dans un espace intermédiaire et mal défini. Chez Camus au
contraire, il parcourt la passion du personnage et se purifie en
même temps que lui. La participation active, et non seulement
passive, de l'extérieur, ouvre l'espace d'une méditation.

Pour le dire en deux mots, il subsiste chez Rosset une mise à

distance. Qu'il s'agisse du regard extérieur porté sur un tableau,
ou qu'il s'agisse de la leçon finale du narrateur, tout accentue la
distance et la position critique du lecteur. Point de participation,

11. Selon que l'histoire vi appartient au recueil de 1614, ou alors, à celui
de 1619.



DÉSERTS DE LA THÉBAIDE 109

point de superposition, point de substitution. Dans la préface au
recueil de 1619, Rosset annonce un ensemble de «leçons à

l'instruction de la vie12». Si «l'instruction passe par l'exemple d'au-
trui», c'est par l'invitation à une lecture éclairée que l'auteur se
situe «contre les livres d'amour».

Daniela Di Mare
Université de Genève

12. F. de Rosset, Histoires tragiques, p. 35.


	Déserts de la Thébaide: l'ultime étape d'un parcours : autour de Rosset et de Camus

